
 

 

การพัฒนาตนเองตามหลักพุทธจรยิศาสตร์ 
Self-Development according to Buddhist Ethics 

พระครูบุญกิจจาภิรม กตปุญฺโญ (สารชุม) 

 Phrakrubhonkitjapirom Kataphonyo (Sarachum) 
บุญส่ง สินธุ์นอก 

Boonsong Sinthunok 
               มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วทิยาเขตหนองคาย 

                            Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nongkhai Campus 
E-mail: 6702105002@mcu.ac.th 

(Received: August 9, 2024/ Revisec: December 30, 2024/ Accepted: December 27, 2024) 
 

บทคัดย่อ 
บทความวิชาการเรื่อง “การพัฒนาตนเองตามหลักพุทธจริยศาสตร์” นั้นเป็นแนวทางในการพัฒนา

ทางด้านคุณภาพชีวิตของตนเอง ตามหลักพุทธจริยศาสตร์ ซึ่งหลักพุทธจริยศาสตร์นั้นเป็นหลักธรรมทางด้าน
พระพุทธศาสนา ว่าด้วยกฎเกณฑ์ในการตัดสินความประพฤติมนุษย์ว่าส่ิงใดถูก ส่ิงใดผิด ส่ิงใดดีส่ิงใดไม่ดีและ
ต้องมีการพัฒนาความรู้ท่ีจะสามารถนำไปลดละหรือกำจัดกิเลสความชั่วทั้งปวง หรือท่ีเราเรียกว่า เรียนรู้เพื่อ
ทำดีและละความช่ัว ความรู้ท่ีจะต้องไปค้นหาศึกษาคือ เรื่องของความจริงท่ีเกี่ยวกับตนเอง ศึกษาหลักความรู้
ธรรมชาติและการประพฤติปฏิบัติตามความเป็นจริงโดยการไม่ทำความชั่วท้ังปวงการทำกุศล คือ ความดีให้
พรั่งพร้อมการทำจิตของตนเองให้ผ่องแผ้ว เมื่อทำแต่ความดีและผลของความดีนั้น จะส่งผลทำให้เกิดความสุข 
ท่ีเรียกว่าเป็นปรากฏการณ์ของการทำความดีนั้น คือความสุขที่เกิดขึ้นทั้งภายใน ท่ีเราเรียกว่าคุณงามความดี 
และความสุขที่เกิดภายนอก ท่ีเราเรียกว่า งามด้วยกิริยาท่าทาง ซึ่งจะทำให้ผู้ปฏิบัติมีความรู้ และความเข้าใจ 
ดังนั้นการพัฒนาตนเองโดยเริ่มจากการนำหลักพุทธจริยศาสตร์ไปใช้ในชีวิตประจำวันอย่างเป็นสุข ซึ่งเป็น
เป้าหมายสำหรับสังคมและสำหรับประเทศชาติ 

 
คำสำคัญ: การพัฒนา; การพัฒนาตนเอง; พุทธจริยศาสตร์ 
 

  



72 | Journal of Graduate Saket Review Vol.9 No.3 September-December 2024 

                    วารสารบัณฑิตสาเกตปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2567 

Abstract 
The academic article on “Self-Development according to Buddhist Ethics” is a 

guideline for developing one’s own quality of life according to Buddhist ethics. Buddhist ethics 
are principles of Buddhism regarding the rules for judging human behavior, such as what is 
right, what is wrong, what is good, what is bad, and the development of knowledge that can 
be used to reduce or eliminate all evil defilements, or what we call learning to do good and 
abandon evil. The knowledge that must be searched for and studied is the truth about oneself, 
studying the principles of natural knowledge and practicing according to the truth by not doing 
all evil, doing good, which is doing good, and making one’s own mind pure. When doing only 
good and the results of that goodness will result in happiness, which is called the 
phenomenon of doing good, which is happiness that arises both internally, which we call 
virtue, and externally, which we call beauty in manners, which will give the practitioner 
knowledge and understanding. Therefore, self-development starts with applying Buddhist 
ethics in daily life happily, which is the goal for society and the country. 

 
Keywords: development; Buddhist Ethics; Self-development 
 

1. บทนำ 
มนุษย์รู้จักคำว่า “การพัฒนา” (Development) แต่นั้นไม่ได้หมายความว่าจะนำมาใช้นำมาปฏิบัติ

ตาม ปัจจุบันมีการเลือกปฏิบัติตามใจชอบ ทั้งท่ีมีความเห็นแก่ตัว ที่เพิ่มขึ้นด้วย และมักมองเห็นความคิดของ
ตัวเองเป็นหลัก ทำแต่เรื ่องตนเองถูกใจ มากกว่าเรื ่องท่ีถูกต้อง ทั้งให้ความสำคัญทางด้านวัตถุมากกว่า
ความสำคัญทางด้านจิตใจ จนกลายเป็นสาเหตุของปัญหาท่ีตามมาในทุกๆ วันนี้ หลายครั้งหลายคราว ท่ีมนุษย์
ไม่สนใจ ย่อหย่อน ปล่อยให้ละเลย มองข้ามอย่างไม่สนใจใยดี จึงเกิดเป็นความคุ้นชิน ทางด้านพฤติกรรมท้ัง
ด้านความคิด ด้านการพูด และด้านการกระทำของตัวเอง ส่งผลทำให้ไปในทางท่ีไม่เหมาะสม คือไม่เหมาะกับ
สภาวะความเป็นมนุษย์ ทำให้มีการลดทอนคุณค่าชีวิตมีความตกต่ำ คุณภาพชีวิตตกลง ต่ำลงจนทำให้จริยธรรม
เลือนลาง คุณธรรมจางหาย ด้วยเหตุนี้ผู้เขียนจึงต้องกลับมาทบทวน ค้นหาถึงหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา
นั้นคือพุทธจริยศาสตร์ ซึ่งเป็นหลักจริยธรรมท่ีส่งเสริม และสนับสนุน ทำให้เกิดการพัฒนาตัวเอง ท้ังในด้านการ
เรียนรู้ การฝึกฝนตนเอง และนำความรู้ที่ได้จากการเรียนรู้นั้น ไปฝึกหัดเพื่อพัฒนาตนเอง ทั้งในระดับด้าน
พื้นฐาน ระดับกลาง และส่งเสริมให้เกิดความดีงามไปถึงในระดับสูงสุด เพื่อการดำเนินชีวิตอย่างรู้คุณค่าแท้จริง
ของชีวิต เห็นคุณค่าทางจิตวิญญาณทั้งมีคุณธรรมภายในจิตใจที่เจริญงอกงาม พร้อมที่จะแสดงออกมาสู่
ภาพลักษณ์ภายนอกและยังมีวิธีในการรับมือกับปัญหาต่างๆท่ีจะเกิดขึ้นได้อย่างมีสติสัมปชัญญะ 



Journal of Graduate Saket Review Vol.9 No.3 September-December 2024 

วารสารบัณฑิตสาเกตปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2567 | 73 

ผู้เขียนจึงมองว่า พุทธจริยศาสตร์เป็น “ปรัชญาหรือศาสตร์สาขาหนึ่งท่ีศึกษาในเรื่อง  การแสวงหา
ความดีอันสูงสุดของชีวิตมนุษย์ แสวงหากฏเกณฑ์ในการตัดสินทางด้านประพฤติของมนุษย์ว่า สิ่งไหนถูก ส่ิง
ไหนผิด สิ ่งควรและสิ ่งไหนไม่ควรปฏิบัติและพิจารณาถึงปัญหาในเร ื ่องค ุณค่าของทางศีลธรรม” 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2543: 34) ซึ่งในทางพุทธปรัชญามีแนวความคิดทางด้านจริยศาสตร์ ท่ีสามารถตอบโจกย์
และปัญหาได้เกี่ยวกับการพัฒนาตนเอง และสามารถสร้างแรงบันดาลใจในด้านการเปล่ียนแปลงพัฒนาตัวเอง 
เพื่อแก้ไขปัญหาเหล่านี้ให้ทุเลาเบาบางลง จึงได้มีการศึกษาหลักพุทธจริยศาสตร์เพื่อการพัฒนาตนเอง พร้อม
หลักการแนวทางบูรณาการทางด้านแนวคิดทางพุทธจริยศาสตร์ เพื่อส่งเสริมสนับสนุนการพัฒนาตนเองผ่าน
การฝึกหัด การขัดเกลาพฤติกรรมของตัว เพื่อทำเกิดความเข้าใจท่ีถูกต้องตามที่เป็นจริงอันจะทำให้เกิด
ประโยชน์ต่อตนเอง และสังคมต่อไป 

2. พุทธจริยศาสตร์ 
พุทธจริยศาสตร์ (Buddhit Ethics) เป็นหลักท่ีว่าด้วยความประพฤติของมนุษย์ เพื่อท่ีจะทำให้เป็น

มนุษย์เป็นมนุษย์ท่ีมีความสมบูรณ์แบบ และเป็นหลักในการประพฤติที่จะพยายามหาคำตอบปัญหาที่ว่า เรา
ควรทำอะไรเพื่อเป็นเป้าหมายของชีวิต ดังนั้นพุทธจริยศาสตร์จัดเป็น “จริยศาสตร์ศาสนา” เพราะเหตุผล
ดังกล่าวที่ว่า “พุทธจริยศาสตร์” ได้มีฐานมาจากคำสั่งสอนในทางพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นหลักที่ว่าด้วย 
กฏเกณฑ์ ด้านจริยะธรรม ซึ่งองค์พระศาสดา ได้บัญญัติเพื่อใช้ ในการเป็นบรรทัดฐานของมนุษย์ในระดับต้น 
ระดับกลาง ไปจนถึงในระดับช้ันสูงสุด เพื่อทำให้มนุษย์มีวิถี ในการดำเนินชีวิตอันงดงาม ตราบเท่าท่ีจะสามารถ
พัฒนาไปได้ เพื่อให้พัฒนามีความสมบูรณ์ มีสมอง และมีสติปัญญา และสมบูรณ์ที่สุด เพราะจริยศาสตร์นั้น 
เป็นศาสตร์ท่ีศึกษา ในด้านอุดมคติของชีวิตหรือความดีสูงสุดท่ีเรียกว่า Supreme Good เพื่อใหท้ราบถึงความ
ดีงามอันสูงสุด โดยหัวใจของพุทธจริยศาสตร์  ได้กล่าวไว้คือ การท่ีละเว้นความช่ัวทำความดีและชำระจิตของ
ตนให้ผ่องใส (เคเอ็น ชยติลเลเก, 2537: 3) 

3. พุทธจริยศาสตร์ข้ันพ้ืนฐาน 
พุทธจริยศาสตร์เป็นหลักขั้นพื้นฐาน หมายถึงเป็นสิ่งที่มนุษย์ทุกคนต้องมีความเรียนรู้ต้องมีความ

เข้าใจในเบ้ืองต้น เกี่ยวกับหลักเกณฑ์ ระดับต้นในการดำรงอยูชี่วิตประจำวัน ในการทำงาน เพื่อทำใหสั้งคมเกิด
ความสงบเรียบร้อย ทั้งในบริษัทหรือในองค์กร รวมไปถึงสมาชิกสังคมในรอบๆข้าง ซึ่งในพุทธจริยศาสตร์ใน
ลำดับ ขั้นพื้นฐานท่ีได้อธิบายนมาแล้วนั้น กล่าวคือเป็นเรื่องของเบญจศีล เพราะว่าเป็นศีลของคนท่ัวๆไปหรือ
ของฆราวาส ถือได้ว่าเป็นหลักธรรมทางพุทธจริยธรรมขั ้นพื ้นฐานของมนุษย์ หรือที ่เราเรียกว่าหลัก 
“มนุษยธรรม” ซึ่งเป็นหลักธรรมที่ส่งผลให้มีความเป็นมนุษย์โดยสมบูรณ์ หรือทำให้เกิดความสุข ความเจริญ
ของคนในสังคม ทำให้เป็นบุคคลที่มีความประพฤติ มีสภาพสมบูรณ์ทั้งทางกาย ทั้งวาจา อีกทั้งในธรรมที่มี
ควบคู่กับเบญจศีลก็คือเบญจธรรม 5 ประการ ควบคู่  กันตามตารางท่ีเปรียบเทียบดังนี้ (Attaput,1987) 

เบญจศีล คือความประพฤติที่ดีงามทั้งทางกาย ทั้งวาจา ในการที่จะรักษากายและรักษาวาจาให้มี
ความสุภาพเรียบร้อย การรักษาศีลให้เป็นปกติตามระเบียบวินัย รวมถึงข้อประพฤติปฏิบัติท่ีจะละเว้น หรือละ



74 | Journal of Graduate Saket Review Vol.9 No.3 September-December 2024 

                    วารสารบัณฑิตสาเกตปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2567 

จากความชั่ว การที่จะควบคุมตัวเองให้ตั้งมั่น มความประพฤติอยู่ในความไม่เบียดเบียนห้าข้อ อันได้แก่ (1) 
ปาณาติปาตา เวรมณี งดเว้นจากการทำร้าย การฆ่า การประทุษร้ายซึ่งกันและกันกัน  (2)อทินนาทานา เวรมณี 
เว้นจากการเอาทรัพย์สินที่เขาไม่ได้ให้มาเป็นของตน การลักทรัพย์ ละเมิดทรัพย์ หรือกรรมสิทธิ์ โดยการ
ทำลายส่ิงของหรือทรพย์สินของผู้อื่น (3) กาเมสุมิจฺฉาจาราเวรมณี เว้นจากการประพฤติผิดในคู่ครองของผู้อื่น 
โดยละเว้นจากการละเมิดสิ่งของอันเป็นที่รักของผู้อื่น (4) มุสาวาทา เวรมณี คือการงดเว้นจากการพูดโกหก 
พูดปดเท็จ พูดจาหลอกลวง (5) สุราเมรยมัชชปมาทัฏฐานา เวรมณีคือการละหรืองดจากการดื่มสุรา ของมึน
เมาและเมรัยซึ่งเป็นท่ีต้ังแห่งความประมาท เว้นจากยาเสพติดให้โทษ ศีลห้าข้อนี้ ในส่วนมากเรียกว่า สิกขาบท
ห้าข้อ ข้อปฏิบัติท่ีใช้ในการฝึกตนบ้าง ธรรมะห้าประการบ้าง เมื่อปฏิบัติได้ตามเช่นนี้ ก็สามารถเป็นผู้ท่ีมีช่ือได้
ว่าเป็นผู้ท่ีมีศีล คําว่าเบญจศีลนี้ที่มาในพระไตรปิฎก ปรากฏอยู่ในคัมภีร์ชั้นอปทาน รวมไปถึงในชั้นพุทธวงศ์ 
ต่อมาในชั้นหลังนั้น ได้มีชื่อเรียกเพิ่มว่าเป็น นิจศีลซึ่งเป็นศีลที่คฤหัสถ์ ควรที่จะรักษาเป็นกันประจํา ที่เรา
เรียกว่าเป็นมนุษยธรรม คือหลักธรรมของมนุษย์ หรือหลักธรรมท่ีทำให้มีความเป็นมนุษย์ 

เบญจธรรมหรือเบญจกัลยาณธรรม คือธรรมอันดีงามห้าอย่าง คุณธรรมห้าประการ คู่กับเบญจศีล 
เป็นธรรมเกื้อกูลแก่การรักษาเบญจศีล ผู้รักษาเบญจศีลควรจะมีไว้ประจําใจรวม5 ข้อ ได้แก่ (1) เมตตาและ
กรุณา ความรักใคร่ปรารถนาให้มีความสุขความเจริญ และความสงสารคิดช่วยให้พ้นทุกข์ คู่กับศีลข้อที่ 1 (2) 
สัมมาอาชีวะ การหาเล้ียงชีพในทางสุจริต คู่กันกับศีลข้อท่ี 2 (3) กามสังวร ความสังวรในกาม คือความสํารวม
ระวัง รู้จักยับยั้งมีสติควบคุมตนในทางกามารมณ์ ไม่ให้หลงใหลในรูป รส กล่ิน เสียง และผัสสะ คู่กับศีลข้อท่ี 3 
(4) มุสาวาทา เวรมณี คือเว้นจากการพูดเท็จ โกหก หลอกลวง คู่กับศีลข้อท่ี 4 (5) สติสัมปชัญญะระลึกได้และ
รู้ตัวอยู่เสมอ คือการฝึกตนเองให้เป็นคนมีสติ ยั้งความคิดรู้สึกตัว เสมอว่าส่ิงใดควรทำ และส่ิงใดไม่ควรทำ ระวัง
ตนมิให้เป็นคนมัวเมาประมาท คู่กับศีลข้อท่ี5  

หลักเกณฑ์พุทธจริยศาสตร์ขั้นพื้นฐาน คือ เบญจศีลและเบญจธรรมนี้ต้องควบคู่กันไป เพราะเป็น
ข้อปฏิบัติเบื้องต้นที่ไม่ยุ่งยากมากมาย ไม่มีเงื่อนไขสลับซับซ้อน สามารถปฏิบัติได้ทั้งหญิงและชายเหมาะคำ
หรับทุกเพศทุกวัย ไม่ว่าจะเป็นเยาวชนเด็กเล็ก ผู้ใหญ่ ผู้สูงอายุ หัวใจคำสำคัญของการมีกายสุภาพวาจาน่าฟัง 
ก็เกิดจากการสำรวมระวังกายไม่ให้เบียดเบียนผู้อื่น ทำให้ระงับตนสังวรตนให้อยู่ในครรลองของศีลได้อย่างดี
งาม เมื่อมีผู้พบเห็นแล้วทำให้เกิดความน่ารัก เรียบร้อย น่าเล่ือมใส่ในจริยาท่าทาง ส่งให้เกิดความสงบทางกาย 
ไม่เดือดร้อนใจ ทำให้ใจได้สงบระงับจากอกุศลได้เร็ว และเป็นพื้นฐานรองรับคุณธรรมช้ันสูงๆ ยิ่งๆ ข้ึนไป 

4. พุทธจริยศาสตร์ข้ันกลาง 
พุทธจริยศาสตร์ขั้นกลาง คือ กุศลกรรมบท 10 หมายถึง การปฏิบัติทางจิตท่ีดีงาม 10 ประการ ซึ่ง

เป็นหลักธรรมทางพุทธศาสนาที่แนะนำให้บุคคลปฏิบัติเพื่อความสุข ความสงบ และความเจริญในชีวิต ทั้งนี้ 
กุศลกรรมบท 10 แบ่งออกเป็น 3 หมวด คือ กายกรรม วจีกรรม และมโนกรรม ดังนี้ 

1. กายกรรม (การกระทำทางกาย) 3 ประการ  



Journal of Graduate Saket Review Vol.9 No.3 September-December 2024 

วารสารบัณฑิตสาเกตปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2567 | 75 

1.1 ไม่ฆ่าสัตว์: การเว้นจากการฆ่าและทำร้ายชีวิตของสัตว์ทุกชนิด รวมถึงการส่งเสริมให้ผู้อื่น
ไม่ฆ่าสัตว์ด้วย 

1.2 ไม่ลักทรัพย์: การเว้นจากการขโมยหรือเอาทรัพย์สินของผู้อื่นมาเป็นของตนโดยไม่ถูกต้อง 
รวมถึงการไม่ส่งเสริมให้ผู้อื่นทำผิดในเรื่องนี้ 

1.3 ไม่ประพฤติผิดในกาม: การไม่กระทำผิดในเรื่องเพศสัมพันธ์ เช่น ไม่ล่วงละเมิดผู้อื่น ไม่คบชู้ 
และไม่ทำลายครอบครัวผู้อื่น 

2. วจีกรรม (การกระทำทางวาจา) 4 ประการ 

2.1 ไม่พูดเท็จ: การเว้นจากการพูดโกหก หรือพูดเรื่องท่ีไม่เป็นความจริง 

2.2 ไม่พูดส่อเสียด: การเว้นจากการพูดเพื่อให้คนอื่นเข้าใจผิด หรือให้เกิดความขัดแย้ง 

2.3 ไม่พูดคำหยาบ: การเว้นจากการพูดคำหยาบ หรือคำท่ีไม่สุภาพ 

2.4 ไม่พูดเพ้อเจ้อ: การเว้นจากการพูดเรื่องไร้สาระ หรือเรื่องท่ีไม่มีประโยชน์ 
3. มโนกรรม (การกระทำทางใจ) 3 ประการ 

3.1 ไม่โลภอยากได้ของผู้อื่น: การไม่คิดอยากได้ทรัพย์สินหรือส่ิงของของผู้อื่น 

3.2 ไม่พยาบาท: การไม่คิดร้ายหรือแค้นใจผู้อื่น รวมถึงการไม่หวังให้ผู้อื่นได้รับความทุกข์ 

3.3 เห็นชอบตามคลองธรรม: การมีความเห็นที่ถูกต้องตามธรรมะ คือ เข้าใจและปฏิบัติตาม
หลักธรรมอย่างถูกต้อง 

การปฏิบัติตามกุศลกรรมบท 10 นี้เป็นหนทางหนึ่งท่ีจะช่วยเสริมสร้างชีวิตท่ีดี มีความสุขและสงบ
สุขท้ังในทางโลกและทางธรรม 

พุทธจริยศาสตร์ขั้นกลางนี้จะสูงต่อเนื่องมาจากขั้นต้น หรือขยายความเพิ่มเติมจากขั้นพื้นฐาน คือ
เบญจศีล เบญจธรรม ที่เรียกรวมว่าเป็น “มนุษยธรรม” คือ ธรรมที่ทำให้เกิดขึ้น เป็นมนุษย์ และอยู่ในสังคม
มนุษย์อย่างมีความสุขพอสมควรแก่ ตามฐานะตำแหน่ง  หน้าท่ีอันมีความชอบธรรม ส่วนพุทธจริยศาสตร์ในขั้น
กลางนั้น ก็จะมีความพัฒนาตนเอง ช้ีชัดลงใหถ้ึงความละเอียดอ่อนลึกซึ้งลงไปอีกท้ังเรื่องของ กาย-วาจา-ใจ นั้น
คือหลักกุศลกรรมบถ 10 ประการ หรือเรียกว่า ทางแห่งกุศลกรรมฝ่ายดี ถ้าในทางฝ่ายไม่ดี เร ียกว่า 
อกุศลกรรม ดังตารางตัวอย่างท่ีได้เปรียบเทียบ ดังนี้ 

 
 
 
 
 



76 | Journal of Graduate Saket Review Vol.9 No.3 September-December 2024 

                    วารสารบัณฑิตสาเกตปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2567 

เป็นการกระทำทางกาย มี 3 เรียกว่า กายกรรม 
1. ปาณาติปาตา คือ การฆ่าสัตว์ กักขัง ทุบตี 1. ปาณาติปาตา เวรมณี คือ เว้นจากการฆ่า

ทรมานสัตว์ทุกชนิด 
2. อทินนาทาน คือ การลักทรัพย์ 2. อทินนาทานา เวรมณี คือ เว้นจากการลัก

ขโมยทรัพย์ส่ิงของทุกชนิด 
3. กาเมสุมิจฉาจาร คือ การประพฤติผิดในกาม 3. กาเมสุมิจฉาจารา เวรมณี คือ เว้นจากการ

ประพฤติผิดในกาม  
เป็นการกระทำทางวาจา มี 4 เรียกว่า วจีกรรม 

1. มุสาวาทคือ การพูดเท็จ  1. มุสาวาทา เวรมณี คือเว้นจากการพูดเท็จ 

2. ปิสุณาวาจาคือ การพูดคำหยาบ 2. ปิสุณาย วาจาย เวรมณี คือเว้นจากการพูด
ส่อเสียด 

3. ผรุสวาจาคือ การพูดคำหยาบ 3 3. ผรุสาย วาจาย เวรมณี คือเว้นจากการพูดคำ
หยาบ 

4. สัมผัปปลาปะ คือ การพูดเพ้อเจ้อ 4. สัมผัปปลาปา เวรมณี คือ เว้นจากการพูด
เพ้อเจ้อ 

เป็นการกระทำทางใจ มี 3 เรียกว่า มโนกรรม 
1. อภิชฌา คือความโลภอยากได้ของผู้อื่น  1. อนภิชฌา คือ ไม่มีความโลภอยากได้ของผู้อื่น 

2. พยาบาท คือการปองร้ายผู้อื่น 2. อพยาบาท คือ ไม่มีการปองร้ายผู้อื่น 

3. มิจฉาทิฎฐิ คือการเห็นผิดจากคลองธรรม 3. สัมมาทิฎฐิ คือ การเห็นชอบตามครรลอง
คลองธรรม 

สรุปได้ว่า กายกรรม3 หรือที่เรียกว่า วจีกรรม4 มโนกรรม3 นั้น เป็นสาเหตุให้เกิดแห่งความ
พฤติกรรมท่ีมีการแสดงออกมาท้ังทางดีและช่ัว ถ้าเป็นฝ่ายดีก็จะมีความเจริญ มีความเป็นปกติ มีความเป็นเป็น
เอกภาพ  รวมไปถึงมีความเป็นเสถียรภาพ ท้ังแก่ตนเอง สังคม กลุ่มชนและมวลชนท้ังหลาย เรียกว่า “เป็นกุศล
กรรมบถ 10” ที่สังคมทั่วทุกภูมิภาคทุกองค์กรกำลังต้องการมาก ๆ แต่ถ้าตรงกันข้ามทั้งหมด เรียกว่า 
อกุศลกรรมบถ10 คำตอบที่จะตอบ ว่าใครจะเป็นฝ่ายกุศล หรืออกุศลขึ้นอยู่ที่การสร้างจิตคำนึกตรึกตรอง
ใคร่ครวญสนใจใฝ่ทางจริยธรรมมาก น้อยขนาดไหนนั่นเอง ดังนั้น ผู้ท่ีเข้าใจหลักกุศลกรรมบถ10 ประการ จะ
ทำให้มีความรู้ความเข้าใจในเรื่องของความจริงท่ีว่าใครทำกรรมอันใดไว้ย่อมจะต้องได้รับผลของกรรมนั้นๆ เมื่อ
เข้าใจตรงกันอย่างนี้ในมนุษย์ทุกคนย่อม กลัวต่อการทำความช่ัวหันมากระทำแต่ความดี จนนำไปสู่การพัฒนา
จิตขั้นต่อไป 



Journal of Graduate Saket Review Vol.9 No.3 September-December 2024 

วารสารบัณฑิตสาเกตปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2567 | 77 

5. พุทธจริยศาสตร์ข้ันสูง 
หลักพุทธจริยศาสตร์ขั้นสูงนี้ เป็นหลักธรรมหรือจริยธรรมที่อยู่ในขั้นปรมัตธรรม ประกอบด้วย

ธรรมที่ปฏิบัติเพื ่อทำให้เกิดความหลุดพ้นจากทุกข์ หรือเรียกว่าเป็นธรรมะในระดับที่จะทำให้ผู ้ปฏิบัติมี
คุณธรรมชั้นสูงเป็นอริยบุคคลเป็นโลกุตตรธรรมแปลว่า ธรรมที่จะทำให้หลุดพ้นจากโลกแห่งโลกียะหรือโลก
แห่งการเวียนว่ายตายเกิดและเกิดในวัฎจักร คือการเกิด – แก่ – เจ็บ-ตาย และเพื่อสามารถนำไปประยุกต์ใช้ใน
การทำงานในเรื่องของพุทธจริยศาสตร์ขึ้นจึงประกอบด้วยหลักธรรม ดังนี้ 

อริยสัจ 4 แปลว่า ความจริงอันประเสริฐ หรือความจริงที่ทำให้สำเร็จเป็นอริยบุคคลได้มี 4 อย่าง
คือ 

1. ทุกข์ คือความไม่สบายกายไม่สบายใจ เป็นสภาพท่ีคงทนอยู่ไม่ได้ ทนอยู่ได้ยาก เป็นต้น 
2. สมุทัย คือ เหตุที่ทำให้ทุกข์เกิดขึ้น อันได้แก่ ตัณหาหรือความทะยานอยาก 3 ประการ คือ 

กามตัณหา (ความอยากในกาม) ภวตัณหา (ความอยากเป็นโน่นเป็นนี่) และวิภวตัณหา คือ ความไม่อยากเป็น
ใด ๆ เลย (แต่ต้องเป็น) 

3. นิโรธ คือ ความดับทุกข์ ธรรมท่ีสามารถดับทุกข์ ได้แก่ การดับตัณหาข้างต้นได้อย่างส้ินเชิง 
4. มรรค คือ ข้อปฏิบัติเพื่อทำให้ถึงซึ่งความดับทุกข์ ได้แก่ มรรค 8ประการ คือ ความเห็นชอบ 

ความดำริชอบ การเจรจาชอบ ทำการงานชอบ การเล้ียงชีพชอบ ความเพียรชอบ ความระลึกชอบ และต้ังใจไว้
ชอบ ในอริยสัจ 4 ประการนี้ จัดเป็นเหตุ 2 อย่าง อันได้แก่ สมุทัยและมรรค และจัดเป็นผล 2 อย่าง ได้แก่ทุกข์
และนิโรธ องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าพระองค์ได้ทรงบำเพ็ญเพียรทางจิต และได้ทรงตรัสรู้เรื่องทุกข์เป็น
ลำดับแรก ซึ่งโดยปกติสามัญชนคนท่ัวไปต่างก็ได้รับทุกข์และรู้ว่าทุกข์ คือความไม่สบายกาย ความไม่สบายใจ 
แต่ก็ไม่รู้ว่าทุกข์นั้นมาจากไหน อะไรท่ีทำให้เกิดทุกข์กันแน่ จึงก่อให้ระส่ำระสาย ความกระวนกระวายหาความ
สงบสุขไม่ได้ ซึ่งเมื่อคนไม่รู้ทันความจริงของธรรมเขาก็จะนำทุกข์ในธรรมชาตินั้น มาสร้างให้เป็นทุกข์ของ
ตนเอง ดังนั้น จคงเกิดกระบวนการพัฒนาการศึกษาตามหลักพุทธจริยศาสตร์ขั้นสูง ซึ่งจะสามารถนำไปสู่การ
ค้นพบความจริงของชีวิต ว่าควรดำเนินชีวิตด้วยวิธีอย่างไร และทำให้ได้ทราบถึงแนวคิดเกี่ยวกับคนที่รู้ความ
จริงของชีวิตว่า “คนที่มีความมั่นใจในชีวิตของตนเอง จนไม่หวาดหวั่นแม้ต่อความตายตรงหน้าก็เพราะได้
ดำเนินชีวิตของตัวเองอยู่อย่างดีท่ีสุดแล้ว และสามารถใช้ชีวิตนั้นก่อให้เกิดคุณประโยชน์ต่อตนเอง สังคมอย่าง
คุ้มค่ากับการท่ีได้เกิดมาแล้วชาติหนึ่ง เรียกได้ว่า เป็นอยู่อย่างผู้มีชัย ประสบความสำเร็จในการดำเนินชีวิต 

จากประเด็นดังกล่าวถ้าผู้สนในใจทุกท่านมีการนำแนวคิดหรือหลักการข้างต้นมาใช้ในการพัฒนา
ตนเอง สังคม และประเทศชาติ จะทำให้ทุกท่านมีความรู้ความเข้าใจ ความจริงในหลักพุทธจริยศาสตร์ต่อไป 

6. แนวคิดการพัฒนามนุษย์ 
การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ มีความสำคัญต่อการบริหารจัดการต่าง ๆ  ในองค์การ ซึ่งมีนักวิชาการ

หลายท่านได้ให้ความหมาย ของการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ เช่น พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต) (2543: 51) 
ท่านได้ให้ความหมายของการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์โดยแบ่ง ออกเป็น 2ประเภทดังต่อไปนี้ คือ ทรัพยากร



78 | Journal of Graduate Saket Review Vol.9 No.3 September-December 2024 

                    วารสารบัณฑิตสาเกตปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2567 

มนุษย์เป็นการมองมนุษย์ในฐานะ ที่มนุษย์นั้นเป็นทรัพยากร กล่าวคือ เป็นทุน เป็นปัจจัยในการท่ีจะสามารถ
นํามาพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม ส่วนการพัฒนามนุษย์นั้น มองคนในฐานะเป็นมนุษย์ ความหมายว่า มนุษย์ก็มี
ความเป็นมนุษย์ เป็นตัวของเขาเอง ชีวิตของมนุษย์มีจุดมุ ่งหมายสำคัญของชีวิตคือ ความสุข ความเป็น
อิสรภาพ ความดี และความงามของชีวิต ซึ่งเป็นเรื่องเฉพาะตัว บุคคล  และพระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) 
(2546) ท่านได้กล่าวถึงการพัฒนาความเป็นมนุษย์ท่ีสมบูรณ์ตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาไว้ว่าไตรสิกขา 
หรือการศึกษา ซึ่งเป็นส่วนสําคัญอย่างยิ่งเพราะการศึกษา หมายถึง การท่ีจะเรียนรู้เพื่อความเป็นมนุษย์ท่ีเต็ม
บริบูรณ์ เพราะได้รับการพัฒนาท้ังด้านกายและทางด้านจิตใจ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการทำให้มีจิตใจท่ีเปี่ยมด้วย
สติปัญญาแล้วเกิดความหลุดพ้นทุกข์ และได้พบความสุขสงบ คือสันตินั้นเอง ดังนั้นมนุษย์ท่ีมีการพัฒนาแล้ว
อย่างสมบูรณ์ในพระพุทธศาสนา จึงหมายถึงผู้ท่ีบรรลุวิมุตติ คือ มีความอิสระหลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวง
เพราะฉะนั้น วิมุตติจึงเป็นถือว่าเป้าหมายท่ีสำคัญของการพัฒนามนุษย์ตามหลักไตรสิกขานั้นเอง 

สรุปได้ว่า การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์นั้น หมายถึง กระบวนการสำคัญ ท่ีมุ่งเน้นการพัฒนามนุษย์ 
ให้สามารถเรียนรู้ในสิ่งใหม่ๆ โดยการใช้ทั ้งกลยุทธ์และการใช้ทักษะเพื่อทำให้สามารถพัฒนามนุษย์ให้มี
ประสิทธิภาพ รวมไปถึงมีการวางแผนอย่างเป็นระบบ เป็นขั้นตอน และมีความต่อเนื่องกัน เพื่อให้มีการพัฒนา
ขีดความสามารถ มีประสิทธิภาพในการทำงาน โดยการใช้วิธีด้าน การฝึกอบรม รวมไปถึงการจัดกิจกรรมท่ีจะ
เสริมสร้างและปรับเปลี่ยนพฤติกรรมของทรัพยากรมนุษย์ให้เปลี่ยนเป็น บุคคลที่มีความรู้ มีความสามารถ มี
ทักษะ และมีทัศนคติท่ีจะสามารถปฏิบัติงานได้อย่างมีประสิทธิภาพ สามารถปรับตัวเข้ากับการเปล่ียนแปลงใน
การทำงานได้เป็นอย่างดี และนอกจากนั้นสามารถที่จะรับผิดชอบงานที่สูงขึ้นได้ในอนาคต รวมทั้งการเรยีนรู้
เพื่อเป็นมนุษย์ท่ีเต็มบริบูรณ์ โดย ได้รับการพัฒนาท้ังทางกายและทางจิตใจ โดยเฉพาะอย่างยิ่งมีจิตใจท่ีเปี่ยม
ด้วยปัญญา 

7. การพัฒนาตนเองตามหลักพุทธจริยศาสตร์ 
การพัฒนาตนเอง (Self-Development) หมายถึงการเปลี่ยนแปลงตัวเองให้เหมาะสมเพื่อสนอง

ความต้องการและเป้าหมายของตนเอง หรือเพื่อให้สอดคล้องกับส่ิงท่ีตนเองคาดหวังกับพฤติกรรมตนเอง ได้แก่ 
การปรับปรุงตน (Self - Improvement) การบริหารตน (Self - Management) และการปรับตน (Self - 
Modification) ร่วมถึงการทำให้ตนเองเจริญในด้านการปรับเปล่ียนตนเองให้เข้ากับการเปล่ียนแปลงของสังคม
เพื่อดำรงตนให้ปกติสุข ส่วนการพัฒนาตนเอง ในแง่ของพุทธจริยศาสตร์ หมายถึง การพัฒนาตนเองในด้าน
ร่างกายและจิตใจ โดยเน้นในด้านคุณภาพชีวิต และหลักของความถูกต้องพอดี ซึ่งให้ผลประโยชน์สูงสุด ความ
เกื้อกูลแก่สรรพชีวิตโดยไม่เบียดเบียน ทำลายธรรมชาติและสภาพแวดล้อม 

มนุษยนิยมเป็นแนวคิดทางปรัชญาในศตวรรษท่ี 14 มีต้นกำเนิดในประเทศอิตาลีมีทัศนะเกี่ยวกับ
ปรัชญาของมนุษยนิยมว่า ทัศนะที่เน้นคุณค่าและศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์ และถือว่ามนุษย์มีศักยภาพใน
การพัฒนาตนเองได้ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2543: 44) ชีวิตที่ดีในแนวความคิดมนุษย์นิยมเป็นการกล่าวถึงชีวิต
หลายมิติ แต่ที่ขาดไม่ได้คือด้านปัญญาและจิตวิญญาณ กล่าวถึงที่สุด ชีวิตที่ดีตามความหมายของมนุษยนิยม



Journal of Graduate Saket Review Vol.9 No.3 September-December 2024 

วารสารบัณฑิตสาเกตปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2567 | 79 

นั้นก็คือ การพัฒนาศักยภาพ “ทุกด้าน” ของมนุษย์ให้เป็นไปในเชิงคุณภาพและมีการพัฒนาสร้างสรรค์มาก
ท่ีสุดอันเป็นหนทางไปสู่อิสรภาพ 

1. การพัฒนาตนเองมีจุดมุ่งหมาย คือ มนุษย์เป็นจุดศูนย์กลางของแนวคิด โดยตั้งต้นจากคำถาม
ท่ีว่าธรรมชาติท่ีแท้ของมนุษย์รวมถึงภารกิจและจุดหมายของชีวิตมนุษย์คืออะไร อันเป็นคำถามทางอภิปรัชญา
และจริยศาสตร์ ซึ่งแนวคิดนี้หากละเลยคำ ถามที่สำคัญนี้ทำให้การใช้ชีวิตของมนุษย์อาจเต็มไปด้วยปัญหา 
ดังนั้น จึงเน้นว่า “เพื่อความรู้ความเข้าใจ” ต้องนำ “ความรู้เพื่อใช้ให้เกิดประโยชน์”การทำความเข้าใจกับแก่น
ความคิดนี้เป็นส่ิงสำคัญในการพัฒนาเปล่ียนแปลงตนเองของมนุษย์ 

2. มนุษย์มีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับส่ิงแวดล้อมรอบตัว ไม่ว่าจะเป็นเพื่อนมนุษย์หรือส่ิงแวดล้อม
ต่าง ๆแนวคิดมนุษย์นิยมไม่ได้ให้ค่าแต่เพียงชีวิตของมนุษย์เท่านั้น ยังให้คุณค่ากับสรรพส่ิงรอบตัวมนุษย์ด้วยท่ี
ให้ความสำคัญจึงไม่ใช่มีแต่มิติทางกายภาพ แต่เน้นท่ีหลักเหตุผลให้ความสำคัญกับจิตวิญญาณท่ีเน้นเรื่องของ
จิตใต้สำนึกอีกด้วย 

3. ให้ความสำคัญกับการพัฒนาศักยภาพของตนเองในทุกด้าน โดยเฉพาะความคิดและความ
ต้องการให้เป็นไปในเชิงสร้างสรรค์และมีคุณภาพมากขึ้นเพื่อไปสู่เป้าหมาย คือ การบรรลุอิสรภาพชูมาเกอร์ 
หมายถึง อิสรภาพทางจิตวิญญาณ (Spiritual Liberation) อย่างนิพพานหรือโมกษะแต่ในความหมายท่ัวไปนัน้ 
หมายถึง การยกระดับจิตสำนึกของตนเองเพื่อเข้าถึงคุณค่าของชีวิตท้ังมวลได้ 

4. สังคมและวัฒนธรรมเป็นกระบวนการท่ีเคล่ือนไหวเปล่ียนแปลงอยู่ตลอดเวลา การพัฒนาตนเอง
ให้มีแนวความคิดหรือทางเลือกใหม่ ๆ เพื่อนำตนเองและสังคมให้พ้นวิกฤติจึงเกิดขึ้นได้เสมอ ดังนั้นไม่่ควรไป
ยึดติดกับหลักการอะไรแต่เพียงอย่างเดียว 

แนวความคิดนี้ปรากฏอย่างชัดเจนในความคิดของอี เอฟ ชูมาเกอร์ นักปรัชญาทางเลือกชาว
เยอรมันที่ความคิดทางจริยศาสตร์ของเขานั้นมีศูนย์กลางอยู่ที่มนุษย์ที่มีภารกิจต้องสร้างสรรค์ศักยภาพของ
ตนเองรวมทั้งสภาพแวดล้อมรอบตัว โดยชูมาเกอร์นำเสนอรูปแบบอุดมคติของการพัฒนาที่เน้นการพัฒนา
ทางด้านจิตใจควบคู่ไปกับการอยู่ดีกินดีทางกายภาพในรูปแบบท่ีเน้นความพอดีในผลงานอันเป็นท่ีรู้จักดีของเขา 
คือ “เล็กแต่งาม” (Small is Beautiful) ความยุติธรรมในที่นี้ แปลงมาจากศัพท์ภาษาอังกฤษ คือ “Equity” 
โดยนิยามศัพท์ตาม Oxford Advanced Learner’ s Dictionary (1995 :388-389 , 645) คือ Equity 
หมายถึง การนำเอาหลักการของความยุติธรรมตามธรรมชาติ (Natura Justice) มาใช้ในสถานการณ์ท่ี
กฎหมายท่ีมีอยู่ไม่สามารถให้ผลลัพธ์ที่เท่ียงธรรมหรือสมเหตุสมผลได้ในการพัฒนาจริยธรรมของตนเอง 

8. สรุป 
การพัฒนาตนเองโดยยึดหลักพุทธจริยศาสตร์ ถือเป็น “ปรัชญาชีวิต” รูปแบบหนึ่งที ่ช่วยชี้นำ

แนวทางให้คุณก้าวเดินไปสู่ความสำเร็จพร้อม ๆ กับความสุขในการดำเนินชีวิตความสำเร็จในหน้าท่ีการดำเนิน
ชีวิตท่ีคุณต้องการนั้นไม่ยาก เพียงคุณเริ่มเปล่ียนแปลงตนเองโดยการพัฒนารูปแบบการดำเนินชีวิตให้มีความ
เหมาะสมกับสิ่งแวดล้อม และสถานการณ์ต่าง ๆ ที่คุณกำลังประสบอยู่เท่านี้คุณก็สามารถประสบผลสำเร็จใน



80 | Journal of Graduate Saket Review Vol.9 No.3 September-December 2024 

                    วารสารบัณฑิตสาเกตปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2567 

หน้าท่ีการดำเนินชีวิตตามต้องการแล้ว เราเช่ือว่าทุกคนย่อมมีแนวความคิดเกี่ยวกับการพัฒนาตนเองท่ีแตกต่าง
กันและทุกรูปแบบ ทุกวิธีการ หากคุณทำด้วยความตั้งใจไม่ว่าจะเจออุปสรรคมากเพียงใด คุณก็สามารถก้าว
ข้ามปัญหานั้นไปได้อย่างมีสติ และใช้ชีวิตอย่างระมัดระวังกับการดำเนินชีวิตนั้นเอง 

9. เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
เคเอน ชยติเลเก. (2537). จริยศาสตร์แนวพุทธ. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2543). พจนานุกรมศัพท์ปรัชญาอังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพมหานคร: 

ราชบัณฑิตยสถาน. 
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2543). ทศวรรษธรรมทัศน์พระปิฎก  หมวดศึกษาศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: 

ธรรมสภา. 

ภาษาอังกฤษ 
Attaput, C. (1987). Ethics. 4th ed. Bangkok: Ramkumheang University Press. 
K.A. Chaiyatileke. (1994). Buddhist Ethics. 3rd ed. Bangkok: Mahamakut Buddhist University 

Press. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. ( 1 9 9 6 ) .  Tipitaka (Thai Version). Bangkok: 

Mahachulalongkornrajavidyala University Press. 
Oxford University Press. (1 9 9 5 ) .  Oxford Advanced Learner’s Dictionary. England: Oxford 

University Press. 
Royal Institute. (2000). English-Thai Dictionary of Philosophy. Bangkok: Royal Institute. 
Phra Thammapitok (P.A. Payutto). (2000). Decades of Dhamma Vision of the Pitaka: 

Educational Sciences. Bangkok: Dhammasabha. 

 


