
บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 74 

 

กลวิธีการสรางคุณคาและความหมายของผาทอเฮือนอายเอ็ม : 

 แหลงเรียนรูภูมิปญญาคนไทดำบานนาปาหนาด ตำบลเขาแกว  

อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย 

Value and Meaning Creation Strategies of Huen Ai Em Woven Textiles: 

Learning Center for Tai Dam Wisdom in Ban Na Pha Nat, Khao Kaeo 

Subdistrict, Chiang Khan District, Loei Province 

 

พยุงพร ศรีจันทวงษ   

คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย, E-mail: Phayung16@gmail.com 

ณภัทร  ภัทรธราธร 

สำนักทองเท่ียวโดยชุมชน องคการบริหารการพัฒนาพ้ืนท่ีพิเศษเพ่ือการทองเท่ียวอยางย่ังยืน (มหาชน)  
                                                   E-mail: mapoonboy@hotmail.com 

อภิญญา พงษสระพัง 

นักศึกษาหลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร,  
มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย, E-mail: aphinya2000p@gmail.com 

Payungpon Srichanthawong  

Faculty of Humanities and Social Science, Loei Rajabhat University,  

E-mail:  Phayung16@gmail.com 

Napat Pattarathorn 

Designated Areas for Sustainable Tourism Administration (Public Organization), 

E-mail: mapoonboy@hotmail.com 

Apinya Phongsaphang 

Faculty of Humanities and Social Science, Loei Rajabhat University, 

E-mail: aphinya2000p@gmail.com 

 

รับเขา : 3 กรกฎาคม 2568 แกไข : 30 กรกฎาคม 2568 ตอบรับ : 31 กรกฎาคม 2568 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงคเพื่อศึกษากลวิธีในการสรางคุณคาและความหมายของผา

ทอในบริบทของเฮือนอายเอ็มซึ่งเปนแหลงเรียนรูภูมิปญญาทองถิ่นของกลุมชาติพันธุไทดำ บานนาปา

หนาด ตำบลเขาแกว อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย โดยนำแนวคิดคติชนสรางสรรคและแนวคิดการสื่อ

ความหมายทางวัฒนธรรมมาเปนกรอบในการวิเคราะห ใชระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ เก็บรวมขอมูล

mailto:Phayung16@gmail.com
mailto:Phayung16@gmail.com


บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 75 

 

ทั้งจากเอกสารและภาคสนามผานการสัมภาษณเชิงลึกและการสังเกตแบบมีสวนรวมกับปราชญ

ทองถิ่นซึ่งคัดเลือกแบบเจาะจงจากผูมีความรูในการทอผา จำนวน  5  คน โดยใชแบบสัมภาษณและ

แบบบันทึกการสังเกตเปนเครื่องมือหลัก   

  ผลการศึกษาพบวาเฮือนอายเอ็มซึ่งกอตั้งโดยนางสำลาน กรมทอง ผูฟนฟูและถายทอด

ลวดลายซิ่นโบราณของไทดำ เปนศูนยกลางในการผลิตผาทอที่มีอัตลักษณโดดเดนและดำรงบทบาท

เปนพื้นที่การเรียนรูทางวัฒนธรรมของชุมชน กลวิธีในการสรางคุณคาและความหมายของผาทอของ

เฮือนอายเอ็มประกอบดวย 5 ประการ ไดแก  (1) การเลาเรื่องและตำนาน (2) เทคนิคการทอผา (3) 

ลวดลายและสัญลักษณ (4) การใชสีที่มีนัยเชิงวัฒนธรรม  และ(5) การเชื่อมโยงกับกิจกรรมการเรียนรู

และการทองเที่ยวเชิงวัฒนธรรม  ผลการศึกษาสะทอนใหเห็นวาผาทอจากเฮือนอายเอ็มเปนสื่อกลาง

ในการถายทอดวิถีชีวิต โลกทัศน และความเชื่อที่หลวมรวมกับธรรมชาติของชาวไทดำและ สามารถ

นำมาตอยอดเพื ่อสรางมูลคาทางเศรษฐกิจและวัฒนธรรมไดอยางสอดคลองกับแนวทางคติชน

สรางสรรค 

คำสำคญั : ผาทอไทดำ ภูมิปญญาทองถิ่น คติชนสรางสรรค การสรางคณุคาและความหมาย                    

เฮือนอายเอ็ม  

 

Abstract 

This academic article aims to examine the strategies employed to create 

value and meaning through handwoven textiles of Huern Ai Em, a local learning 

center preserving the wisdom of the Tai Dam ethnic group in Ban Na Pa Nat, Khao 

Kaeo Sub-district, Chiang Khan District, Loei Province. Guided by the concepts of 

creative folklore and cultural communication, the study utilized a qualitative research 

methodology. Data were collected from both documents and fieldwork through in-

depth interviews and participant observation with five local experts, which was 

selected who have knowledge in weaving. using structured interview forms and 

observation guidelines. 

     The findings reveal that Huern Ai Em, founded by Mrs. Samlan Kromthong, the 

first weaver and pattern designer of the traditional “Nang Han” motif- is a key center 

for cultural transmission and identity reinforcement in the Tai dam Community. The 

strategies use to generate value and meaning in its textile production can be 

categorized into five dimensions: (1) storytelling and legends, (2) weaving techniques, 

(3) symbolic patterns, (4) culturally meaningful colors, and (5) cultural tourism  and 



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 76 

 

learning activities. These practices reflect the intertwine worldview, beliefs, and way  

of life of the Tai Dam people, deeply connected to nature. Moreover, they offer a 

promising foundation for economic and cultural development through the application 

of creative folklore. 

 

Keywords : Tai Dam handwoven textiles, Local Wisdom, Creative folklore, Value 

creation, Huern Ai Em 

 

บทนำ 

เครื่องนุงหมเปนปจจัยหาในการดำเนินชีวิต การทอผาจึงมีความสำคัญตอการดำรงชีพของ

มนุษย ผาที่มนุษยใชเปนเครื่องนุงหมนั้น มีวิวัฒนาการขึ้นมาพรอมกับประวัติศาสตรของมนุษยชาติ 

นับตั้งแตมนุษยโบราณไดรูจักการนำใบไม เปลือกไมมาใชปกปดรางกาย เกิดเปนวัฒนธรรมการทอผา 

สรางสรรคเสื ้อผาใหสวยงามเหมาะกับการดำรงชีวิตกลายเปนการแตงกายที ่มีอารยธรรมซึ่ง

เปรียบเสมือนเปนภาษาทางวัฒนธรรมที่บงบอกที่มาและเรื่องราวแตแรกเห็น (ประไพ ทองเชิญ, 2548 

: 14) นับไดวาการทอผานั้นเปนของคูมนุษยชาติตั้งแตยุคประวัติศาสตร ทุก ๆ กลุมชาติพันธุลวนมี

รูปแบบการทอผาที่เฉพาะเปนของตนเอง เชนเดียวกันกับกลุมชาติพันธุไทดำบานนาปาหนาด ตำบล

เขาแกว อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย ที่มีภูมิปญญาทองถิ่นที่โดดเดนในเรื่องการทอผา ซึ่งไดรับการสั่ง

สมถายทอดมาจากบรรพบุรุษ ดังจะพบวาในเนื้อหาของนิทานไทดำนั้นแมจะมีบทบาทในการสอนลูก

สาว (อีนอง)ใหเปนแมศรีเรือนรูจักการทอผาหุงหาอาหารไดดีกวาพอสอนลูกสาว (อีเอื้อย) ดังนิทาน

เรื่อง “อีเอื้อยกับอีนอง” ซึ่งสอดคลองกับเพชรตะบอง ไพศูนย (2553 : 3) ที่ไดกลาววา “ผูหญิงไทดำ

ทุกคนจะถูกสอนใหรูจักทอผาตั้งแตเด็ก โดยการเลี้ยงไหม การสาวไหม การทอผาดวยลวดลายตาง ๆ 

บนผืนผา และวิธีการทอผาตั้งแตการปลูกฝาย การปนฝาย การทอดวยก่ี และการตัดเย็บ โดยเรียนรู

จากแมเพื่อนำมาเปนเครื่องนุงหมของทุกคนในครอบครัว” ซึ่งแสดงถึงความผูกพันของผาทอกับวิถี

ชีวิตและอัตลักษณของชาวผูหญิงไทดำมาต้ังแตอดีต 

กลุมชาติพันธุไทดำในพื้นที่จังหวัดเลยนั้น ในประวัติศาสตรทองถิ่นไดบันทึกไววา ชาวไทดำ

ไดยายมาอยูบานนาเบน แลวยายมาอยูที่บานนาปาหนาดเปนการถาวรจนถึงปจจุบัน เมื่อป พ.ศ. 

2450 สาเหตุที่ตั้งถิ่นฐานอยูที่บานนาปาหนาด เนื่องจากพระศรีอัครฮาตเจาเมืองเชียงคานเปนคนใจดี 

สามารถประกอบพิธีกรรมตาง ๆ ไดอยางเต็มที่ประกอบกับบริเวณน้ีมีความอุดมสมบูรณและทำเลดี  

มีโคกเปนที่ตั้งของหมูบานเรียกวา “บานโคกโซงดำ” ตอมาทางราชการตั้งชื่อใหใหมวา “บานนาปา-

หนาด” ตามชื ่อตนหนาดที่มีมากมายในบริเวณนี้ (เพชรตะบอง ไพศูนย, 2548 : 7) ชาวไทดำ           

มีวัฒนธรรมภูมิปญญาทองถิ่น เชนเดียวกับไทดำในพื้นที่อื่น ๆ ของประเทศไทย กลาวคือมีอัตลักษณ



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 77 

 

ทางชาติพันธุที ่โดดเดน เชน ภาษาพูด ประเพณี พิธีกรรม การแตงกายที่ยึดถือปฏิบัติและมีการ

ถายทอดมาถึงรุนลูกหลาน เชน ประเพณีการเลี้ยงผีเรือน (พิธีกรรมเสนเฮือน) เสนบาน (เลี้ยงผีบาน) 

เปนตน (กร ไพศูนย, สัมภาษณ 1 ตุลาคม 2565) นอกจากนั้นชาวไทดำเปนกลุมชาติพันธุ ที ่มี

วัฒนธรรมการเลาเรื่อง ดังจะเห็นไดวามีเรื ่องเลาเกี่ยวกับกระดุมผีเสื้อ และเมล็ดผักบุง เรื่องเลา

เกี่ยวกับเกลามวยผมของแมหญิง เรื ่องเลาภูเขาแกว ตลอดจนเรื่องเลาเกี่ยวกับลายผาซิ่นตาง ๆ 

โดยเฉพาะผาซิ่นนางหาญ ซึ่งเปนอัตลักษณของผาทอไทดำที่โดดเดน และถือวาหมูบานนาปาหนาด

เปนถิ่นกำเนิดผาซิ่นนางหาญแหงแรกของประเทศไทย  

 ชาวไทดำบานนาปาหนาดมีความรักและหวงแหนในวัฒนธรรมของตนเองและเกรงวาจะสูญ

หายไป ดังนั้นในป 2539 จึงไดจัดตั้งศูนยวัฒนธรรมคนไทดำขึ้นเพื่ออนุรักษและสืบสานวัฒนธรรมไท

ดำ และไดเปดหมูบานเพื่อเปนพื้นที่สำหรับการเรียนรูและอนุรักษวัฒนธรรมไทดำตลอดจนการ

ทองเที่ยวชุมชน ถือไดวากลุมชาติพันธุไทดำบานนาปาหนาด ไดเปดหมูบานใหบุคคลภายนอกเขามา

ทองเที่ยวอยางเปนทางการตั้งแตนั้นมาในรูปแบบพิพิธภัณฑ กิจกรรมสาธิตทางวัฒนธรรม มีการ

สรางสรรคงานตุมโฮมพี่นองไทดำขึ้นเพื่อสรางเครือขายความสัมพันธทางวัฒนธรรมกับไทดำในพื้นที่

อื่น ๆ ทั้งในและตางประเทศ มีการพัฒนาผลิตภัณฑผาทอทำใหเกิดการจัดการทองเที่ยวในรูปแบบ

พิพิธภัณฑและศูนยเรียนรูวัฒนธรรมไทดำโดยเอกชนหลายแหงในหมูบาน เปนตนวา บานพิพิธภัณฑ

ไทดำ  เฮือนอายเอ็ม เปนตน  

  แหลงเรียนรู “เฮือนอายเอ็ม”ตั้งอยูที่บานเลขที่ 57/2 หมูที่ 4 บานนาปาหนาด “เฮือนอาย

เอ็ม” หมายถึง บานที่มีพอกับแมคอยดูแลสั่งสอน ปกปอง และฝกฝนอาชีพการทอผาใหแกลูก ๆ กอน

ออกไปใชชีวิตขางนอก กอต้ังโดยนางสำลาน กรมทอง เพ่ืออนุรักษสืบสานงานฝมือจากผาฝาย ผาไหม 

ซึ่งเปนวิถีชีวิตของชาวไทดำแตโบราณ เปนผาที่หาชมไดยาก โดยเนนตั้งแตการปลูกฝาย การทอผา 

และการตอยอดเปนเสื้อผาสำเร็จรูป  เฮือนอายเอ็มแหงน้ีเปนตนกำเนิดผาซิ่นลายนางหาญที่มีช่ือเสียง

ของชาวไทดำ จำหนายผลิตภัณฑของที่ระลึกจากผาฝาย เสื้อผาทอมือ ในปจจุบันเปนแหลงศึกษาดู

งานของสวนราชการ นักทองเที่ยวและผูสนใจ มีกิจกรรมสาธิตและเรียนรู เชน การปกอักษรไทดำ  

การทำรมดวยมือ การสาธิตอาหารพื้นถิ่น เปนตน (สำลาน กรมทอง, สัมภาษณ 17 กรกฎาคม 2567) 

จากการเก็บขอมูลภาคสนามโดยการสัมภาษณปราชญทองถิ่นซึ่งเปนสมาชิกของเฮือนอายเอ็ม และ

เขารวมสังเกตการณ พบวาเฮือนอายเอ็มมีภูมิปญญาทองถิ่นในดานการทอผา มีกลวิธีการสรางมูลคา 

และคุณคาใหแกผาฝาย โดยเฉพาะผาซิ่นลายนางหาญ โดยการนำคติชนสรางสรรคมาสรางคุณคา 

และความหมายใหแกผลิตภัณฑ  ทำใหเกิดมูลคาเพิ่มไดอยางนาสนใจยิ่ง โดยเฉพาะเรื่องเลาทองถิ่นที่

เกี่ยวกับประวัติความเปนมาของผา ความหมายของลายผา การใชสี ตลอดจน เทคนิคของการทอผา 

ซึ่งในปจจุบันคติชนสรางสรรคเปนแนวคิดที่ทองถิ่นหรือชุมชนนำมาใช เพื่อพัฒนาเปนกระบวนทัศน

ใหมเชิงนโยบายทางเศรษฐกิจระดับโลก และระดับประเทศตั้งแตป 2543 เปนตนมา เนื ่องจาก



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 78 

 

กระบวนการทัศน เรื่อง “เศรษฐกิจสรางสรรค” อาศัยแนวคิดเรื่องการพัฒนาเศรษฐกิจโดยการสราง

มูลคาเพิ่ม (value adding) โดยใชทุนวัฒนธรรมที่มีอยูเดิม ซึ่งหมายถึงการนำเอาระบบคุณคา ระบบ

ความเชื่อ และคติชนที่มีอยูเดิมในสังคมประเพณีมาสรางสรรคใหมในสังคมปจจุบัน คำวา “คติชน-

สรางสรรค” (creative folklore) เปนศัพทที่ประดิษฐขึ้นใหม หมายถึงคติชนที่มีการสรางใหมหรือ

ผลผลิตซ ้ำในบริบททางส ังคมไทยปจจ ุบ ันในลักษณะของการส ืบทอดคติชนในบริบทใหม             

“การประยุกต” “การตอยอด” “การตีความใหมและสรางความหมายใหม” หรือ การนำคติชนไปใช

เพื่อ “สรางมูลคาเพิ่ม” หรือเพื่อสรางอัตลักษณของทองถิ่นหรืออัตลักษณชาติพันธุ  ในพจนานุกรม

ราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 คำวา “สรางสรรค” แปลวา “มีลักษณะริเริ่มในทางดี “ เชน ความคิด

สรางสรรค ศิลปะสรางสรรค ซึ่งเปนความหมาย ในทางบวก (ศิราพร ณ ถลาง, 2559 : 19-20) 

 จากการเก็บขอมูลเอกสาร และขอมูลภาคสนาม ตลอดจนเขารวมสังเกตการณการทอผาของ

กลุมชาติพันธุไทดำบานนาปาหนาดที่เฮือนอายเอ็มนั้น แมวาจะมีการศึกษาเรื่องราวของผาซิ่นนาง

หาญอยูบางแลว แตยังขาดการศึกษาเชิงลึกในประเด็นกลวิธีการสรางคุณคาและความหมายภายใน

ดานเศรษฐกิจและวัฒนธรรมภายใตกรอบคิดคติชนสรางสรรคและการสื่อความหมายทางวัฒนธรรม

อยางเปนระบบและครอบคลุม 5 ลักษณะดังที่ผูศึกษาจักไดนำเสนอตอไป 

 

วัตถุประสงคของบทความ 

บทความทางวิชาการน้ี มีวัตถุประสงคเพ่ือศึกษากลวิธีในการสรางคุณคาและความหมายของ

ผาทอในบริบทของเฮือนอายเอ็ม แหลงเรียนรูภูมิปญญาทองถิ่น ของกลุมชาติพันธุไทดำ 

บานนาปาหนาด ตำบลเขาแกว อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย  

 

กลวิธีการนำคติชนสรางสรรคมาการสรางคุณคาและความหมายของผาทอ 

 วัฒนธรรมการแตงกายของชาวไทดำนั้น ใชสีดำเปนหลัก สีขาว สีเขียว สีแดง สีเลือดหมู และ

สีแสด การแตงกายของผูชายไทดำจะสวมชวงกอมกับชวงฮี (ซงกอมกับซงฮี)  ใสเสื้อไท เสื้อฮี สำหรับ

งานที่ไมเปนทางการจะใสชวงกอมกับเสื้อไท  สวนงานที่เปนพิธีการจะสวมชวงฮีหรือกางเกงขายาว

และเสื้อฮี หากใสเสื้อไทนิยมคาดกระปองบุหรี่หรือเงิน สวนกระดุมจะนิยมติด 19 เม็ด 21 เม็ด 27 

เม็ด ลักษณะกระดุมจะเปนรูปของเม็ดผักบุง เพราะชาวไทดำเชื่อวาเม็ดผักบุงเปนความเจริญงอกงาม 

จะติดจำนวนคี่ ผาขาวมาไทดำนิยมพาดบาหรือโพกศีรษะ สวนการแตงกายของหญิงไทดำมีแบบเปน

พิธีการ และไมเปนพิธีการ แบบไมเปนพิธีการนั้นผูหญิงนุงผาถุงลายแตงโมกับเสื้อกอม ผาสไบตองใช

เปนประจำสำหรับคลองคอเวลาคุยกับหนุม เอาไวโพกผมมิใหหลุดเวลาทำงานหรือพันเอวหรือสะโพก

เวลาทำงานเพื่อใหกระชับ  สวนแบบเปนพิธีการจะนุงผาซิ่นตาหมี่หรือผาซิ่นลายแตงโมกับเสื้อฮี การ

ใสเสื้อฮี หมายถึงการแตงกายอยางเรียบรอยแสดงถึงความเคารพ การใสเสื้อฮีจะใสดานที่ไมมีลวดลาย



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 79 

 

สวยงาม  สำหรับดานในของเสื้อฮีซึ่งมีลวดลายสวยงามจะใชในการคลุมโลงศพเพียงอยางเดียว คลุม

ทั้งศพผูหญิงและศพผูชาย แตใชเสื้อฮีผูหญิง ไมใชเสื้อฮีผูชาย แมกระทั่งแตงกายใหศพก็ตองใสเสื้อฮี 

เพื่อที่จะไดไปเฝาแถน และตองใสดานที่คนมีชีวิตใส เสื้อฮีใชในงานมงคล และอวมงคล บอกถึงฐานะ

ของผูสวมใสวาเปนเขยหรือสะใภ (นิวัติ ทองวล, 2559 : 43) 

 ในบทความนี้ผูศึกษาขอนำเสนอผาทอจากเฮือนอายเอ็ม 2 ประเภทคือ ผาซิ่นลายนางหาญ 

และผาซิ่นลายแตงโม ซึ่งเปนผาทอในวัฒนธรรมการแตงกายของหญิงชาวไทดำ ซึ่งพบวามีการนำ

แนวคิดคติชนสรางสรรคมาสรางคุณคาและความหมาย 5 ลักษณะคือ  

1. การเลาเรื่องและตำนาน 

   การเลาเรื่องตาง ๆ สูกันฟงเปนสิ่งที่สำคัญยิ่งของมนุษยทุกชาติ ทุกภาษา นับตั้งแตอดีด

สมัยโบราณ การเลาเรื่องเปนสิ่งที่เกาแกกอนประวัติศาสตร เพราะเมื่อมนุษยมีการรวมกลุมกันเปน

สังคม เผาพันธุและเชื้อชาติ ก็ยอมเกิดกิจกรรมที่เกี่ยวกับการพักผอนหยอนใจผานการเลาเรื่อง จึงทำ

ใหเกิดมีแรงกระตุนในการที่จะเลาเรื่อง และความตองการที่จะฟง กอใหเกิดมีเรื่องราวตาง ๆ ในสังคม

มนุษย (เสาวลักษณ อนันตศานต, 2541) เชนเดียวกันกับชาวไทดำบานนาปาหนาด มีความเชื่อ ความ

ศรัทธา และภูมิใจในวิถีวัฒนธรรมของตน ตลอดจนมีความผูกผันกับเรื่องเลาและตำนานที่บรรพบุรุษ

ไดถายทอด ดังนั ้น เมื ่อมีการสรางชิ ้นงานหรือผลิตภัณฑใหม ก็มักจะนำเรื ่องเลามาผลิตซ้ำเพ่ือ

ถายทอดเรื่องราวของตนเองสูสังคมภายนอกไดรับรูดังเชนเรื่องเลาเกี่ยวกับผาซิ่นลายนางหาญ ซึ่งแม

สำลาน กรมทอง ผูเปนคนแกะลายผาซิ่นนางหาญ ตนฉบับดั้งเดิมซึ่งใชในพิธีกรรมเสนเฮือนของไทดำ

ตระกูลสิงลอ ไดรับการถายทอดจากเอ็มเฒาพันอีกทอดหน่ึง ไดเลาวา   

“หญิงไทดำ 3 พี่นอง ตั้งใจที่จะทอผาซิ่นขึ้นมาผืนหนึ่งเพื่อใหแปลกวาลายเดิมที่ใชอยูมาก 

เชน ลายแตงโม โดยหญิงคนแรกเปนผูคิดคนการมัดลายและทำการทอ แตทอยังไมทันแลวเสร็จก็ได

เสียชีวิตลงอยางไมทราบสาเหตุ  ตอมาหญิงคนที่สองจึงไดคิดคนลายยกขิดและทอตอ ในระหวางทอก็

เสียชีวิตโดยไมทราบสาเหตุตามกันไปเปนคนที่สอง หญิงคนที่สามจะทอตอแตผูเฒาประจำหมูบาน 

(เจาจ้ำ) ไดสั่งหามไมใหทอเพราะกลัวจะเสียชีวิตเหมือนหญิงสองคนที่ผานมา แตดวยความกลาหาญ

เด็ดเดี่ยวที่จะสานตองานฝมือ นางจึงไมฟงคำหามของผูเฒา แตดวยความฉลาดและความกตัญูของ

นาง กอนลงมือทอนางจึงไดเขาไปในกะลอหอง (หองวิญญาณบรรพบุรุษ) เพื่อบอกกลาวผีบานผีเรือน

วา หากตนทอซิ่นผืนนี้สำเร็จ เมื่อมีการเสนเรือน จะนำผาซิ่นผืนแรกที่ตนทอสำเร็จใสสำรับใหเปนของ

เซนไหว แลวจึงลงมือทอผาลายน้ีทำใหหญิงคนที่สามทอผาซิ่นผืนดังกลาวไดสำเร็จ นับต้ังแตน้ันมาชาว

ไทดำจึงตองใชซิ่นนางหาญในการประกอบพิธีเสนเรือนเรื่อยมา จนถึงปจจุบัน ซึ่งคำวา “นางหาญ”   

ที่ชาวไทดำ บานนาปาหนาด เรียกกันนั้น หมายถึงความกลาหาญ ความเด็ดเดี่ยว ของหญิงในตำนาน

คนที่สาม ที่กลาทอผาซิ่นผืนดังกลาวไดจนสำเร็จ”  (เพจเฮือนอายเอ็ม, สืบคนเมื่อ วันที่ 28 กันยายน 

2567)  



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 80 

 

 สำหรับผาซิ ่นนางหาญของชาวไทดำบานนาปาหนาด ซึ ่งเปนตนแบบสำหรับการแกะ

ลวดลายน้ัน นางสำลาน กรมทอง เลาวา “หลังจากที่หมูบานไดเปดเพ่ือการทองเที่ยว ในชวงน้ันตนได

มีบทบาทในการเปนกรรมการศูนยวัฒนธรรมคนไทดำ จึงไดคนหาเอกลักษณผาของกลุมชาติพันธุ 

ไดมาพูดคุยกับเอ็มอูหรือเอ็มเฒาพัน ซึ่งพบวามีผานางหาญเกา ๆ ผืนหนึ่งในพิธีกรรมเสนเฮือน และมี

เรื่องเลาที่นาสนใจมาก ตนจึงไดนำมาแกะลายทีละเล็กทีละนอย จนสามารถทอเปนผืนไดสำเร็จ แลว

นำไปถวายสมเด็จพระพันปฯ (สมเด็จพระนางเจาพระบรมราชินีนาถฯ) ซึ่งเสด็จมาที่อำเภอเชียงคาน

ในยุคนั้น” (สัมภาษณ, สำลาน กรมทอง, 17 กรกฎาคม 2567) ซึ่งสอดคลองกับ สน สีมาตรัง และ

คณะ (2548) กลาวไววา “ซิ่นลายนางหาญ” เปนผาที่ชาวไทดำในพื้นที่บานนาปาหนาดไดนำมาจาก

เมืองแถง หรือเมืองเดียนเบียนฟูในคราวที่อพยพเขามายังประเทศลาวและประเทศไทย มีมาตั้งแต

สมัยใดนั้นไมมีการบันทึกไว โดยผานี้เปนผาถุงของภรรยาชั้นผูใหญทานหนึ่งที่ทอผาขึ้นมาใหแตกตาง

จากผาซิ่นไทดำทั่วไป เปนเครื่องแตงกายของช้ันเจานายฝายหญิง บุคคลทั่วไปไมสามารถนำมาใชได  

 จากขอความดังกลาวสะทอนใหเห็นวาชาวไทดำมีภูมิปญญาในการทอผา และเรื่องเลาตำนาน

ผาซิ่นลายนางหาญ ทำใหเห็นคุณคาและความสำคัญของผาซิ่นในฐานะผาศักดิ์สิทธิ์ (ใชในพิธีกรรม) 

สื่อนัยยะถึงวัฒนธรรมชนชั้นในสังคมไทดำ กลาวคือผาซิ่นลายนางหาญ ผูที่สวมใสจะตองเปนชนช้ัน

เจานาย หรือเหมาะสำหรับบุคคลชั้นสูงเทานั้น ดังนั้นคนที่สวมใสผาซิ่นลายนางหาญตองเปนคนใน  

ชนชั้นปกครอง มีฐานะ ร่ำรวย แตในปจจุบันคานิยม และกระแสโลกาภิวัตนไดเปลี่ยนแปลงไปแลว     

ซิ่นลายนางหาญของชาวไทดำบานนาปาหนาด ไดมีการตอยอด และพัฒนาลวดลายใหเขากับยุคสมัย

มากขึ้น รวมถึงกระบวนการทอที่ผูทอไดใสใจในรายละเอียดเปนพิเศษ จึงมีราคาสูงขึ้น จากหลักรอย

กลายเปนหลักหมื่น และดวยตำนานผาทอน้ี จึงทำใหผาซิ่นนางหาญมีเรื่องเลา กอเกิดคุณคา มีความ

หมายถึงความกลาหาญเด็ดเดี่ยว เปนผาศักดิ์สิทธิ์ที่ใชในพิธีกรรมเสนเฮือน และสามารถสวมใสเฉพาะ

ชนช้ันสูงเทาน้ัน จึงเปนกลวิธีการสรางมูลคาเพ่ิมใหแกผาซิ่นนางหาญอีกดวย ซึ่งสอดคลองกับคำกลาว

ที่วาผาซิ่นนางหาญที่เปนผาที่ถูกสรางคุณคาผานพิธีเสนเฮือนของกลุมชาติพันธุไทดำ โดยเปนผาทอมือ

ที่ไดสื่อสารวิถีชีวิตของผูหญิงไทดำ และแสดงอัตลักษณความเปนกลุมชาติพันธุไทดำบานนาปาหนาด 

อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย ไดเปนอยางดี ผาซิ่นนางหาญแลวไดถูกยอมรับวาเปนทุนทางปญญาและ

ทุนทางวัฒนธรรมรวมกับผาซิ่นลายแตงโมที่มีตำนานเฉพาะที่แฝงไวดวยความงาม ซึ่งความเฉพาะของ

ตำนานและรูปแบบของผาทอไดถูกนำมาเปนเครื ่องมือในการจัดการทองเที ่ยวเชิงวิถีชีวิตและ

วัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุไทดำ เนื่องจากมีเรื่องราวที่มีคุณคาสำหรับมัคคุเทศกทองถิ่นใชสื่อสาร

การทองเที่ยวผานตำนานของหญิงไทดำที่ตองการทอผาใหสำเร็จ เพ่ือนำไปถวายผีบานผีเรือน ผีบรรพ

บุรุษ หรือ ผีเจานาย (ไทยโรจน พวงมณี และอิสริยาภรณ ชัยกุหลาบ, 2567 : 100) 

 สวนผาซิ่นลายแตงโม  ซึ่งเปนผาซิ่นที่หญิงไทดำทั่วไปสวมใสในชีวิตประจำวัน ใสทำงาน หรือ

แมแตสวมใสในพิธีกรรมบงบอกอัตลักษณความเปนไทดำ ผาซิ่นลายแตงโมก็เหมือนกับผาซิ่นลายนาง



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 81 

 

หาญซึ่งประกอบดวยหัวซิ่น ตัวซิ่น และตีนซิ่น สวนตีนซิ่นในวัฒนธรรมของชาวไทดำนั้น หากหญิงคน

ใดที่สามีเสียชีวิตจะตองเลาะ (แกะ) เอาสวนตีนซิ่นออกทั้งหมดเพื่อเปนสัญลักษณแหงการไวทุกข

ใหแกสามีจนกวาจะออกทุกขจึงสามารถนำมาเย็บติดดังเดิมได การทอซิ่นแตงโมของผูหญิงไทดำใน

อดีตนั้น  จะใชเสนฝายหรือไหมสีแดงเปนเสนยืน และเสนพุงเปนสีดำนั้น มีตำนานหรือเรื่องเลาจาก

บรรพบุรุษวา “ในครอบครัวไทดำ ฝายชายจะเปนผูนำครอบครัว เมื่อจำตองไปทำไรทำสวนหรือ     

หาของปาเปนเวลาหลาย ๆ วัน ฝายหญิงผูเปนภรรยาจะน่ังทอผาอยูที่บานรอการกลับมาของสามี เมื่อ

เวลานั่งทอผาดวยความรักและการรอคอย ใจก็จะนึกถึงสามีที่เขาปาไปหลายวัน จึงมักจะนำเสนดาย

เสนยืนที่ใชทอผานั้นยอมดวยสีแดง แทนความรักความคิดถึงชายผูเปนสามีที่จากไปนาน สวนเสนพุง

จะยอมสีดำ หรือสีครามเขมเกือบดำ ใชแทนตัวเอง จนเมื่อทอเปนผืนผาเสนยืนที่เปนสีแดง มีขนาด

เสนเล็กกวาเสนพุง ก็จะถูกทอทับดวยเสนพุงซึ่งมีขนาดใหญกวาจนมิด แตเมื่อเวลานำผาซิ่นไปสวมใส  

เมื่อผาตองแสงแดด ก็จะเกิดความแวววับของเหลือบสีแดงซึ่งสะทอนสีออกมาไดอยางชัดเจน เสมือน

หนึ่งมีความหมายวา ถึงแมสามารถที่จะซอนสีแดงของเสนยืนเอาไวอยางมิดชิด แตก็ไมสามารถจะ

ซอนอณูของสีแดงนั้นเอาไว เมื ่อเวลาตองแสงแดด สีของเสนยืนสีแดงก็จะสะทอนออกมาใหเห็น 

เชนเดียวกับหญิงผูเปนภรรยาที่มีความถวิลหาและรอคอยชายผูเปนสามี แตดวยความอายที่เปน

คุณสมบัติของหญิงไทดำ จึงตองปกปดความรูสึกไว แตก็ยังสามารถสื่อสัญญาณแหงความรักที่มีตอ

กัน” (เพจเฮือนอายเอ็ม , สืบคนเมื่อ, 28 กันยายน 2567)  

จากเรื่องเลาเกี่ยวกับผาซิ่นลายแตงโมอันเปนอัตลักษณการแตงกายของผูหญิงชาติพันธุไทดำ 

ไดมีการสรางความหมายวาผาซิ่นลายแตงโม เปนผาที่สื่อถึงความรักความผูกพันระหวางหญิงที่มีตอ

ชาย เฉกเชนเดียวกับความหมายของกระดุมผีเสื้อที่อยูบนเสื้อของหญิงชาวไทดำนั้น ไดสะทอนใหเห็น

ถึงการปลูกฝงคานิยม และแนวปฏิบัติที่ภรรยาพึงปฏิบัติตอสามีน่ันคือความซื่อสัตยและจงรักภักดีเปน

สิ่งสำคัญในสถาบันครอบครัว ดังนั้น “ผาซิ่นลายแตงโม” จึงเปนสัญลักษณที่สื ่อความหมายทาง

วัฒนธรรมชาวไทดำ ดังคำกลาวที่วา“วัฒนธรรมคือความหมายที่ประกอบไปดวยสัญลักษณ (symbol) 

ที่มนุษยสรางขึ้น การที่เราจะรูจักและตีความวัฒนธรรมไดก็ดวยการตีความหมาย แปลหรือดึงเอา

ความหมายที่ซอนอยูในรูปของสัญลักษณที่คนไดสรางออกมา เพื่อที่จะใชในการสื่อสาร สรางความรู

ความเขาใจ และทัศนคติที่มีตอชีวิต  (คลิฟฟอรด เกียรซ, อางอิงจาก อคิน รพีพัฒน,  2551 : 76)   

2. เทคนิคการทอผา 

    ความโดดเดนและพิเศษของผาซิ่นลายนางหาญนั้น นอกจากการมีเรื่องเลาและตำนานที่สื่อ

ความหมายถึงผาศักดิ ์สิทธิ ์ที ่ใชในพิธีกรรมเสนเฮือน และใชในหญิงชนชั ้นนำแลว คุณคาและ

ความหมายที่นำไปสูการสรางมูลคาเพิ่มของเฮือนอายเอ็มคือ เทคนิคและกระบวนการทอที่คอนขาง

ยุงยากกวาผาชนิดอื่น มีประความประณีตในลวดลายกลาวคือ ประกอบดวย หาลายในหนึง่ผืน และมี

สองเทคนิคในการทอ ไดแก เทคนิคมัดหมี่ ประกอบดวยลายนาคเกี้ยวกัน ลายนาคเกาะกัน และลาย



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 82 

 

รุงหรือลายชอยอดปราสาท และเทคนิคยกขิด มีลายตุม และลายตัวบี้หรือผีเสื้อ จึงทำใหทอไดชา

ผนวกกับคาแรง จึงทำใหเปนผาที่คอนขางมีราคาแพงกวาผาชนิดอื่น ดังคำใหสัมภาษณที่วา “ลายผา

นางหาญมีราคาสูงก็เพราะเปนผาที่ทอยาก ผาผืนหนึ่งจะตองมัดหมี่ถึงสามลาย ยังมีเทคนิคการยกขิด

ในขั้นตอนการทออีก จึงทำใหทอไดชา ผนวกกับคาแรง และขบวนการทำมีหลายขั้นตอน นอกจากน้ัน

ยังมีตนทุนของผาที่นำมาทออีกดวย อยางผาฝายราคาจะไมสูงเหมือนผาไหม” (สำลาน กรมทอง, 

สัมภาษณ 17 กรกฎาคม 2567)  

 เทคนิคการทอแบบมัดหมี่ และยกขิด ถือเปนภูมิปญญาที่โดดเดนของผูหญิงชาวไทดำ เพราะ

ไดรับการสั่งสมและถายทอดมาจากบรรพบุรุษ อาจกลาวไดวาในสมัยกอนน้ันสตรีที่พรอมจะออกเรือน

จะตองมีคุณสมบัติคือสามารถทอผาเปนอยางนอยคือทอผาซิ่นลายแตงโม สามารถตัดเย็บเสื้อผาใหแก

คนในครอบครัว นอกจากนั้นผูหญิงไทดำไมเพียงแตมีภูมิปญญาในการทอผา หากแตจะตองมีภูมิ

ปญญาหรือมีทักษะในการประดิษฐลวดลาย ตลอดจนเทคนิคการทอดวยคือการมัดหมี่และการยกขิด 

โดยเฉพาะผาซิ่นลายนางหาญ ซึ่งไทยโรจน พวงมณี และอิสริยาภรณ ชัยกุหลาบ (2567 : 113) ได

กลาววา สำหรับผาซิ่นนางหาญนั้นใชภูมิปญญาในการมัดหมี่ลำใหญ เรียกวา "หมี่เกร็ดหก" ซึ่งตองใช

ความแข็งแรงของนิ้วมือในการดึงเชือกตอนมัดหมี่ ทั้งนี้มีเปาหมายเพื่อใหไดลายหมี่ที่เมื่อทอแลวเห็น

ลายชัดเจน  

ความยากลำบากในการทอผาซิ่นลายนางหาญนั้น ภคพล รอบคอบ (2563 : 78-79) กลาววา 

จากการสัมภาษณเชิงลึกครูภูมิปญญา ปราชญชุมชน และผูสืบทอดการทอผารวมกับการสังเกตการทอ

ผา พบวา การทอผาเริ่มตั้งแตปลูกจนถึงเก็บฝายประมาณ 6 เดือน จากนั้นจะเอาดอกฝายมาอ้ิวฝาย

เพื่อเอาเมล็ดออก นำดอกฝายที่ไดไปถาบดวยกงฝายเพื่อใหฝายฟูเปนปุย นำปุยฝายไปลอใหกลม  

ยาวบนไมลอฝายประมาณ 1 คืบ เรียกวา “ลอฝาย” เพื่อนำไปปน นำลอฝายไปปนดวยหลาปนฝาย 

โดยใชมือขวาหมุนที่มือหมุนของหลาปนฝาย (ตามเข็มนาิกา) พรอมกับมือซายดึงลอฝายใหสัมพันธ

กันก็จะไดเสนฝายยาวขึ้น เรื่อย ๆ จนสุดแขน จึงใชมือขวาหมุนกลับทางเพ่ือเก็บเสนฝายไวกับเหล็กไน

ฝาย ปราชญชุมชนเลาถึงกรรมวิธีการทอผาซิ ่นนางหาญมีขั ้นตอนที่ซับซอนเพราะมีลวดลายที่

หลากหลายสวยงามในผืนเดียวกัน จึงใชเวลาการเตรียมลวดลายมัดหมี่ถึง 3 เดือน นิยมทอดวยฝาย

หรือไหม โดยใชสีแดง สีดำ มีลวดลายตาง ๆ เชน ลายนาคคู มีหัวสีดำ เขียว ขาว สลับกัน และลายขิด 

2 ลาย คือลายผีเสื้อและลายตุม (หมายถึงการมาตุมโฮมกัน) ลายขั้นจะมีสีดำ สีเขียวสีเหลือง ลายนาค

แมลูกออน ซึ่งซิ่นนางหาญมีลวดลายที่ไทดำถือวาสวยงามและมีความสำคัญที่สุด              

3) ลวดลายและสัญลักษณ   

    ผืนผาและลวดลายบนผืนผา ทอขึ้นอยางวิจิตร จึงเปนการแสดงออกทางศิลปะขั้นสูงอยาง

สรางสรรค ความงามแหงสุนทรียะทางศิลปะที่มนุษยสามารถเสพซึ้งได ชวยใหผูที่ไดชื่นชมมีจิตใจที่

ละเอียดออนขึ้น ลวดลายของผืนผาทอจึงเปนมากกวาสิ่งที่มองเห็นและจับตองไดธรรมดา และผายัง



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 83 

 

เปนอาภรณที่บงบอกสถานภาพ และสถานะทางสังคมได ผาบางฝนแมจะทอขึ้นมานานจนมีอายุ

เกาแกมากแตมีคุณคากลายเปนของสะสมหายาก โดยเฉพาะความงดงามของผาซิ่นนางหาญ ที่มี

เรื ่องราวของประวัติความเปนมา ความเชื ่อและสารัตถะอันนาสนใจยิ่งของกลุมชาติพันธุ ไทดำ 

(กานตณรัน สีหมากสุก, 2565 : 267) บานนาปาหนาด ซึ่งผาซิ่นลายนางหาญของเฮือนอายเอ็ม ไดทอ

ทั้งหมด 5 ลายในผืนเดียวกันคือ ลายนาคเกี้ยวกัน  ลายนาคเกาะกัน  หมี่ลายรุงหรือชอยอดปราสาท  

ขิดลายตุม และลายโตบ้ี (ผีเสื้อ) ซึ่งมีความหมายดังตารางที่ 1 

 

ตารางที่  1  ลายผาและความหมายของผาซิ่นลายนางหาญเฮือนอายเอ็ม 

         ภาพลายผา        ชื่อลายผา                ความหมาย 

 

หม่ีลายนาคเกี้ยวกัน พญานาคสองตัวลงมาเลนน้ำที ่เมือง

มนุษย ทำใหน้ำทาอุดมสมบูรณ 

 

หม่ีลายนาคเกาะกัน นาคสองแมลูกโดยนาคตัวแมพาลูก

ออกมาเลนน้ำใหลูกเกาะบนหลัง ทำให

มนุษยมีน้ำในการประกอบการเกษตร

ตลอดป มีพืชผลอุดมสมบูรณ 

 

หม่ีลายรุง หรือชอยอด

ปราสาท 

ความสดใส สวางไสวของการดำเนิน

ชีวิต ไมวาจะอยูในสภาพย่ำแยขนาด

ไหนก็สามารถฟนคืน และดำรงอยูได

อยางรุงเรือง 

 

ขิดลายตุม ความรักใครกลมเกลียวของพ่ีนองไทดำ 

ไมว าจะอยู ท ี ่ ไหนก็ร ักสามัคค ีกลม

เกลียวกัน เปนอันหนึ่งอันเดียวกัน 

 

ขิดลายโตบี้ / แมงกะเบี้ย / 

ผีเสื้อ 

สัญญาณเตือนกอนฝนตก จะตกมาก

นอย ผีเสื ้อจะบินออกมาสงสัญญาณ 

และชาวไทดำเช ื ่อว าเป นสัตว ท ี ่อยู

ระหวางฟากับดินหรืออีกนัยหนึ่งคือ

สวรรคกับเมืองมนุษย 

 

ที่มา : แผนพับ การถายทอดภูมิปญญาลายผาทอพ้ืนเมือง ผาลายนางหาญเฮือนอายเอ็ม  

 

ลวดลายดังกลาวนี้สะทอนใหเห็นโลกทัศนของชาวไทดำที่มีตอธรรมชาติ  ความเชื่อในเรื่องสิ่ง

เหนือธรรมชาติ จักรวาลทัศน  และความอุดมสมบูรณ กลาวคือ ลายนาคเกี้ยวกันและลายนาคเกาะ

กัน สื่อความหมายถึงความอุดมสมบูรณซึ ่งชาวไทดำมีวิถีชีวิตผูกพันอยูกับธรรมชาติเปนอยางย่ิง 



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 84 

 

เพราะทำเลที่ตั้งหมูบานใกลกับภูแกว ภูหวด เชื่อวาภูแกวภูหวดมีสิ่งเหนือธรรมชาติ นั่นคือนาคภูแกว 

เชื่อวานาคคือผูใหน้ำอุดมสมบูรณ มีเรื่องเลาวาเมื่อครั้งที่บรรพบุรุษของชาวไทดำไดยายมาตั้งรกรากที่

บานนาปาหนาด ชาวบานไมมีน้ำใช จึงมีพิธีกรรมปลูกตาน้ำขอน้ำจากเจาภูแกว ทำใหชาวไทดำมีน้ำใช

จวบจนปจจุบัน ชาวไทดำจึงอัญเชิญเจาภูแกว ภูหวด เปนผีเจาบาน ดังคำสัมภาษณที่วาหลังจากเลี้ยง

บานแลว ก็จะไปเลี้ยงเจาน้ำสาง เจาน้ำสางก็คือเจาภูแกว มาอยูใหมๆ บมีน้ำกิน เราไปปลูกน้ำ ทั้ง

หมูบานเลยมีน้ำบอเดียว กินทั้งหมูบาน เพิ่นเรียกน้ำสางใหญ เจาภูแกวนี่หละเปนผูเอาน้ำมาใหนี่หละ 

(สงกรานต ชอนเติม, สมัภาษณ 30 เมษายน 2567)  

สวนลายผีเสื้อ นอกจากสื่อความหมายถึงความอุดมสมบูรณของธรรมชาติแลว “ผีเสื้อ” ยัง

สะทอนใหเห็นโลกทัศนของชาวไทดำในเรื่องจักรวาลทัศน ซึ่งประกอบดวยโลกมนุษยสวรรค หรือเมือง

ฟาและเมืองลุม และชาวไทดำมีความเชื่อในเรื่องแถนและอำนาจของแถนเปนอยางยิ่งโดยเฉพาะชีวิต

หลังความตายของบรรพบุรุษที่จะตองไปไหวพญาแถนแลวกลับมาเยี่ยมลูกหลานดังที่มีพิธีปาดตง ใน

เรื่องจักรวาลทัศนนี้ สอดคลองกับงานศึกษาของสุมิตร ปติพัฒน (2545 : 17)  ซึ่งไดกลาวถึงมโนภาพ

คราว ๆ เกี่ยวกับจักรวาลของไทดำ ซึ่งใหขอมูลอันเปนพ้ืนฐานที่ทำใหเห็นวา เมืองฟาเปนสวนหน่ึงของ

ภูมิสัณฐานในระบบจักรวาลของไทดำที่ดำรงอยูและดำเนินไปอยางคูขนานกับ "เมืองลุม" อันเปน

ดินแดนของโลกมนุษย ดังนั้นเราจึงมองเห็นความสัมพันธของสรรพสิ่งและลักษณะสำคัญของสัณฐาน

จักรวาลของไทดำที่มีลักษณะเปน "จักรวาลคูขนาน" คือประกอบดวยระบบของคูความสัมพันธ "เมือง

ฟา-เมืองลุม" ที่ดำเนินไปอยางตอเนื่องเกี่ยวของสัมพันธกันและไมมีที่สิ้นสุด และหากพิจารณาถึง

ความหมายของผีเสื้อหรือโตบี้ของชาวไทดำ ยังสอดคลองกับความหมายของกระดุมผีเสื้อ ตามตำนาน

ที่วา“มีหนุมสาวคูหนึ่งรักกันมาก แตไมไดแตงงานกันและตองจากกันไป ฝายผูชายก็เลยขอวาเวลาที่

ตายแลว ชาติหนาเกิดมาใหม ขอเกิดมาเปนอะไรก็ไดที่ไดอยูใกลตัวคนที่เขารัก แลวก็ไดเกิดมาเปน

ผีเสื้อ ติดอยูในหนาอกผูหญิง” (สมจา บุตรโยจันโท, สัมภาษณ, 17 กรกฎาคม 2567) และอีกนัยหน่ึง

เชื่อกันวาผีเสื้อเปนสัตวที่สื่อระหวางโลกทั้ง 3 คอยสื่อเหตุดีเหตุรายใหมนุษยไดรับรูลวงหนา  สวน 

“ลายขิดตุม” สื่อความหมายถึงวาพี่นองชาวไทดำจะตุมโฮมกัน จะรักใครสามัคคีกัน เปนพี่นองกัน ไม

วาจะอยูที่ไหน เมืองแถง-ไทย-ลาว เมืองเลย-ราชบุร-ีเพชรบุรี สุพรรณบุรี เปนตน ซึ่งไมวาอยูที่ไหนจะ

ถามขาวหากัน รักกัน เปนพ่ีกันนองกัน (สำลาน กรมทอง, สัมภาษณ 17 กรกฎาคม 2567)  

           จากการสรางความหมายของผาซิ่นลายนางหาญดังกลาวผานโลกทัศน จักรวาลทัศน ความ

เชื่อ และธรรมชาติ ดังกลาวนั้นสงผลใหผาทอนางหาญมีลวดลายที่มีคุณคา มีความหมาย และทำให

เกิดมูลคาเพิ่มขึ้นตามมา และเฮือนอายเอ็มไดพัฒนาผาซิ่นลายนางหาญเปนเสื้อผาสมัยใหมในเชิง

การตลาดเพื่อจำหนายแกผูสนใจทั่วไปที่มีความรักและนิยมผาพื้นเมือง ดังตัวอยางการนำผาซิ่นนาง

หาญมาสรางมูลคาเพ่ิม 



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 85 

 

  
ภาพประกอบที่ 1  ตัวอยางการนำผาซิ่นลายนางหาญมาสรางมูลคาเพ่ิม 

 สวนการสรางความหมายของผาซิ ่นลายแตงโมนั ้น ผูหญิงชาวไทดำ โดยทั ่วไปจะมี

ความสามารถในการทอผา เปนผูผลิตเครื่องนุงหมใหแกคนในครอบครัว โดยเฉพาะผาซิ่น วัฒนธรรม

การแตงกายของผูหญิงในชีวิตประจำวันในอดีตจะนุงซิ่นแตงโม ทุกโอกาส ไมวาแตงกายอยูกับบาน 

แตงกายไปงานสำคัญ แตงกายไปทำงาน หรือเดินทางไกล ถือเปนเอกลักษณเฉพาะของกลุมชาติพันธุ

ไทดำไดอยางชัดเจนที่สุด โดยซิ่นแตงโมทอดวยฝายมีจุดเดนคือสีที่เปนเอกลักษณ ไดแก สีดำหรือสี

ครามเขมเกือบดำ โดยในสวนของตัวซิ่นเปนผืนผาสวนที่มีลาย ในอดีตนั้นจะนิยมใชเสนฝายสีแดงเปน

เสนยืน และใชเสนฝายสีดำเปนเสนพุงทอสลับกับสีขาว (หรือสีฟาออนแบบในปจจุบัน) ลักษณะเปน

ลายทางยาวตรงลงมาเปนแนวมีทั้งเสนเล็ก เสนใหญ สลับกันไป ลายเสนตรงตามแนวยาวนี้มีลักษณะ

ดูคลายลายบนผลแตงโม จึงเรียกลักษณะของลวดลายวา “ลายแตงโม” และเรียกผืนผาซิ่นวาซิ่น

แตงโม สวนตีนซิ่นมีลวดลายสีขาวสอง-สามริ้ว เปนสวนที่นำมาเย็บตอกับตัวซิ่นเปนชายผาที่อยูลางสุด 

เปนสวนที่มีความหนามากกวาตัวซิ่นเพื่อปองกันไมใหชายผาซิ่นขาดงายหรือลุย ตีนซิ่นนี้ในวัฒนธรรม

ของชาวไทดำนั้น หากหญิงคนใดที่สามีเสียชีวิต จะตองเลาะเอาสวนตีนซิ่นออกทั้งหมดเพื่อเปน

สัญลักษณแหงการไวทุกขใหแกสามี จนกวาจะออกทุกขจึงสามารถนำมาเย็บติดดังเดิมได  

 

 

 

 

 

                ภาพประกอบที่ 2 ผาลายซิ่นลายแตงโม สูผลิตภัณฑสมัยใหม 

จากภาพจะเห็นไดวาชาวไทดำบานนาปาหนาด จ.เลย ไดมีการสรางสรรคตอยอดพัฒนา

ผาซิ่นลายแตงโมเปนผลิตภัณฑแบบใหมที่หลากหลายเพื่อการทองเที่ยว เชน กระเปา หรือปรับ

รูปลักษณเปนเสื้อผาสมัยใหม ที่สามารถสวมใสไดทุกวัย  หลากหลายโอกาส เหมาะสำหรับบุคคล

ทั่วไป ถือเปนการสรางมูลคาเพ่ิมของผาซิ่นลายแตงโมอีกทางหน่ึง   

4) การใชสีที่มีนัยเชิงวัฒนธรรม 

     โดยปกติแลววัฒนธรรมการแตงกายของชาวไทดำจะมีลักษณะเฉพาะ โดยสวมชุดสี 



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 86 

 

ดำเปนหลักซึ่งเปนการอธิบายความหมายของช่ือกลุมชาติพันธุ “ไทดำ” หมายถึงกลุมชนเผาไทที่ใสชุด

สีดำ ซึ่งในปจจุบันจะแตงกายตามแบบคนไทยสวนใหญ เวนแตในวันและเวลาสำคัญที่มีพิธีกรรมตาง 

ๆ หรืองานประเพณี เชน พิธีเลี้ยงบาน ประเพณีตุมโฮมไทดำ งานมงคลตาง ๆ  ชาวไทดำจะแตงกาย

ดวยชุดประจำกลุมชาติพันธุ นอกจากการใชสีดำแลว ยังมีสีอื่น ๆ ไดแก สีแดง สีขาว สีเขียว และสีสม 

ซึ่งไดจากธรรมชาติเปนหลัก เนื่องดวยชาวไทดำมีวิถีการดำรงชีวิตแบบเรียบงาย ทำการเกษตร และมี

ความผูกพันอยูกับธรรมชาติ ดังนั้นการใชสีของผาทอจึงมีความเกี่ยวของกับวัตถุดิบที่เปนธรรมชาติ 

ดังที่ เพชรตระบอง ไพศูนย (2553 : 47) ไดกลาววา สภาพภูมิประเทศที่ตั้งบานนาปาหนาด มีปาไม  

มีภูเขา แมน้ำ ที่อุดมสมบูรณแหงหนึ่ง ในอดีตมีปาไผ และไมยืนตนมากมาย เชน ไมประดู ไมเปอย 

ไมแดง ไมเต็ง ไมรัง เปนตน นอกจากนี้ยังสื่อความหมายเชิงสัญลักษณ ตลอดจนโลกทัศนจึงเกี่ยวกับ

สิ่งแวดลอม ความเชื่อความศรัทธา อุปนิสัยผานการใชสีในผาทอ เพื่อสรางความหมายและบงบอก

ความเปนตัวตนชาวไทดำ กลาวคือสีดำ หมายถึง ความอดทน ไดจากผลมะเกลือ เปนสีที่มาจากการ

เก็บกดที่ตองพลัดพรากจากบานเกิดเมืองนอนมาเปนชนกลุมนอยในประเทศไทย  สีแดง หมายถึง 

ความกลาหาญ ไดจากตนฝาง เปนสีของเลือดเนื้อและสิ่งมีชีวิตสื่อความหมายถึงความเปนพวกและ

เผาพันธุเดียวกัน ความกลาหาญ การสิ้นสุด และการหลุดพน  สีขาว หมายถึง ความบริสุทธิ์ ทำจาก

ฝาย เปนสีของเสนใยฝายหรือไหมที่ถูกมัดหมี่ที่เก็บสีครั้งแรกกอนยอมสีอื่น  สีเขียว หมายถึง ความ

รมเย็น ทำจากใบกระทอน กับใบสมมอ (สะหมอ) ผสมสนิมเหล็ก เปนสีที่สื่อถึงความเปนธรรมชาติ

และพันธุไมที่ใหความรมรื่นสดชื่น ผอนคลาย สีสมและสีเหลืองหมากสุก หมายถึง ความเจริญรุงเรือง 

ไดจากขมิ ้นผสมปูนขาว เปนสีที ่ปองกันภูตผีและสิ ่งไมดีได (สำลาน กรมทอง ,สัมภาษณ , 17 

กรกฎาคม 2567) 

 การนำความหมายของสีมาใชในการสรางลวดลายของผาทอ นอกจากคุณคาอันเกิดจาก

กระบวนการทอ  ลายผา และคุณสมบัติของวัตถุดิบที่นำมาใชทอแลว การใชสีตาง ๆ ดังกลาวขางตน

ไดสรางความหมาย ความเปนสิริมงคล และสรางคุณคา ใหแกผืนผาและผูสวมใส ซึ่งในวันธรรมดา

หรือวันปกติชาวไทดำจะสวมผาซิ่นลายแตงโมซึ่งประกอบดวยสีดำกับสีขาว และในวันที่มีกิจกรรม

ประเพณีพิเศษ หญิงชาวไทดำจะสวมใสผาซิ่นลายนางหาญซึ่งประกอบดวย 5 สี คือ สีดำ สีแดง สีขาว 

เขียว และสีสม ซึ่งมีนัยยะทางความหมายในทางที่ดี  นอกจากนี้ รัชนี กรมทอง (สัมภาษณ, 17 

กรกฎาคม 2567) ใหสัมภาษณวา “ในการทอผาลายนางหาญ ไดมีการปรับเปลี่ยนสีตามความตองการ

ของลูกคา โดยปกติแลวสีของหัวซิ่นจะเปนสีเขียว แตบางผืนไดตอยอดใหลูกคาที่พิเศษ หรือทำให

ลูกคาที่ระบุสี ซึ่งโดยปกติจะเนนที่ตัวซิ่นเทานั้น สวนหัวซิ่นที่เย็บตอกันบางครั้งจะเปนสีดำหรือแดง

ลวนก็มี ซิ่นจะประกอบไปดวย ตัวซิ่น หัวซิ่น ตีนซิ่น” ตัวอยางภาพสีหัวซิ่น  



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 87 

 

      

 

 

  

ภาพประกอบที่ 3  หัวซิ่นด้ังเดิม  และการใชสีแบบใหม  (ตามความพึงพอใจลูกคา) 

5) การเชื่อมโยงกับกิจกรรมการเรียนรูและการทองเที่ยวเชิงวัฒนธรรม   

    การสรางคุณคาและความหมายอีกลักษณะหนึ่งที่เฮือนอายเอ็มไดสรางสรรคขึ ้นคือ

กิจกรรมเชิงสรางสรรค กลาวคือเมื่อมีนักทองเที่ยวเขามาเย่ียมชม หรือเขามาเรียนรูเรื่องราวของผาทอ

เฮือนอายเอ็มมีกิจกรรมใหนักทองเที่ยวไดสรางสรรคผลิตภัณฑดวยตนเอง โดยเนนผลิตภัณฑที่ทำจาก

ฝาย เพื่อใหนักทองเที่ยวไดเรียนรูวัฒนธรรมไทดำผานการทำดวยมือ สงผลใหนักทองเที่ยวรับรู และ

ซึมซับในวัฒนธรรมไทดำ ในขณะเดียวกันก็รูสึกภูมิใจที่ไดฝกทำดวยตนเองแลวนำกลับไปเปนของที่

ระลึก ดังตัวอยางเชน กิจกรรมเรียนรูการทอผา  กิจกรรมการทำตุมนกตุมหนูและหัวใจไทดำ     

 กิจกรรมเรียนรูการทอผา 

 เนื่องจากผาซิ่นลายนางหาญ เปนผาที่มีกระบวนการทอที่ยากประกอบกับคนรุนใหมมีความ

สนใจนอย ดังน้ันนักวิจัยทองถิ่น เชน ดร.ชมภูนาฎ ชมภูพันธ อาจารยจากภาควิชาศิลปศึกษา และทีม

วิจัย จึงไดจัดโครงการถายทอดภูมิปญญาลายผาทอพื้นบาน "ผาซิ่นลายนางหาญ" ซึ่งเปนภูมิปญญา

ดานลายผาดั้งเดิมของชนเผาไททรงดำแหงบานนาปาหนาด ตำบลเขาแกว อำเภอเชียงคาน จังหวัด

เลย โดยผูรับการถายทอดมีจำนวน 5 คน และเปดกวางสำหรับผูสนใจหรือนักทองเที่ยวเขามาเรียนรู

ผาทอที่เฮือนอายเอ็ม บานนาปาหนาด ซึ่งมีกระบวนการถายทอดนั้นจะเริ่มที่การถายทอดเนื้อหาองค

ความรู ครอบคลุมขั้นตอนกรรมวิธีในการผลิต รวมถึงเทคนิค วิธีการและการเลือกใชวัสดุอุปกรณตางๆ 

ที่มีคุณภาพในการผลิตผาทอพื้นเมือง โดยมีรายละเอียดดังนี้ ขั้นตอนแรกจะมีการแนะนำการเลือก

วัสดุ อุปกรณที่ใชสำหรับการทอผา จากนั้นก็จะเริ่มการถายทอดขั้นตอนการทอผานางหาญ โดยการ

ฟนดายในหลักฮางเยน (หลา) แลวก็มาถึงขั้นตอนการเดินหรือคนเสนดายยืนและการเดินเสนดาย  

(คนหมี่กอนมัด) จากนั้นก็มาทำโครงหรือการเขากังหรือการมัดลายผานางหาญ เสร็จแลวก็จะยอมสี

แลวก็ขึ้นลายเพื่อทอผานางหาญ จึงเปนอันวาเสร็จภารกิจขั้นตอนการถายทอด  "วิธีการถายทอดองค

ความรู มีทั้งสอนแบบรายบุคคล หรือตัวตอตัว และแบบเพื่อนชวยเพื่อน โดยใหผูรับการถายทอด

เรียนรูแบบการทำงานรวมกันชวยเหลือซึ่งกันและกัน ขึ้นอยูกับขั้นตอนและวิธีการทอผา สวนจุดเดน

อยูที่ลวดลายและซิ่นนางหาญที่เปนตำนาน" (สุรัตน อัตตะ, ผาทอพื้นเมือง 'ซิ่นลายนางหาญ' อนุรักษ

มรดกภูมิปญญาไททรงดำ, สืบคนเมื่อ 3 มิถุนายน 2568 จาก  https://www.komchadluek.net)  

 กิจกรรมการเรียนรูและสาธิตการทำตุมนกตุมหนู  

https://www.komchadluek.net/


บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 88 

 

 วัฒนธรรมสำคัญอยางหนึ่งของชาวไทดำบานปาหนาดในอดีตคือพิธีกรรมเลี้ยงปาง (กินปาง) 

ซึ่งเปนพิธีกรรมที่แสดงความเคารพตอหมอมดหมอมนต ชาวไทดำเชื่อวาความเจ็บไขไดปวยนั้นเกิด

จากการกระทำของผี หมอมดจึงเปนผูปกปกรักษา เมื่อหายดีแลวผูปวยก็จะเปนลูกเลี้ยง และจะตอง

มาเขารวมพิธีกรรมเมื่อถึงวันเลี้ยงปาง แตในปจจุบันนี้พิธีดังกลาวไมไดสืบทอดแลว เพียงแตชาวไทดำ

ไดนำบางสวนของพิธีกรรมมาปรับใชเพื่อการทองเที่ยว เชน การเลนแซปาง  การนำเครื่องประกอบใน

พิธีกรรม เชน ตุมนก ตุมหนู ซึ่งเชื่อวาเปนเครื่องรางของขลัง หรือความเปนสิริมงคล มาเปนของที่

ระลึกเพ่ือจำหนายและประกอบกิจกรรมสาธิตแกนักทองเที่ยว  

 กิจกรรมเรียนรูหรือสาธิตการทำตุมนกตุมหนู หรือเรียกอีกอยางหนึ่งวา ดอกไมไทดำ เปน

เครื่องประกอบในพิธีกรรมแซปางไทดำ แก “ผีฟา” ผูปกปกรักษาชาวไทดำใหอยูเย็นเปนสุข หลังจาก

เสร็จพิธี ชาวไทดำจะนำดอกไมไทดำกลับมาแขวนไวที่บานของตน เพื่อความเปนสิริมงคล ความโชคดี 

และอยูเย็นเปนสุข แกตนและครอบครัว ดอกไมไทดำแบงออกเปน 2 ประเภทคือ ประเภทแรกเปน

ดอกไมไทดำ ที่ทำจาก “แกนไมตาง” ดอกไมไทดำประเภทนี้ จะทำโดย หมอมดหมอมนต (พอมด) 

ของชาวไทดำ โดยจะจัดขึ้นในเดือน 3 เพียงเดือนเดียวเทานั้น (3 ปตอครั้ง) โดยจะใช “แกนไมตาง” 

(แกนกลางของตนตาง ตองใชการตอกจึงจะไดแกนกลางออกมา ซึ่งมีเนื้อนิ่มเหมือนฟองน้ำ) มารอย

เปนเสนในรูปแบบตาง ๆ ซึ่งเปนตัวแทนตามความเชื่อในแตละดานของชาวไทดำ ประเภทที่สองเปน

ดอกไมไทดำที่ทำจาก “ฝาย” จะทำขึ้นโดยชาวไทดำทั่วไป โดยใช “ฝายหรือดาย” พันกับแกนไมไผที่

เหลาไวแลว และนำมาประกอบกันเปนรูปแบบตาง ๆ ไดแก บานไทดำ เปนตัวแทนในเรื่องความ

อบอุนของครอบครัว ตุมนก เปนตัวแทนในเรื่องของการทำมาหากิน เนื่องจากในสมัยกอนชาวไทดำ 

ใชนกในการติดตอสื่อสารและเลี้ยงสัตว นกไทดำแสนรูมาก สามารถตอนฝูงสัตวออกไปหาอาหารและ

ตอนกลับบานเองได โดยชาวไทดำไมตองออกไปเลี้ยงสัตวเอง ตุมหนู เปนตัวแทนในเรื่องของการ

ปองกันภยันอันตรายตาง ๆ ไมใหเขามากล้ำกลาย เนื่องจากในสมัยกอนชาวไทดำเลี้ยงหนูไวเปนอาวุธ 

สำหรับไปทำลายเสบียงของขาศึกศัตรู ตุมตอ และ ตุมแตน เปนตัวแทนในเรื่องของการปองกัน

อันตรายตาง ๆ ไมใหเขามากล้ำกลาย เนื่องจากในสมัยกอนชาวไทดำเลี้ยง ตอ-แตน ไวเปนอาวุธ 

สำหรับไปตอยตีกับขาศึกศัตรู (รัชนี กรมทอง, สัมภาษณ 17 กรกฎาคม 2567)  เมื ่อนักทองเที ่ยวได

เรียนรูการทำตุมนกตุมหนู ซึ ่งถายทอดโดยปราชญทองถิ่นของเฮือนอายเอ็ม และไดปฏิบัติการ

ประดิษฐเสร็จเรียบรอยแลว ก็สามารถนำกลับไปเปนของที่ระลึกได  

กิจกรรมเรียนรูผาทอดังกลาว เปนการนำคติชนประเภท Material Folklore ซึ่งเปนอัต

ลักษณที่โดดเดนของชุมชนมาสรางสรรค ตอยอดเพื่อใหนักทองเที่ยวไดเรียนรูกอเกิดการสืบสานและ

สรางมูลคาเพิ ่ม สวนการสาธิตการทำตุมนกตุมหนูนั ้น เปนการนำคติชนประเภทความเชื ่อและ

พิธีกรรม (Customary Folklore) ซึ่งในปจจุบันนี้ชาวไทดำไมไดสืบทอดตอในชีวิตประจำวันแลว    

หากแตนำมาปรับใชในการทำกิจกรรมสรางสรรคผลิตภัณฑเพ่ือการทองเที่ยว ผนวกกับการนำเรื่องเลา



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 89 

 

พิธีกรรมมาเชื่อมโยงกับผลิตภัณฑถือเปนการสรางคุณคาและความหมาย เชื่อวาเมื่อนักทองเที่ยวได

เรียนรู และลงมือประดิษฐดวยตนเองแลว จะเขาใจในวัฒนธรรมของชาวไทดำไดดียิ่งขึ้น นั่นเพราะวา

ชาวไทดำบานนาปาหนาดไดปรับหรือประยุกต ตลอดจนตอยอดความเชื่อพิธีกรรมเพื่อนำมาสราง

ความหมายใหม ซึ่งสอดคลองกับศิราพร ณ ถลาง (2559 : 25) ที่ไดกลาววา “คติชนสรางสรรคคือ  

คติชนที่มีการสรางใหมหรือผลิตซ้ำในบริบททางสังคมไทยปจจุบันในลักษณะของการสืบทอดคติชน 

ในบริบทใหม การประยุกตคติชน การ “ตอยอด” คติชน  การตีความใหมและสรางความหมายใหม 

หรือการนำคติชนไปใชเพื่อ “สรางมูลคาเพิ่ม” หรือเพื่อสรางอัตลักษณของทองถิ่นหรืออัตลักษณชาติ

พันธุ” เชนเดียวกับชาวกลุมชาติพันธุไทดำบานนาปาหนาด 

บทสรุป  

กลวิธีการสรางคุณคาและความหมายของผาทอเฮือนอายเอ็ม ซึ่งเปนแหลงเรียนรูภูมิปญญา

ทองถิ่นของคนไทดำ บานนาปาหนาด ตำบลเขาแกว อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย โดยนำแนวคิด    

คติชนสรางสรรคมาสรางคุณคาและความหมายในดานเศรษฐกิจและวัฒนธรรม  กอเกิดมูลคาเพ่ิม

ใหแกผาซิ่นลายนางหาญ และผาซิ่นลายแตงโม ซึ่งไดนำเสนอ  5 ลักษณะกลาว อันไดแก  การเลา

เรื่องและตำนาน เทคนิคการทอผา  ลวดลายและสัญลักษณ  การใชสีที่มีนัยเชิงวัฒนธรรม  และ การ

เชื่อมโยงกับกิจกรรมการเรียนรูและการทองเที่ยวเชิงวัฒนธรรม  สะทอนใหเห็นถึงคุณคาของการนำ

ทุนทางวัฒนธรรมมาตอยอดเพื่อสรางมูลคาเพิ่มใหแกผลิตภัณฑอัตลักษณชาติพันธุ และการทองเที่ยว

เชิงวัฒนธรรมชุมชน นับวาเปนตนแบบใหแกกลุมชาติพันธุอื่น ๆ  ที่จัดการทองเที่ยวเชิงวัฒนธรรมใน

ทามกลางกระแสโลกาภิวัตนแตยังคงรักษาและสืบทอดอัตลักษณอยางมีพลวัต ซึ่งสะทอนใหเห็นถึง

การปรับเปลี่ยนขอมูลคติชนอยางการสรางสรรค ดังคำกลาวที่วา คติชนสรางสรรคในสังคมไทยไดมี

การปรับเปลี่ยนบริบทของขอมูลคติชนใหเกิดการสรางสรรคทั้งทางดานการทองเที่ยว ดานเศรษฐกิจ 

ดานสังคมยุคดิจิทัล ที ่มีการใชทุนทางวัฒนธรรมมาประยุกตใชกอเกิดมูลคาและความนาสนใจ 

(ปรมินท จารุวร, 2556 : 65) 

ขอเสนอแนะ  

 บทความนี้นำเสนอองคความรูดานกลวิธีการสรางมูลคาเพ่ิมใหแกผาทอของกลุมชาติพันธุ    

ไทดำบานนาปาหนาด ซึ่งเปนภูมิปญญาทองถิ่น โดยนำแนวคิดคติชนสรางสรรคประเภท Verbal 

folklore Material folklore  และ Customary Folklore  รวมถึงแนวคิดการสื่อความหมายทาง

วัฒนธรรมมาปรับใช ซึ่งอาจเปนแนวทางการพัฒนาการจัดการทองเที่ยวโดยชุมชนของหนวยงานที่

เกี่ยวของ เชน ททท. อพท. อปท. เปนตน ตลอดจนเปนแนวทางในการพัฒนาการสรางมูลคาเพิ่มใน

ดานเศรษฐกิจและวัฒนธรรมใหแกผลิตภัณฑประเภทอื่น ๆ จากภูมิปญญาทองถิ่นของชาวไทดำหรือ

พ้ืนที่อ่ืน ๆ ซึ่งจัดการทองเที่ยวเชิงวัฒนธรรมชุมชนเชนเดียวกัน  

 



บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 90 

 

บรรณานุกรม 

กร ไพศูนย. (2565, 1 ตุลาคม). สัมภาษณโดย จันทกานต บุตรจันทร [การบันทึกเสียง]. ผูชวยวิจัย, 

ศูนยวัฒนธรรมคนไทดำ บานนาปาหนาด อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย. 

กานตณรัน สีหมากสุก. (2565). สุนทรียะในลวดลายผาซิ่นนางหาญของไทดำในเขตบานนาปาหนาด 

ตำบลเขาแกว อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย. วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 

5(1), 266–277. https://so06.tci-thaijo.org/index.php/tmd 

สมจา บุตรโยจันโท. (2567, 7 กรกฎาคม). สัมภาษณโดย พยุงพร ศรีจันทวงษ [การบันทึกเสียง]. 

นักวิจัย, เฮือนอายเอ็ม: แหลงเรียนรูภูมิปญญาผาทอ บานนาปาหนาด อำเภอเชียงคาน 

จังหวัดเลย. 

ไทยโรจน พวงมณี, & อิสริยาภรณ ชัยกุหลาบ. (2567). ผาซิ่นนางหาญ: ตำนานและอัตลักษณผาทอ

พื้นบานของกลุมชาติพันธุ ไทดำ อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย. วารสารวิพิธพัฒนศิลป 

บัณฑิตศึกษา, 4(1), 98–117. https://so02.tci-thaijo.org/index.php 

นิวัติ ทองวล. (2559). การผลิตซ้ำอัตลักษณทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุไทดำ บานนาปาหนาด 

ตำบลเขาแกว อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย. มหาวิทยาลัยราชภัฏนครราชสีมา. 

ปรมินท จารุวร. (2556). ภาพลักษณ “หมูบานวัฒนธรรมหนองขาว” จากวิธีคิดในการจัดกิจกรรม

ทองเที่ยวในงานประเพณีเทศนมหาชาติ. วารสารอักษรศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, 

42(2), 133–168. 

ประไพ ทองเชิญ. (2548). นี้คือ…ผาทอพื้นบาน: โครงการวิจัยเชิงปฏิบัติการ การกำหนดมาตรฐานผา

ทอพ้ืนบานเพ่ือสิ่งแวดลอม. วนิดาการพิมพ. 

เพชรตะบอง ไพศูนย. (2553). การปรับตัวทางวัฒนธรรมของไทดำในกระแสการเปลี่ยนแปลง: 

กรณีศึกษาเปรียบเทียบไทดำในประเทศไทยและสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว 

[วิทยานิพนธปรัชญาดุษฎีบัณฑิตที่ไมไดตีพิมพ]. มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย. 

เพชรตะบอง ไพศูนย. (2548). หมูบานไทดำ บานนาปาหนาด ตำบลเขาแกว อำเภอเชียงคาน จังหวัด

เลย. ม.ป.ท. 

ภคพล รอบคอบ. (2563). การสื่อสารเพ่ือถายทอดภูมิปญญาและสืบสานการทอผาพ้ืนเมืองของชุมชน

บานนาปาหนาด อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย [วิทยานิพนธปริญญาศิลปศาสตรมหา

บัณฑิต]. สถาบันพัฒนบริหารศาสตร. https://repository.nida.ac.th 

รัชนี กรมทอง. (2567, 17 กรกฎาคม). สัมภาษณโดย พยุงพร ศรีจันทวงษ [การบันทึกเสียง]. นักวิจัย, 

เฮือนอายเอ็ม: แหลงเรียนรูภูมิปญญาผาทอ บานนาปาหนาด อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย. 

ศิราพร ณ ถลาง. (2559). คติชนสรางสรรค: บทสังเคราะหและทฤษฎี. ศูนยมานุษยวิทยาสิรินธร 

(องคการมหาชน). 

https://so06.tci-thaijo.org/index.php/tmd
https://so02.tci-thaijo.org/index.php
https://repository.nida.ac.th/


บทความวิชาการ วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชพฤกษ 

 ปที่ 11 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

  
 91 

 

สงกรานต ชอนเติม. (2567, 30 เมษายน). สัมภาษณโดย พยุงพร ศรีจันทวงษ [การบันทึกเสียง]. 

นักวิจัย, ศูนยวัฒนธรรมคนไทดำบานนาปาหนาด อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย. 

สำลาน กรมทอง. (2567, 17 กรกฎาคม). สัมภาษณโดย พยุงพร ศรีจันทวงษ [การบันทึกเสียง]. 

นักวิจัย, เฮือนอายเอ็ม: แหลงเรียนรูภูมิปญญาผาทอ บานนาปาหนาด อำเภอเชียงคาน 

จังหวัดเลย. 

สน ศรีตรัง, และคณะ. (2548). ชางทอรอยใจเทิดไท 72 พรรษา. สยามทองกิจ. 

เสาวลักษณ อนันตศานต. (2541). การวิเคราะหบทบาทที ่เปนแบบฉบับสากลของตัวเอกใน

วรรณกรรมเรื่องเลาพื้นบาน. ภาควิชาภาษาไทยและภาษาตะวันออก คณะมนุษยศาสตร 

มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 

สุมิตร ปติพัฒน. (2545). ศาสนาและความเชื่อไทดำในสิบสองจุไท สาธารณรัฐสังคมนิยมเวียดนาม. 

สถาบันไทยคดีศึกษา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร. 

สุรัตน อัตตะ. (2556, 15 พฤษภาคม). ผาทอพื้นเมือง “ซิ่นลายนางหาญ” อนุรักษมรดกภูมิปญญาไท

ทรงดำ. https://www.komchadluek.net 

อคิน ระพีพัฒน. (2551). วัฒนธรรมคือความหมาย: ทฤษฎีและวิธีวิทยาของคลิฟฟอรด เกียรซ. ศูนย

มานุษยวิทยาสิรินธร (องคการมหาชน). 

เ ฮ ื อ น อ  า ย  เ อ ม .  ( 2 5 6 7 ,  1 2  ต ุ ล า ค ม ) .  ป ร ะ ว ั ต ิ ผ  า ล า ย น า ง ห า ญ . 

https://www.facebook.com/100063592302218 

 

https://www.komchadluek.net/
https://www.facebook.com/100063592302218

