
บทความพิเศษ วารสารมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชพฤกษ ์
 ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (กุมภาพันธ์ – พฤษภาคม 2560)  

1 

พุทธศิลป์กับการจัดการความรู้ 
Buddhism Art and Knowledge Management 

รองศาสตราจารย์ ดร.โกสุม สายใจ 
บรรณาธิการ วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชพฤกษ์ 

พุทธศิลป์ เป็นงานศิลปะที่ช่าง/ศิลปิน สร้างขึ้นเกี่ยวข้องกับพุทธศาสนา หรือสร้างขึ้นเพ่ือรับ
ใช้พระพุทธศาสนาโดยเฉพาะที่เป็นงานจิตรกรรม ได้แก่ ภาพเขียนฝาผนังโบสถ์ วิหาร งานปฏิมากรรม 
ได้แก่ พระพุทธรูป และงานสถาปัตยกรรม ได้แก่ ศาสนสถานที่เป็นโบสถ์ วิหาร ศาลาการเปรียญ 
สถูป เจดีย์ที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับพระพุทธศาสนา พุทธประวัติ พระธรรมค าสอน วิถีชีวิตชาวบ้าน ส่งผล
ให้งานพุทธศิลป์เป็นส่วนส าคัญส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมไทย สะท้อนลักษณะนิสัย บุคลิกภาพของคน
ไทยที่มีความสุภาพ อ่อนน้อม รักสงบ แจ่มใส สนุกสนาน เป็นสื่อการเรียนรู้ที่สร้างความรู้ ความเข้าใจ 
และจินตนาการที่ส่งผลเชิงบวกต่อพฤติกรรมของคนในสังคมให้อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข ในขณะที่
การจัดการความรู้ เป็นการรวบรวม การสร้าง การแลกเปลี่ยน และการประยุกต์ใช้ความรู้ในวิถีชีวิต 
โดยพัฒนาระบบจากข้อมูลไปสู่สารสนเทศ เพ่ือให้เกิดการพัฒนาสติปัญญา จึงจ าเป็นต้องมีการจัดการ
ความรู้ในประเด็นที่เกี่ยวกับงานพุทธศิลป์เพ่ือให้ได้องค์ความที่ถูกต้อง สะดวกแก่การเข้าถึงเพ่ือ
การศึกษาค้นคว้าอย่างกว้างขวาง ครอบคลุม ในทุกภูมิภาคของประเทศโดยเฉพาะการปลูกฝังให้
เยาวชนไทยเกิดความตระหนักในความส าคัญ เห็นคุณค่าเชิงบวกของทัศนศิลป์ ผ่านภารกิจของ
สถาบันการศึกษาทุกระดับในลักษณะของงานท านุบ ารุงศิลปวัฒนธรรมไทย 

การท านุบ ารุงศิลปะและวัฒนธรรม  เป็นพันธกิจส าคัญหนึ่งในสี่ พันธกิจของสถาบัน 
การศึกษาระดับอุดมศึกษาที่ต้องมีการด าเนินการตามราชกิจจานุเบกษา ว่าด้วยบทบาทหน้าที่ของ
สถาบันที่จะต้องส่งเสริมสนับสนุนให้มีการท านุบ ารุงศิลปะและวัฒนธรรมท าให้ทุกสถาบันต้องมีระบบ
และกลไกการด าเนินงานด้านนี้ให้เป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ โดยแต่ละสถาบันอาจมีจุดเน้นเฉพาะที่
แตกต่างกันตามปรัชญา บริบทของแต่ละสถาบัน และมีการบูรณาการเข้ากับพันธกิจอ่ืน ๆ โดยเฉพาะ
การผลิตบัณฑิต รวมทั้งการจัดกิจกรรมที่ฟ้ืนฟู อนุรักษ์ สืบสานพัฒนา เผยแพร่ศิลปะและวัฒนธรรม 
สร้างสรรค์ ส่งเสริมภูมิปัญญาท้องถิ่นให้เป็นรากฐานการพัฒนาองค์ความรู้ให้ดีขึ้น (สมศ., 2554) 
ในขณะที่การจัดการความรู้ (Knowledge Management: KM) เป็นการรวบรวม สร้าง จัดระเบียบ 
แลกเปลี่ยน และประยุกต์ใช้ความรู้ในองค์กร โดยพัฒนาระบบจากข้อมูลไปสู่สารสนเทศ เพ่ือให้เกิด
ความรู้ และปัญญา ในการจัดการความรู้ประกอบไปด้วยชุดของการปฏิบัติงานที่ถูกใช้โดยองค์กรต่าง  
ๆ เพ่ือที่จะระบุ สร้าง และกระจายความรู้ เพ่ือประโยชน์ในการน าไปใช้และการเรียนรู้ภายในองค์กร 
อันน าไปสู่การจัดการสารสนเทศที่มีประสิทธิภาพมากขึ้น (วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี, 2550) ปัจจุบัน



บทความพิเศษ วารสารมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชพฤกษ ์
 ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (กุมภาพันธ์ – พฤษภาคม 2560)  

2 

การจัดการความรู้นับเป็นสิ่งที่จ าเป็นส าหรับการพัฒนาบุคลากรและองค์กรโดยภาพรวม ส่วนรูปแบบ
การจัดการความรู้โดยปกติจะถูกจัดให้เป็นไปตามวัตถุประสงค์ขององค์กรและวิสัยทัศน์ของผู้บริหาร 
ซึ่งโดยทั่วไปจะก าหนดจุดมุ่งหมายไว้หลายประการโดยเฉพาะการแบ่งปันภูมิปัญญาต่อกัน  เพ่ือเพ่ิม
ประสิทธิภาพการท างาน ฯลฯ การจัดการความรู้เป็นเครื่องมือส าคัญในการพัฒนาคนให้สามารถ
ปฏิบัติงานได้ดีบรรลุเป้าหมายการพัฒนาองค์กรไปสู่การเป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้ได้  โดยเป็นการจัด
ให้มีการเจาะจงประเด็นความรู้ การแสวงหา การค้นพบความรู้ ความช านาญที่แฝงเร้นในตัวคน 
หาทางน าออกมาแลกเปลี่ยนเรียนรู้ ตกแต่งให้ง่ายต่อการใช้สอยและมีประโยชน์เพ่ิมขึ้น มีการต่อยอด
ให้ก้าวหน้า และใช้ได้อย่างเหมาะสมกับสภาพความเป็นจริง กาลเทศะมากยิ่งขึ้น มีการแลกเปลี่ยน
เรียนรู้เพ่ือพัฒนาการท างานที่ดี ถูกต้อง เหมาะสมที่สุด เพ่ือให้องค์กรสามารถขับเคลื่อนไปได้อย่าง
สวยงามกลายเป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้และสังคมแห่งการเรียนรู้ไปในที่สุด 
 ผลการวิจัยของ โกสุม สายใจ (2559) เกี่ยวกับความสัมพันธ์ของการบริหารงานตามพันธกิจ
สถาบันอุดมศึกษากับลักษณะของสถาบันอุดมศึกษาสู่ความเป็นเลิศของสถาบันอุดมศึกษาเครือข่าย
สหวิทยาการแห่งราชบัณฑิตยสถาน ภาคกลาง พบว่า การบริหารงานตามพันธกิจอุดมศึกษา ด้านการ
ท านุบ ารุงศิลปวัฒนธรรมกับลักษณะของสถาบันอุดมศึกษาสู่ความเป็นเลิศ ด้านการจัดการความรู้ มี
ความสัมพันธ์กันในระดับสูง แบบไปในทางเดียวกัน ทั้งนี้อาจจะเป็นเพราะภาระงานด้านการท านุ
บ ารุงศิลปะและวัฒนธรรม เป็นกิจกรรมที่แสดงให้เห็นถึงความส าคัญและคุณค่าในเรื่องของศิลปะและ
วัฒนธรรมที่ต้องปลูกฝัง ส่งเสริมและพัฒนาสิ่งที่ดีงาม ความมีสุนทรียภาพ และวัฒนธรรมที่พึง
ประสงค์ ให้เป็นสิ่งที่มีคุณค่าอยู่ในสภาพแวดล้อม ที่ช่วยปลุกเร้าให้เกิดจิตส านึกที่ดีในวิถีชีวิต มีความ
เชื่อมั่นในการด ารงชีวิตที่มีความสุขอย่างมีคุณค่า สามารถเรียนรู้  เข้าใจ พร้อมรองรับกับการ
เปลี่ยนแปลงของสังคม ทั้งในเรื่องความเชื่อ ค่านิยม และวัฒนธรรมใหม่  ๆ เพ่ือให้วิถีชีวิตและ
บรรยากาศ ในมหาวิทยาลัยน่าอยู่ มีชีวิตที่มีคุณค่าอย่างมีรสนิยม และสามารถอยู่ในสังคมด้วยความ
เข้าใจ มีน ้าใจอย่างมีความสุข (สมศ., 2554) ในบทความนี้จึงขอน าเสนอเนื้อหาเกี่ยวกับการจัดการ
ความรู้ ในงานพุทธศิลป์ของไทยซึ่งเป็นองค์ประกอบส าคัญของวัดในพุทธศาสนาที่จ าเป็นต้องมีการ
จัดการความรู้เพ่ือช่วยให้บุคลากรในประเทศ ในองค์การต่าง  ๆ ได้มีส่วนร่วมในการท านุบ ารุง
ศิลปวัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณีอันดีงามของไทย เป็นการแสวงหาความจริงบนพ้ืนฐานของ
ภูมิปัญญาของท้องถิ่น ภูมิปัญญาไทย ที่สามารถน ามาบูรณาการกับการเรียนการสอน การวิจัย และ
การบริการวิชาการแก่สังคมด้วย  

ความหมายของพุทธศิลป์ 
  เนื่องจากพุทธศิลป์เป็นงานศิลปะที่เนื่องมาจากพุทธศาสนาจึงมีพัฒนาการมาโดยตลอดและมี
ผู้ให้ความหมายไว้ในทางเดียวกัน ดังนี้ 



บทความพิเศษ วารสารมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชพฤกษ ์
 ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (กุมภาพันธ์ – พฤษภาคม 2560)  

3 

สมเด็จฯ กรมพระยาด ารงราชานุภาพ ทรงอธิบายพุทธศิลป์มีเนื้อความว่า ในสมัยนั้น 
พุทธบริษัทนับถือพระไตรสรณคมน์ ไม่มีวัตถุอ่ืนเป็นเจดีย์ในพระพุทธศาสนา พระไตรสรณคมน์จึงเป็น
เจดีย์ในพระพุทธศาสนา ต่อมาเจดีย์ในพระพุทธศาสนาจึงมี 4 ประเภท คือ ธาตุเจดีย์ บริโภคเจดีย์ 
ธรรมเจดีย์ และอุทเทสิกเจดีย์ เกิดในภายหลัง  

พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) (มปป.)ได้อธิบายความหมายไว้ว่า เจดีย์ที่เคารพนับถือ บุคคล 
สถานที่ หรือวัตถุที่ควรเคารพบูชา เจดีย์เกี่ยวกับพระพุทธเจ้ามี 4 อย่างคือ 1) ธาตุเจดีย์ บรรจุพระ
บรมสารีริกธาตุ 2) บริโภคเจดีย์ คือ สิ่งหรือสถานที่พระพุทธเจ้าเคยทรงใช้สอย 3) ธรรมเจดีย์ บรรจุ
พระธรรม คือ พุทธพจน์ 4) อุทเทสิกเจดีย์ คือ พระพุทธรูปในทางศิลปกรรมไทย หมายถึง สิ่งที่ก่อเป็น
ยอดแหลมเป็นที่บรรจุสิ่งที่เคารพนับถือ เช่น พระธาตุ และอัฐิบรรพบุรุษ 

พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ) ได้อธิบายความหมายเกี่ยวกับพุทธศิลป์มีเนื้อความสรุป
ได้ว่า ยอดของศิลปะนั้น เป็นเรื่องการด ารงชีวิตจิตใจ ให้อยู่เหนือความทุกข์ เป็นศิลปะสูงสุดใน
พระพุทธศาสนา เรียกว่า เป็นศิลปะของชาวพุทธ ในการที่ช่วยกันปลดเปลื้องความทุกข์ในทางจิตใจ 
หรือปัญหาสังคมในปัจจุบันเปลี่ยนไปเป็นเรื่องทางวัตถุ ศิลปะของชาวพุทธเลยกลายเป็นเรื่องโบสถ์
เจดีย์และพระพุทธรูป 

 ร้อยพุบพา (2549) กล่าวว่า พุทธศิลป์ หมายถึง งานศิลปะประเภทต่าง ๆ ทั้งด้านสถาปัตยกรรม 
ประติมากรรม และจิตรกรรม ซึ่งสร้างขึ้นเพ่ือส่งเสริมการเผยแพร่และการปฏิบัติทางพุทธศาสนา
โดยตรง และเป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชน ให้เกิดความศรัทธา ประพฤติปฏิบัติตนใน
แนวทางท่ีดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา 

จากความหมายดังกล่าว สรุปได้ว่า พุทธศิลป์ เป็นงานศิลปะที่ช่าง/ศิลปินสร้างขึ้นเกี่ยวข้อง
กับพุทธศาสนา หรือสร้างขึ้นเพ่ือรับใช้พุทธศาสนา  

ประเภทของงานพุทธศิลป์ พุทธศิลป์ เป็นผลงานศิลปะที่ช่างหรือศิลปินสร้างสรรค์ขึ้นเพ่ือ
แสดงถึงความรัก ความศรัทราเชื่อถือต่อพระพุทธศาสนา เป็นส่วนหนึ่งของสิ่งแวดล้อมอยู่ในวัดต่าง ๆ 
ซึ่งจัดเป็นองค์ประกอบหนึ่งของความเป็นวัด โดยเฉพาะที่เป็นงานศิลปะแขนงทัศนศิลป์ (Visual Art) 
ประกอบด้วย 1) งานสถาปัตยกรรม (Architecture) เช่น สิ่งก่อสร้างหรือศาสนสถานในวัด ได้แก่ 
โบสถ์ วิหาร กุฏิ สถูป เจดีย์ ศาลาการเปรียญ หอไตร หอระฆัง 2) งานประติมากรรม (Sculpture) 
เช่น พระพุทธรูปหรือพระปฏิมา ทั้งที่มีลักษณะเป็นงานนูนต่ า นูนสูง ลอยตัว รวมทั้งลวดลาย
ประดับศาสนสถานด้วย และ 3) งานจิตรกรรม (Painting) เช่น ภาพเขียนประดับฝาผนังของศาสน
สถาน ได้แก่ ภาพเขียนบนผนังโบสถ์ วิหาร ศาลา รวมทั้งภาพประกอบในสมุดไทยที่แสดงเนื้อหา
เรื่องราวเกี่ยวกับพุทธศาสนา พุทธประวัติ วรรณกรรม ปริศนาธรรม ฯลฯ งานพุทธศิลป์ไทยในอดีตมี
ลักษณะเป็นแบบอุดมคติ (Idealistic) แสดงเนื้อหาเรื่องราวทางพระพุทธศาสนา พุทธประวัติ 



บทความพิเศษ วารสารมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชพฤกษ ์
 ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (กุมภาพันธ์ – พฤษภาคม 2560)  

4 

วรรณคดี คติความเชื่อ และนิทานพ้ืนบ้าน จัดเป็นงานศิลปะไทยแบบประเพณีนิยม (Thai 
traditional art) ที่เขียนด้วยสีฝุ่น ลงรัก ปิดทอง ฯลฯ  

 
 

 

 

 

 

ภาพที่ 1 พระพุทธมหามณีรัตนปฏิมากร (พระแก้วมรกต) พระประธานในอุโบสถ 

ภาพที่ 2 “ภาพพุทธประวัติ” จิตรกรรมฝาผนัง “พระอุโบสถ วิหาร ปราสาท เจดีย์ ฯลฯ” งาน
สถาปัตยกรรม 
ที่มา: https://www.google.co.th 
 ความส าคัญของงานพุทธศิลป์ เนื่องจากงานพุทธศิลป์เป็นสิ่งแวดล้อมที่อยู่คู่กับวัดใน 
พุทธศาสนามาโดยตลอด ท าให้มีวิวัฒนาการและการขับเคลื่อนไปอย่างรวดเร็วและก าลังเป็นที่สนใจ
ของคนในสังคมเนื่องจากมีคุณค่าทั้งความสวยงามของรูปแบบและคุณค่าด้านเนื้อหาเรื่องราว ซึ่งล้วน
แล้วแต่เป็นสื่อธรรมะที่ส าคัญที่ใช้สอนคุณธรรมจริยธรรมให้กับผู้คนได้เป็นอย่างดี งานพุทธศิลป์  
มีความผูกพันกับวิถีชีวิตของผู้คนในสังคมไทยมาเป็นเวลาช้านาน มีรูปแบบหรือลักษณะเฉพาะที่
แตกต่างไปจากงานศิลปะของชาติอ่ืน ๆ ปัจจุบันมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยได้มี
หลักสูตรสาขาวิชาพุทธศิลปกรรมเพ่ือให้พระภิกษุ สามเณร และคฤหัสถ์ที่สนใจได้ศึกษาพุทธศิลป์เพ่ือ
เป็นการอนุรักษ์ สืบสาน และพัฒนาให้คงอยู่ตลอดไป 



บทความพิเศษ วารสารมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชพฤกษ ์
 ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (กุมภาพันธ์ – พฤษภาคม 2560)  

5 

งานพุทธศิลป์เป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรม เป็นพ้ืนฐานส าคัญของสังคมไทยที่มีรากมาจาก
พระพุทธศาสนาไม่ว่าจะเป็นประเพณี วัฒนธรรม ความคิด ความเชื่อ แม้กระทั่งลักษณะนิสัยใจคอ
ของคนไทยก็มีพ้ืนฐานมาจากคุณธรรม ค าสอนทางพระพุทธศาสนา อย่างไรก็ตามยังมีวัฒนธรรมอ่ืน
เข้ามาปรากฏด้วย เช่น วัฒนธรรมอินเดีย วัฒนธรรมจีน วัฒนธรรมตะวันตก และตะวันออกกลาง ใน
ส่วนของวัฒนธรรมที่ได้รับจากพระพุทธศาสนานั้นยังประกอบไปด้วยพระพุทธศาสนาแบบมหายาน 
เถรวาท พราหมณ์-ฮินดู นับตั้งแต่สมัยกรุงสุโขทัยเป็นต้นมา วัฒนธรรมไทยก็ได้รับอิทธิพลจาก
พระพุทธศาสนาเถรวาทมาโดยตลอด พุทธศิลป์ท าหน้าที่คล้ายขนบธรรมเนียมประเพณี ที่มีการปฏิบัติ
สืบเนื่องติดต่อกันมาจนเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิต เป็นผลรวมแห่งการด าเนินชีวิตของคนไทยที่มีความ
แตกต่างเชิงบวกไปจากวิถีของชาติอ่ืน ๆ เมื่อได้สัมผัสกับงานพุทธศิลป์ดังกล่าวจะกระตุ้นให้เกิดการ
เรียนรู้ ความประทับใจ และเห็นคุณค่า ซึ่งเป็นปัจจัยส าคัญอีกสิ่งหนึ่งที่สามารถสร้างความมั่นคงของ
ชาติ สร้างอุดมการณ์ของชาติได้ ดังนั้นการอนุรักษ์ สืบสาน และพัฒนางานพุทธศิลป์จึงเท่ากับการ
รักษาวัฒนธรรม การรักษาเอกลักษณ์ และจุดเด่นของชาติไทยด้วย 

งานพุทธศิลป์มีพื้นฐานมาจากพุทธศาสนา ถึงแม้ว่าสังคมโลก สังคมไทยในปัจจุบันจะ
เปลี่ยนแปลงไปตามกระแสความก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีสารสนเทศอย่างต่อเนื่อง 
อย่างไรก็ตาม ศิลปวัฒนธรรมไทย โดยเฉพาะงานพุทธศิลป์ก็ยังคงมีพ้ืนฐานแนวคิดมาจากพุทธศาสนา 
พุทธปรัชญา ตลอดมา ถึงแม้อิทธิพลของวัฒนธรรมตะวันตกที่หลั่งไหลเข้าสู่สังคมไทยอย่างต่อเนื่อง 
พยายามผลักดันให้สังคมไทยกลายเป็นสังคมสากลอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ท าให้มีการเตรียมการกัน
ขนานใหญ่ ดังจะเห็นได้จากการเริ่มปรับปรุงประเทศทั้งแนวคิดและวิทยาการใหม่  ๆ ในสมัย
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 4 (ครองราชย์ระหว่างปี พ.ศ. 2349-2411) โดยการ
ปรับปรุงประเทศหลายด้านตามแบบตะวันตก เช่น มีการศึกษาภาษาต่างเทศด้วยเห็นว่าจะเกิด
ประโยชน์ในอนาคต โปรดฯ ให้สร้างถนนหลายสายเพ่ือการคมนาคมที่สะดวกสบาย ตั้งศาลยุติธรรม
และปรับปรุงกฎหมายให้ทันสมัยเป็นสากล นอกจากนี้ยังทรงเชี่ยวชาญทางด้านโหราศาสตร์และดารา
ศาสตร์จึงได้รับการยกย่องให้เป็นบิดาแห่งวิทยาศาสตร์ ในขณะเดียวกันก็ให้ความส าคัญกับการท านุ
บ ารุงพุทธศาสนา โดยทรงให้ก าเนิดธรรมยุติกนิกาย รวมทั้งโปรดฯ ให้สร้างพระอารามหลวง 5 แห่ง 
ได้แก่ วัดบรมนิวาส วัดโสมนัสวิหาร วัดปทุมวนาราม วัดราชประดิษฐ์สถิตมหาสีมาราม และวัด
มกุฏกษัตริยาราม ในช่วงเวลาต่อมาพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่ รัชกาลที่ 5 (ครองราชย์
ระหว่าง พ.ศ. 2411-2453) ซึ่งแม้จะมีการสร้างบ้านเมือง วัง วัดวาอารามโดยการผสมผสานระหว่าง
ศิลปะในวัฒนธรรมไทยกับวัฒนธรรมตะวันตกบ้างแต่ก็ยังมีรากฐานมาจากพระพุทธศาสนาแทบทั้งสิ้น 
พระที่นั่งจักรีมหาปราสาท (ฝรั่งสรวมงอบ) โปรดฯ ให้สร้างพระอารามหลายแห่ง เช่น วัดราชบพิตร
สถิตมหาสีมาราม วัดเทพศิรินทราวาส วัดนิเวศน์ธรรมประวัติ (บางปะอิน) และปฏิสังขรณ์วัดเบญจมบพิตร 
จ าลองพระพุทธชินราช จังหวัดพิษณุโลก มาประดิษฐานไว้ในวัดนี้ ฯลฯ จึงกล่าวได้ว่า พุทธศิลป์ทั้งใน



บทความพิเศษ วารสารมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชพฤกษ ์
 ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (กุมภาพันธ์ – พฤษภาคม 2560)  

6 

วัดราษฎร์และวัดหลวงได้ผสมผสานและมีความส าคัญกับพุทธศาสนิกชนทุกระดับชั้นตลอดมา จน
กลายเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิตอันเป็นศิลปวัฒนธรรมสืบทอดมาจนถึงปัจจุบัน ดังที่ ถวัลย์ ดัชนี 
(2548) ได้กล่าวไว้ว่า “ศิลปกรรมไทยในอดีตนั้น ตั้งอยู่บนรากฐานความเข้าใจในพุทธปรัชญาอันลึกซึ้ง
ที่หยั่งรากลึกลงในสายเลือดและจิตวิญญาณ ศิลปินท างานด้วยแรงศรัทธาปสาทะอันมั่นคง โดยมุ่งหวัง
พระนิพพานอันเป็นเบื้องปลายของการหลุดพ้น” นอกจากนี้งานพุทธศิลป์ยังสืบสานพระพุทธศาสนา 
นับเป็นอีกบทบาทหน้าที่หนึ่งของพุทธศิลป์ ในการแสดงหลักธรรม คุณธรรมจริยธรรมได้ชัดเจนลึกซึ้ง
กว่าเนื้อหาเรื่องราวในต าราวิชาการต่าง ๆ ส่งผลให้งานพุทธศิลป์มีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ สืบสาน
พัฒนา พุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรืองต่อเนื่องมาจนถึงยุคปัจจุบัน ในส่วนของเนื้อหาที่ปรากฏในงานพุทธ
ศิลป์ เนื่องจากเป็นงานที่สร้างขึ้นในปริมณฑลของวัด เนื้อหาสาระจึงมีส่วนเกี่ยวข้องกับศาสนา  และ
วิถีชาวบ้าน ได้แก่ พุทธศาสนา พุทธประวัติ อดีตพุทธ ทศชาติชาดก ปรัชญาและค าสอยทางพุทธ
ศาสนา ภาพปริศนาธรรม ไตรภูมิ วรรณคดี นิทานพื้นบ้าน ฯลฯ  

พุทธศิลป์กับพุทธรรม พุทธศิลป์ เป็นศิลปะส าหรับชาวพุทธทุกคนโดยเฉพาะกับผู้ที่ตื่นรู้ 
และผู้ที่อยากรู้ ผู้แสวงหาสัจธรรมเพ่ือความรู้ ความเข้าใจในธรรมชาติและชีวิต โดยตีความจาก 
ทัศนสัญลักษณ์ที่แฝงไว้ในงานพุทธศิลป์ไปสู่ค าสอนตามแนวพุทธศาสนา พุทธปรัชญา และพุทธธรรม 
ซึ่งพระราชวรมุนี (2550) ได้แยกพุทธธรรมออกเป็น 2 ส่วน คือ สัจธรรมหรือกฎธรรมชาติ กับ
จริยธรรมหรือการรู้จักกฎธรรมชาติ แล้วน ามาประยุกต์ใช้ในทางที่เกิดประโยชน์แก่ตนและสังคม ขรัว 
อินโข่ง เขียนภาพปริศนาธรรม อยู่ภายในพระอุโบสถวัดบรมนิวาส เป็นภาพดอกบัววิคตอเรีย 
(Victoria Amazonical) ขนาดใหญ่บานอยู่กลางบึง ท่ามกลางหมู่ภมรและกลุ่มคนมาชื่นชมด้วย
ความปิติยินดี “มีการอุปมาว่า ดอกบัวใหญ่เปรียบเสมือนพระพุทธเจ้าเกิดขึ้นในโลกมีคุณอันประเสริฐ
ฟุ้งไปในทิศทั้งปวง กลิ่นดอกบัวใหญ่เหมือนพระธรรม เพราะเป็นสิ่งที่เกิดแต่พระพุทธเจ้า หมู่คนที่ชม
ดอกบัว หมู่แมลงผึ้งแมลงภู่ซึ่งมาน าชาติเกสรนั้น เหมือนหมู่พระอริยเจ้า ที่ได้พระธรรมพิเศษมรรคผล 
เพราะได้ฟังธรรมเทศนาเป็นมูลเหตุแลฯ” (ภาพปริศนาธรรม, 2551)  

 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 3 ภาพปริศนาธรรม  
ที่มา: https://www.google.co.th (2551) 



บทความพิเศษ วารสารมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชพฤกษ ์
 ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (กุมภาพันธ์ – พฤษภาคม 2560)  

7 

ทัศนศิลป์เป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรม เนื่องจากวัฒนธรรมเป็นวิถีของการด าเนินชีวิตของ
มนุษย์ในสังคมที่คนในสังคมแต่ละยุคให้การยอมรับว่าเป็นสิ่งที่ดีงาม มีคุณค่า มีการปฏิบัติสืบทอด
ต่อเนื่องกันมาจนกลายเป็นมรดกแห่งสังคมที่ควรรักษาและพัฒนา วัฒนธรรมด้านศาสนาและวิถี
ปฏิบัติของคนในสังคมต่อศาสนามีสถานภาพเป็นนามธรรม โดยสะท้อนออกมาเป็นงานพุทธศิลป์ตาม
วัดวาอารามต่าง ๆ มีฐานะเป็นรูปธรรมเชิงประจักษ์ของวัฒนธรรมนั้น ๆ จึงชอบที่จะตอบสนองความ
ต้องการของสังคมแห่งยุคด้วยกรอบแห่งแบบแผนตามนั้น การด าเนินชีวิตของมนุษย์แต่ละช่วงเวลา
นับเป็นร่องรอยทางวัฒนธรรมของยุคต่าง ๆ ได้ถูกบันทึกไว้ในผลงานทัศนศิลป์ ซึ่งถือว่าเป็นทั้ง
รูปธรรมทางวัตถุและเป็นรูปธรรมทางจิตใจ ซึ่งแสดงออกมาให้ประจักษ์ ศิลปะกับวัฒนธรรมต่างก็เป็น
เหตุเป็นผลของกันและกัน ศิลปะจึงเป็นวัฒนธรรมอย่างหนึ่ง ที่มนุษย์ในสังคมสร้างสรรค์ขึ้นมาเพ่ือ
แสวงหาผลที่จะได้รับทางอารมณ์ เกิดความรู้สึกเชิงบวกขึ้นกับจิตใจที่น าไปลู่การเห็นคุณค่า การ
ยอมรับส่งผลไปสู่การตัดสินใจ และการกระท าที่เหมาะสม ถูกต้องดีงามจากผู้ชื่นชม คุณค่าทาง
วัฒนธรรมที่มีอยู่ในงานพุทธศิลป์ จะมิใช่เป็นเพียงวัตถุที่มีความงามเท่านั้น (Art objects) แต่จะเป็น
สัญลักษณ์แห่งการรับรู้ ที่ช่วยให้ผู้สัมผัสเกิดมโนภาพ ความคิดรวบยอด จินตนาการ และเป้าหมายที่
ชัดเจน มั่นคง ซึ่งเป็นคุณค่าทางวัฒนธรรมที่ให้แก่คนในสังคมมากกว่าเรื่องของความงามและความพึง
พอใจทางสุนทรียศาสตร์แต่เพียงอย่างเดียว 

พุทธศิลป์สะท้อนบุคลิกภาพ ลักษณะนิสัยของคนไทย ในเรื่องนี้ จุรี วิจิตรวาทการ (2558) 
กล่าวถึงบุคลิกภาพของคนไทยว่า “คนไทยเป็น Thai culture and behavior คนไทยมีวัฒนธรรม
แบบกลาง ๆ พอมีพอกิน สบาย ๆ มีความสุขตามอัตภาพ บุคลิกคนไทยจึงเป็นแบบเฉื่อย ๆ เนือย ๆ 
เน้นพอมีพอกิน รักสงบ เดินสายกลาง ใจเย็น มีดุลยภาพ จิตใจสงบ ไม่กระตือรือร้นมากนัก สังคมน่า
อยู่เพราะประเทศไทยมีทรัพยากรธรรมชาติมากมาย สิ่งแวดล้อมอุดมสมบูรณ์ ไม่ได้เข้าสู่วัฒนธรรม
บริโภคนิยม ผู้ชายไทยมีสถานภาพเหนือกว่าผู้หญิงแต่จะไม่กดขี่ผู้หญิง ผู้ชายเป็นความหวังของ
ครอบครัว...” รูปแบบของงานพุทธศิลป์กล่าวได้ว่าเป็นการถ่ายทอดลักษณะของคนไทยให้ปรากฏใน
ผลงาน แฝงหรือซ่อนเร้นอยู่ในผลงานที่ท้าทายคนทั่วไปแต่ก็สามารถมองเห็นได้  เช่น ความสุภาพ
อ่อนหวานจากการใช้เส้นโค้งเป็นหลัก ความสงบร่มเย็นจากเรื่องราวทางพุทธศาสนาและการใช้สีฝุ่น
ซึ่งท ามาจากธรรมชาติโดยตรง มีอารมณ์ขัน สนุกสนาน ในภาพที่เก่ียวกับวิถีชีวิตชาวบ้าน ฯลฯ 

งานพุทธศิลป์เป็นสื่อการเรียนรู้อีกรูปแบบหนึ่ง โดยเฉพาะเป็นการสื่อถึงพระธรรมค าสอน
ของพระพุทธเจ้า พุทธปรัชญา เป็นการเสริมสร้างความรู้ ความเข้าใจ เพ่ือเข้าถึงธรรมมะอย่างลึกซึ้งได้ 
เหนือกว่าค าบรรยายใด ๆ รวมทั้ง อังคาร กัลยาณพงศ์ (2551) ก็กล่าวไว้ในท านองเดียวกันว่า ศิลปิน
ไทยใช้ศิลปะเป็นสื่อเพ่ือก้าวไปสู่จริยธรรม และศาสนาในสังคม ศิลปะเป็นสิ่งส าคัญอย่างหนึ่ง ซึ่งจะ
ช่วยเนรมิตความเป็นมนุษย์ของเราให้เต็มเปี่ยมบริบูรณ์ ศิลปกรรมจะเป็นสื่อวิเศษให้มนุษย์เข้าใจ 
แก่นของความเป็นจริงได้อย่างซาบซึ้งและลึกซึ้ง เป็นสื่อวิเศษ ช่วยน้อมใจมนุษย์ให้ประจักษ์ซึ้งถึง



บทความพิเศษ วารสารมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชพฤกษ ์
 ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (กุมภาพันธ์ – พฤษภาคม 2560)  

8 

คุณค่าในพุทธปรัชญา ซึ่งแสดงออกมาอย่างเป็นทิพย์ที่สุดในแง่ศิลปะได้อย่างดี นอกจากความงดงาม
ทางด้านศิลปะที่มนุษย์สร้างขึ้นแล้ว พุทธศิลป์ยังสื่อถึงความงามของทัศนียภาพที่ช่างถ่ายทอดมาจาก
ภูมิประเทศที่มองเห็นและจินตนาการ ทั้งป่าเขาล าเนาไพร แม่น้ า ล าธาร ทั้งเป็นการพักสายตาของ
ผู้ชมจากการดูตัวด าเนินเรื่องต่าง ๆ ท าให้พุทธประวัติที่บันทึกไว้ในพระไตรปิฎกกว่า 500 เรื่อง จึง
เป็นเนื้อหาสาระส าคัญโดยเฉพาะทศชาติชาดกที่ช่างน าออกมาถ่ายทอดผ่านงานพุทธศิลป์ในรูปแบบ
ต่าง ๆ เพ่ือเปิดโอกาสให้ทุกคนได้มีโอกาสที่จะได้ศึกษาประวัติ บุญญาบารมีของพระพุทธองค์ในงาน
พุทธศิลป์  

ในการรับรู้ เรียนรู้ จากงานพุทธศิลป์นั้น งานจิตรกรรมฝาผนังได้รับการยอมรับให้เป็นสื่อที่
สร้างความรู้ความเข้าใจในพระธรรมค าสอนทางพุทธศาสนาและเนื้อหาเรื่องราวต่าง  ๆ ที่ช่าง/ศิลปิน
แสดงออกทั้งนี้เพราะภาพเขียนจะแสดงรายละเอียดในการเล่าเรื่องได้สมบูรณ์ ชัดเจน ช่างเขียน
สามารถถ่ายทอดเรื่องราวบนโลกมนุษย์ นรกภูมิ และสรวงสวรรค์ รวมทั้งผลของการท าบุญและบาป
ทั้งในโลกนี้และในโลกหน้าออกมาให้เห็นได้อย่างเป็นรูปธรรม ท าให้เกิดความเข้าใจในเรื่องราวที่ได้
เขียนไว้จนเกิดจิตนาการ การสร้างความคิดต่อเนื่องไปในทางที่ดี เป็นความรู้ของตนเอง 
(Constructivism) ซึ่งเป็นพฤติกรรมเชิงบวกที่วงการศึกษาต้องการให้เกิดขึ้นในตัวผู้เรียน ท าให้การ
เรียนรู้จากงานพุทธศิลป์โดยเฉพาะงานจิตรกรรมฝาผนัง สะท้อนเรื่องราวทางพุทธศาสตร์ คุณธรรม
จริยธรรมในแง่มุมต่าง ๆ ซึ่งถือว่าเป็นการพัฒนาด้านสติปัญญาที่ส่งผลไปสู่พัฒนาการทางด้านสังคม
โดยความรู้ ความเข้าใจในเรื่องของพุทธศาสนา สามารถโน้มน าจิตใจของผู้คนในสังคมให้เชื่อมั่น 
ยึดถือและมีพฤติกรรมการปฏิบัติตามหลักธรรมขององค์พระสัมมาสัมพุทธะเจ้า 

การพัฒนางานพุทธศิลป์ ผู้สร้างงานพุทธศิลป์ในปัจจุบันซึ่งอยู่ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลง
อย่างรวดเร็วของวงการวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี โดยเฉพาะเทคโนโลยีสารสนเทศที่ส่งผลให้โลก
ตะวันตก โลกตะวันออกเชื่อมต่อกันได้โดยสะดวกรวดเร็วเป็นโลกไร้พรมแดน (Globalization) เกิด
การผสมผสานกันทั้งด้านรูปแบบ เทคนิควิธีการ รวมทั้งแนวคิดใหม่ ๆ ในการสร้างสรรค์งานด้วย ซึ่ง
ท าให้เกิดผลงานพุทธศิลป์ในสังคมปัจจุบันในลักษณะของงานพุทธศิลป์ร่วมสมัย (Contemporary 
art) ที่ยังคงเนื้อหาหลักธรรมทางพุทธศาสนาและพุทธปรัชญาในลักษณะของการประยุกต์พุทธรรมเชิง
พัฒนาให้เหมาะสมกับรสนิยมของคนในสังคมปัจจุบันที่แตกต่างกัน เช่น งานจิตรกรรมแสงและเงา 
โดยปรีชา เถาทอง ภาพใบไม้สีส้ม โดยวิเชียร วงศ์ศุภลักษณ์งานภาพพิมพ์ชื่อ สังขาร โดยสันต์ สารา
บริรักษ์ งานประติมากรรมชื่อ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา โดยนนทิวรรธน์ จันทนะผะลิน ประติมากรรม 
ปลายวิถีแห่งชีวิต โดยสิทธิเดช แสงหิรัญ ฯลฯ  

 
 
 



บทความพิเศษ วารสารมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชพฤกษ ์
 ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (กุมภาพันธ์ – พฤษภาคม 2560)  

9 

 
 
 

 
 
 
 

ภาพที่ 4 ภาพสังขาร โดยสันต์ สาราบริรักษ์  
ที่มา: คลังสะสมสมงานศิลปกรรมของมหาวิทยาลัยศิลปากร (https://www.google.co.th) 

งานพุทธศิลป์ที่เกิดขึ้นในสังคมปัจจุบันมีทั้งงานของช่าง/ศิลปินที่ยังคงสร้างงานสืบทอดตาม 
ลักษณะของงานพุทธศิลป์แบบไทยประเพณี (Thai traditional art) ที่เป็นการอนุรักษ์ โดยมีกรมช่าง
สิบหมู่ กรมศิลปากรเป็นผู้ก ากับดูแลงานช่างหลวงในปัจจุบัน ในขณะที่ศิลปินสมัยใหม่ (Modern art) 
โดยเฉพาะกลุ่มที่มีแนวคิดสร้างสรรค์แบบศิลปะหลังสมัยใหม่ (Post-modern art) ที่มีมุมมองใน
ลักษณะของการประยุกต์ธรรมะให้มีรูปแบบ เทคนิคการแสดงออก ให้สอดคล้องกับรสนิยมของคน
ปัจจุบัน และบริบทที่เปลี่ยนไปของสังคมไทย งานดังกล่าวก าลังได้รับความสนใจจากคนทั่วไป 
ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วในด้านต่าง ๆ งานพุทธศิลป์ก็ยังคงอยู่ในวัฒนธรรมไทย
ตลอดไป ในขณะเดียวกันก็จ าเป็นต้องมีการปรับเปลี่ยนพัฒนารูปแบบ เทคนิควิธีการ และแนวคิดการ
สร้างสรรค์ไปตามรสนิยมของคนในสังคม ในลักษณะของงานศิลปะแนวประเพณีแบบร่วมสมัย 
(Thai traditional art contemporary) ในการนี้องค์ความรู้ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับงานพุทธศิลป์จึง
ต้องมีการจัดการความรู้ให้เป็นความรู้ที่ถูกต้อง เกิดคุณค่าเชิงบวก และสะดวกแก่การเข้าถึงเพ่ือ
การศึกษาค้นคว้าอย่างกว้างขวาง ครอบคลุม ในทุกภูมิภาคของประเทศโดยเฉพาะการปลูกฝังให้
เยาวชนไทยมีความตระหนักในความส าคัญดังกล่าวผ่านภารกิจของสถาบันการศึกษาทุกระดับใน
ลักษณะของงานท านุบ ารุงศิลปวัฒนธรรมไทย 

ข้อเสนอแนะ 
1. ควรจัดให้มีกิจกรรมการปฏิบัติเพ่ือส่งเสริมการอนุรักษ์ พัฒนางานศิลปะและวัฒนธรรมของ

ชาติ  
2. ควรก าหนดให้ทุกคณะวิชามีการจัดท าระบบ และกลไก ในการส่งเสริม สนับสนุนให้

ศิลปวัฒนธรรมให้เป็นส่วนหนึ่งของการจัดการเรียนการสอนโดยตรงและโดยอ้อม 
3. ส่งเสริมให้มีการรวบรวมความรู้ทางพุทธศิลป์ใหม่ ๆ และการรักษาความรู้เดิม  



บทความพิเศษ วารสารมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชพฤกษ ์
 ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (กุมภาพันธ์ – พฤษภาคม 2560)  

10 

4. ควรมีการประมวลและกลั่นกรองความรู้โดยผู้ทรงคุณวุฒิตรงตามศาสตร์ และส่งเสริมการ
แสวงหาความรู้ร่วมกันทั้งภายในและภายนอกสถานศึกษาอย่างต่อเนื่อง 

บรรณานุกรม 
โกสุม สายใจ .  (2559) .  การบริหารงานตามพันธกิจ อุดมศึกษากับความเป็นเลิศของ

สถาบันอุดมศึกษาสู่ความเป็นเลิศ. สาขาศึกษาศาสตร์มหาบัณฑิต, คณะศิลปะศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยราชพฤกษ์. 

จุรี วิจิตรวาทการ. (2558). บทวิเคราะห์ลักษณะนิสัยของคนไทย: รากเหง้าของความเจริญ 
แ ล ะปัญหา ทั้ ง ม วลขอ ง ป ร ะ เ ทศ ไ ท ย .  สื บ ค้ น เ มื่ อ  2  เ ม ษ า ย น  2 5 6 0  จ า ก 
http://www.bloggang.com/viewdiary.php?id 

ถวัลย์ ดัชนี. (2558). สืบค้นเมื่อ 28 มีนาคม 2560 จาก www.thapra.lib.su.ac.th 
พระราชวรมุนี (ป.อ.ปยุตฺโต) (2551). บทบาทของพระสงฆ์ในสังคมไทยปัจจุบัน. กรุงเทพฯ: 
 โรงพิมพ์ การศาสนา.  
พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). หนังสือชุด. หลักธรรมเฉลิมพระเกียรติ.  
“ภาพปริศนาธรรม” (2551). สืบค้นเมื่อ 2 เมษายน 2560 จาก https://www.facebook.com 
มนตรา เลี่ยวเส็ง. (2554). พุทธจริยศาสตร์ พุทธปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงในอาเซียน. สืบค้น

เมื่อ 4 มีนาคม 2559 จาก http://buddhistasean.com 
ร้อยพุบพา. (2549). พุทธศิลป์. สืบค้นเมื่อ 6 มกราคม 2558 จาก https://www.facebook.com/ 

permalink.php?story 
วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี. (2550). การจัดการความรู้. เข้าถึงเมื่อ 12 มีนาคม 2556  

จาก https://th.wikipedia.org 
“ วั ด พ ร ะ ศ รี รั ต น ศ า ส ด า ร า ม ” ( 2 5 5 2 ) .  สื บ ค้ น เ มื่ อ  2 5  เ ม ษ า ย น  2 5 6 0  จ า ก 

https://www.google.co.th 
ส านักงานรับรองมาตรฐานและประเมินคุณภาพการศึกษา. (2554). คู่มือการประเมินคุณภาพ

ภายนอกรอบสาม (พ.ศ.2554-2558) ระดับอุดมศึกษา (2-5 ปี) ฉบับสถานศึกษา (แก้ไข
เพ่ิมเติม พฤศจิกายน 2554. 

อั งคาร  กั ลยาณพงศ์ .  (2551 ) .  รูปแบบวัสดุ .  สื บค้น เมื่ อ  10 พฤษภาคม 2560  จาก 
jfklib.oas.psu.ac.th/ 


