
วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด Journal of Roi Et Rajabhat University 

ปีที่ 12 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561  Volume 12 No.1 January – June 2018
234  

 

เจ้าปู่ปรางคกู่์ : คติความเชื่อ วัฒนธรรมประเพณี และพิธีกรรม  
ตําบลมะอึ อําเภอธวัชบุร ีจังหวัดร้อยเอ็ด 
Prang Ku Ancestor : Belief, Traditional Culture, and Ritual 
in Tambon Ma-ue, Thawatburi District, Roi Et Province 
 

สันติ ทิพนา * 
ราตรี ทิพนา ** 
 

บทคัดย่อ 
 บทความน้ีมีจุดมุ่งหมายในการศึกษาคติความเชื่อ วัฒนธรรมประเพณีและพิธีกรรม กรณีศึกษาเจ้าปู่ปรางค์กู่  
บ้านยางกู่ ตําบลมะอึ อําเภอธวัชบุรี จังหวัดร้อยเอ็ด โดยมีแนวทางในการศึกษาตามแนวคิดของสยาม กิ่งเมืองเก่า และ
หอมหวน บัวระภา (2558) ผลการศึกษาพบว่า 1) ด้านคติความเชื่อ พบว่าชาวบ้านเชื่อว่าเจ้าปู่ปรางค์กู่ มีบทบาทที่สําคัญ 
ต่อวิถีการผลิตของชาวบ้าน และมีนัยยะในเรื่องของความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ 2) ด้านวัฒนธรรมประเพณี  
พบว่าประเพณีสรงกู่ ทําบุญเลี้ยงเจ้าปู่ปรางค์กู่ และประเพณีแก้บน เป็นประเพณีท่ีสําคัญเป็นอย่างมาก ซ่ึงชาวบ้านได้จัดทําข้ึน
ทุกปี เพ่ือให้ชาวบ้านจะได้มีความสุข มีกําลังใจและมีท่ียึดเหนี่ยวจิตใจ รวมท้ังพืชผลทางการเกษตรได้ผลดี 3)  ด้านพิธีกรรม   
มีการจัดพิธีกรรม  โดยการมีส่วนร่วมทุกภาคส่วน เพ่ือให้เกิดความเคารพและความศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรม 
คําสําคัญ  :  เจ้าปู่ปรางค์กู่ คติความเชื่อ วัฒนธรรมประเพณี  
 

Abstract 
 The aims of this article were to study belief, traditional culture and ritual. Case study: Prang Ku 
ancestor at Prang Ku, Ban Yang Ku, Tambon Ma-ue, Thawatburi District, Roi Et Province. The concept of 
Siam Kingmueangkao and Homhuan Buarapha (2015) were used as the way to the study. The study indicated 
that 1) Belief: the people believe that Prang Ku ancestor has the key role in the way of production and 
the implication of relation between human and nature 2) Traditional Culture: the Song Ku tradition, 
making merit for Prang Ku ancestor, and tradition of making a votive offering. They are very important 
annual traditions those villagers provide these traditions for happiness, encouragement, spiritual anchor 
and good in agricultural crops. 3) Ritual: all villagers and sectors gather the respected and sanctified ritual.  
 This article aims to study Prang Ku ancestor; belief, traditional culture, and ritual in Tambon  Ma-ue, 
Thawatburi District, Roi Et province. By using the concept of Siam Kingmeungkoe, and Homhun  burapa 
(2015)  To use as a guide to study. The study indicated that. 1) The belief that Prang Khu the people 
believe that the goddess pagoda. Plays an important role in the way of production. And the implications 
of the relationship between people and nature. 2) Cultural traditions found that the tradition of Song Ku. 
And tradition. It is a very important tradition. The villagers are prepared every year. To make people happy. 
Have a heart and mind. Including good agricultural crops. 3) The ritual is organized ritual. By engaging all  
sectors to respect and sanctify the ritual. 
Keywords :  Prang Ku ancestor, belief, traditional culture  
 

* อาจารย์ประจําสาขาวิชาภาษาไทย  คณะครุศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด 
**  อาจารย์ประจํากลุ่มสาระการเรียนรู้ภาษาไทย  สังกัดโรงเรียนสาธิตมหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม   



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด Journal of Roi Et Rajabhat University 

ปีที่ 12 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561  Volume 12 No.1 January – June 2018
235

บทนํา 
 ความเชื่อของคนไทยเรานับตัง้แต่อดีตถึงปัจจุบัน  มีความเชื่อว่าตามท้องฟ้า ดิน น้ํา ภเูขา ต้นไม้และอาคารบ้านเรือน  

มีผีเจ้าท่ีเจ้าทางปกปักรักษาอยู่ บวกกับความเชื่อทางศาสนาพุทธและพราหมณ์ฮินดู ทําให้เกิดการพัฒนาพิธีการอัญเชิญผีเจ้าท่ี
เจ้าทาง และสิ่งศกัด์ิสิทธิ์มาประทับในศาลพระภูมิ ศาลเจ้าท่ีเพ่ือปกป้องคุ้มครองดูแล รักษาสถานท่ีบ้านเรือนท่ีอยู่อาศัย ให้มี
ความเป็นสิริมงคล เจริญก้าวหน้าในทุกสถานจึงนิยมต้ังศาลพระภูมิเจ้าท่ี ในวันท่ีปลูกสร้างบ้านเรือนใหม่ หากเราไปในสถานที่ 
ท่ีไม่เคยไปหรือไม่คุ้นเคย สิ่งแรกเลยเราควรมีการบอกกล่าว ทําการไหว้ขอขมาเจ้าท่ีเจ้าทาง มีการจุดธูปเทียนดอกไม้บูชา 
พระภูมิเจ้าท่ีให้ท่านปกปักรักษาคุม้ครอง เป็นความเชื่อท่ีสืบทอดต่อกันมาต้ังแต่บรรพบุรุษจนถึงปัจจุบัน ซ่ึงเป็นวัฒนธรรม
ประเพณีอันดีงามของคนไทย ยังคงมีการสืบทอดและอนุรักษ์ให้คนรุ่นหลังได้ศึกษาและเรียนรู้ และประพฤติปฏิบัติให้ยังคงอยู่
กับคนไทยสืบไป (สันติ ทิพนา, 2558 : 132)  ด้านความเชื่อตามคติของคนไทยมีความเชื่อเรื่องผีและวิญญาณ การระลึกชาติ   
มีความเชื่อเรื่องโชคลาง ตํานาน มีการจัดทําพิธีกรรมต่างๆ การทําไสยศาสตร์ การบูชาเทวดา บูชาพระภูมิเจ้าท่ีมีวัฒนธรรม
ประเพณีท่ีสืบทอดต่อกันมาต้ังแต่อดีตจนถึงปัจจุบนั  เช่น ประเพณีการแต่งงาน ประเพณีงานศพ ประเพณีสรงกู่ ฯลฯ 

 ปัจจุบันเราสามารถพบเห็นปรางค์กู่ได้อย่างมากมายในภาคอีสาน เริ่มต้นจากจังหวัดนครราชสีมา ตลอดจนถึง
ตอนกลางของภาคอีสาน ท่ีราบลุ่มแม่นํ้าโขง จะเห็นถึงร่องรอยของอารยธรรมขอม ท่ีเกี่ยวข้องกับความเชื่อของคนอีสาน เช่น 
ปราสาทหิน เจดีย์ ปรางค์กู่ และพระธาตุปรางค์กู่ เป็นปราสาทขอม ตั้งอยู่ท่ีอําเภอธวัชบุรี จงัหวัดร้อยเอ็ด สร้างด้วยหินศิลาแลง  
ปรางค์ประธานมีกําแพงล้อมรอบ ท่ีมีซุ้มประตูทางเข้าหรือโคปุระอยู่ด้านหน้า มีอาคารรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้าหรือบรรณาลัย มีสระน้ํา
หรือบารายกรุด้วยศิลาแลง พบใบเสมาท้ังแบบแผ่นและแบบแท่ง ทําด้วยหินทรายและศิลาแลงจํานวนหนึ่ง สอดคล้องกับ วิชญดา 
ทองแดง (2547) กล่าวถึง ปรางค์กู ่ตําบลมะอึ อําเภอธวัชบุรี จงัหวัดร้อยเอ็ด มีประวัติความเปน็มาท่ียาวนาน โดยในปี พ.ศ. 2478 
ได้มีการข้ึนทะเบียนโบราณสถานด้วยชื่อ “ปราสาทหนองกู่” ปัจจุบันตั้งอยู่ในบริเวณวัดศรีรัตนาราม ซ่ึงชาวบ้านปรางค์กู่ได้มีมติ
ร่วมกันว่าให้สร้างวัดล้อมรอบปรางค์กู่ไว้ เพื่อง่ายในการดูแลรกัษาต้ังแตป่ี พ.ศ. 2500 เป็นต้นมา หลังจากมีการสรา้งวัดรอบปรางค์กู่แล้ว
ต่อมากรมศิลปากรได้เข้ามาจัดการปรางค์กู่ และข้ึนทะเบียนเป็นสถานท่ีสําคัญทางประวัติศาสตร์ เม่ือประมาณ ปี 2535  
ได้เปลี่ยนแปลงรูปแบบระบบการจัดการปรางค์กู่ใหม่ท้ังหมด ท้ังเรื่องของพิธีกรรมท่ีเกี่ยวข้องและการดูแล ซ่ึงอํานาจหลัก 
ส่วนใหญ่แล้วในการจดัการกรมศิลปากรจะมีอํานาจในการจัดการแทบท้ังหมด  

 ปรางค์กู่ บา้นยางกู่ อําเภอธวัชบุรี จังหวัดร้อยเอ็ด เป็นพ้ืนท่ีสําคัญทางประวัติศาสตร์ จึงมีการปรับปรงุสถานท่ีโดยรอบ
ปรางค์กู่มีการจัดตกแต่งสถานท่ีให้เป็นสถานท่ีท่องเที่ยว และให้น่าดูและเป็นระเบียบเรียบร้อยมากย่ิงขึน้ มีการขุดสระนํา้เพิ่มเติม
การนําอิฐมาก่อเพิ่มเพ่ือความสวยงาม และการกันพ้ืนท่ีอาณาเขตชัดเจน ว่าพ้ืนท่ีของปรางค์กู่และพืน้ท่ีของวัด ในเรื่องของ 
การจัดการพ้ืนท่ีท้ังสองจะมีความต่างกัน นับได้ว่าระบบอํานาจในการจัดการจนถึงปัจจุบันนั้น กรมศิลปากรมีอํานาจในเรื่องของ
การจัดการแทบจะทั้งสิ้น ปรางคก์ู่ยังมีเรื่องของพิธีกรรม ความเชื่อท่ีต่างจากความเชื่อทางศาสนา จะมีความเป็นเอกลักษณ์ 
ท่ีโดดเด่นและมีความหมายโดยนัยยะแอบแฝง ทางสังคมในเรื่องของวัฒนธรรมชุมชนท่ีเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิต ระบบการผลิต 
ของคนอีสาน รวมถึงเป็นกลไกหนึ่งในการดํารงชีวติของผู้คนที่เข้าไปเชื่อมโยง และผูกติดความเชื่อของชาวบ้านยางกู่ ตําบลมะอึ  
อําเภอธวัชบุรี จังหวัดร้อยเอ็ด   

 ปรางค์กู่เปน็สถานท่ีสําคัญในอดีตได้กล่าวถึงพระเจา้ชัยวรมันท่ี 7 เป็นผู้สร้างเอาไว้เพ่ือเป็นสถานท่ีให้ผู้คนได้พักอาศัย
ระหวา่งการเดินทาง และยังเป็นสถานที่รักษาผู้ป่วย จากการเดินทางที่ได้รับไข้ หรือโรคภัยจากป่าเขา ตามจุดต่างๆ ในภาคอีสาน
ท่ีจะเห็นได้อย่างมากมาย ในปัจจุบันนั้นความหมายและความเชื่อเกี่ยวกับปรางค์กู่ของคนในสังคม ได้มีการเปลี่ยนแปลงไปตาม
ยุคสมัย บทบาทด้ังเดิมของปรางค์กู่ จึงมีการเปลี่ยนแปลงความหมายไปด้วย เพราะความเชื่อของคนในสังคมเกิดการสะสม 
สั่งสม และเปลี่ยนแปลงไป ทําให้ปรางค์กู่ในปัจจบุันถูกให้ความหมายว่าเป็นความเชื่อเรื่องผี เทพเทวดาคุ้มครองชุมชน  
สถานที่ศักด์ิสิทธ์ิท่ีให้ผู้คนได้เข้ามากราบไหว้สักการระ หรือขอพรจากพ่อยางกู่ซ่ึงตามความเชื่อน้ันเป็นผู้ท่ีปกปักษ์รักษาปรางค์กู่
และเป็นท่ียึดเหนี่ยวจิตใจให้กับคนในสังคมเป็นแรงผลักดัน ในด้านของจิตใจของคนในสังคม ก่อนท่ีจะกระทําการใด ๆ ก็ตาม 



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด Journal of Roi Et Rajabhat University 

ปีที่ 12 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561  Volume 12 No.1 January – June 2018
236  

 

ในชีวิต เม่ือมีการมากราบไหว้สักการะขอพรแล้ว จะเป็นการเพิ่มความมั่นใจในการดํารงชีวิตของผู้คน ปรางค์กู่ในปัจจุบันจึงมี
บทบาทในเร่ืองของการให้พลังในการดําเนินชีวิตของผู้คนและเป็นท่ียึดเหนี่ยวจิตใจของคนในสังคมมากกว่าเป็นสถานท่ีรักษาโรค
เหมือนในอดีตท่ีกล่าวมา  

 บทความน้ีผู้ศึกษาจึงมีความสนใจศึกษาเร่ืองเจ้าปู่ปรางค์กู่ : คติความเชื่อ วัฒนธรรมประเพณีและพิธีกรรม บ้านยางกู่ 
ตําบลมะอึ อําเภอธวัชบุรี จังหวดัร้อยเอ็ด รวมไปถึงปรางค์กู่ที่มีอิทธิพลต่อการดําเนินชีวิตของผู้คนในสังคมรวมถึงประวัติศาสตร์
ของชุมชนท่ีเกี่ยวข้องกับปรางค์กู่ ระบบความเชื่อประเพณีและพิธีกรรม ค่านิยมและวัฒนธรรมของคนในสังคม เรื่องของคติ
ความเชื่อปรางคก์ู่ยังสะท้อนให้เห็นถึงระบบความสัมพันธ์ระหว่างคนกับคนภายในชุมชน คนกับคนภายนอกชุมชน และคนกับ
ทรัพยากรภายในสังคมในเรื่องของระบบการจัดการปรางค์กู่ ท่ีมีการเปลี่ยนแปลงทางสังคมจากอดีตจนถึงปัจจุบัน  
 
ประวัติผู้สร้างและสถานท่ีต้ังขององค์ปรางค์กู่  
 ผู้ศึกษาได้รวบรวมประวัติผู้สร้างปรางค์กู่และสถานที่ตั้ง เพ่ือนํามาเสนอไว้ ดังน้ี พระเจ้าชัยวรมันท่ี 7 เป็นกษัตริย์
ของอาณาจักรเขมรท่ีย่ิงใหญ่ (พ.ศ. 1724 -1762) ในบริเวณ ท่ีเป็นประเทศกัมพูชาในปัจจุบัน เป็นพระโอรสของ พระเจ้า 
ธรนินทรวรมันท่ี 2 (ครองราชย์ พ.ศ. 1693-1703) และพระนางศรีชยราชจุฑามณี พระเจ้าชัยวรมันท่ี 7 ทรงเป็นท่ีรู้จัก 
ในฐานะผู้สถาปนานครธม นครหลวงแห่งสดุท้ายของอาณาจักรเขมรในประเทศกัมพูชายังมีสระน้ําแห่งหนึ่งท่ี พระเจา้ชัยวรมันท่ี 7 
ทรงใช้เปน็ประจําอีกด้วย ทรงเป็นพระราชโอรสของพระเจ้าธรณินทรวรมันท่ี 2 ประสตูิเม่ือประมาณ  พ.ศ. 1663 หรือ พ.ศ. 1668 
พระนามเดิม คือ เจ้าชายวรมัน ทรงเสกสมรสต้ังแต่ทรงพระเยาว์กับเจ้าหญิงชัยราชเทวี สตรีท่ีมีบทบาทและอิทธิพลสําคัญท่ีสุด
เหนือพระองค์ รวมท้ังโน้มนําให้พระองค์หันมานับถือศาสนาพุทธนิกายมหายาน  พระองค์ทรงสถาปนาคติ “พระพุทธเจ้า  
ท่ียังมีชีวิต” หรือพระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวรขึ้นมา ซ่ึงหมายถึง ตัวพระองค์เอง คือ พระโพธิสัตว์ท่ีเกิดมาเพ่ือปัดเป่าทุกข์ภัย 
ให้แก่ราษฎร ภาพสลักรูปใบหน้าท่ีปรากฏตามปรางค์ในหลายปราสาทที่ทรงสร้างข้ึน เชื่อว่าคือใบหน้าของพระองค์ในภาค 
พระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวรนั่นเอง (วิกิพีเดีย ออนไลน์, 2560) 

 สถานท่ีตั้งปรางคก์ู่หรือปราสาทหนองกู่ ห่างจากตัวจังหวัดร้อยเอ็ดไปทางทิศตะวันออกประมาณ 8 กิโลเมตร  
ตามถนนสายร้อยเอ็ด-โพนทอง (หรือเส้นทางไปสนามบิน) เลี้ยวขวาตามถนนเข้าไปในหมู่บ้านปรางค์กู่ ระยะทาง 1 กิโลเมตร 
จะมองเห็นองค์ปรางค์กู่ตั้งเด่นสงา่อย่างชัดเจน  ปรางค์กู่สร้างข้ึนในสมัยพุทธศตวรรษท่ี 16-18 โดยพระเจ้าชัยวรมันท่ี 7 
กษัตริย์องค์สุดท้ายของอาณาจักรขอม ซ่ึงขณะนี้มีอายุราว 1,000 ปี จุดประสงค์ในการสร้างเพื่อเป็นการเสริมบารมี และเป็น               
อโรคยาศาล (โรงพยาบาล) เพ่ือรักษาคนเจบ็ไข้ได้ปว่ยท่ีสัญจรไปมาระหว่างหัวเมืองต่าง ๆ ส่วนประกอบของปรางค์กู่ประกอบด้วย 
องค์ปรางกู่อยู่ตรงกลาง มี 1 ปรางค์ มีวิหารและบรรณาลัยอยู่ด้านหน้า 1 หลัง ล้อมรอบด้วยกําแพงซ่ึงมีประตูหรือโคปุระ 
ก่อด้วยศิลาแลงและหินทราย ปรางค์กู่ได้ขึ้นทะเบียนเป็นโบราณสถานจากกรมศิลปากร เม่ือปี พ.ศ. 2478 และได้รับการบูรณะ
ครั้งสุดท้ายเมื่อป ีพ.ศ. 2534 มีสระนํ้าก่อด้วยหินศิลาแลงเรียงกันเปน็ชั้น ๆ แบบข้ันบนัไดขนาดกว้างยาวประมาณ 15x15 เมตร 
ตั้งอยู่ภายนอกกําแพงปราสาท ห่างออกไปทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือเล็กน้อย และมีนํ้าขังตลอดปี กําแพงก่อด้วยหินศิลาแลง
กว้าง 25.50 เมตร ยาว 33.30 เมตร มีสันกําแพงสลักเป็นร่องยาวตลอดช่วงท่ีสมบูรณ์ท่ีสุดท่ีมุมกําแพงด้านทิศตะวันออกเฉียงใต้
จะเป็นส่วนบนของกําแพงทําให้รูปคล้ายใบเสมาทําจากหินศิลาแลงเช่นกัน วางอยู่ในร่องดังกล่าว กําแพงด้านทิศตะวันออก 
ทําเป็นซุ้มประตูหน้ารูปกากบาท มีรูปประตูทางเข้าก่อด้วยหินทรายมุงหลังคาด้วยหินศิลาแลง  

 ในราวปี พ.ศ. 2478 ชาวบ้านได้นําพระพุทธรูปไปประดิษฐานไว้ข้างในองค์ปรางค์กู่ ปรางค์ประธานตั้งอยู่จุดกึ่งกลาง
ของกําแพง และค่อนไปทางทิศตะวันตกเล็กน้อย ก่อด้วยหินศิลาแลง ฐานสี่เหลี่ยมย่อมุมกว้าง 5.00 เมตร มีประตูเข้าออก 
ก่อด้วยหินทรายทางด้านทิศตะวันออกเพียงด้านเดียว ด้านอ่ืนๆ เป็นประตูหลอก หน้าประตูทิศตะวันออกทําเป็นมุกย่ืน 
ยาว 3.27 เมตร กว้าง 1.45 เมตร มีหน้าต่างขนาดเล็กทั้งสองข้างของทางเข้าภายในปรางค์ประธานมีห้องโถงเดียว ไม่มีโบราณวัตถุ



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด Journal of Roi Et Rajabhat University 

ปีที่ 12 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561  Volume 12 No.1 January – June 2018
237

ท่ีสร้างข้ึนในศิลปะเขมรปัจจุบันมีเพียงพระพุทธรูปท่ีสลักจากไม้ประดิษฐาน อยู่ภายในเป็นจํานวนหลายองค์เท่าน้ัน และจัดให้มี
บุญประเพณีสรงกู่ในวันเพ็ญเดือน 5 ของทุกปี (วิกิพีเดีย ออนไลน์, 2560) 

 
 
 
 

 
 
 

ภาพประกอบ 1  แสดงภาพลักษณะภูมิประเทศปรางค์กู่  (ถ่ายภาพโดย สันติ ทิพนา) 
 

 
 
 

 
 
 
ภาพประกอบ 2  แสดงภาพปรางคก์ู่หรือประสาทหนองกู่  (ถ่ายภาพโดย สันติ ทิพนา) 

 
 
 
 

 
 
ภาพประกอบ 3  แสดงภาพพระพุทธรูปเจ้าปู่พิชัย  (ถ่ายภาพโดย สันติ ทิพนา) 

 
  
 
 

 
 

ภาพประกอบ 4  แสดงภาพสระนํ้า ก่อด้วยหินศิลาแลงเรียงกันเป็นชั้นๆ  (ถ่ายภาพโดย สันติ ทิพนา) 
 
 
 
 
 
ภาพประกอบ 5  แสดงภาพพระอิศวรทรงโคอยู่ภายในซุ้มเหนือหน้ากาล (ถ่ายภาพโดย สันติ ทิพนา) 



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด Journal of Roi Et Rajabhat University 

ปีที่ 12 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561  Volume 12 No.1 January – June 2018
238  

 

ด้านคติความเชื่อ  
 จากการศึกษาพบว่า คติความเชื่อเรื่องเจ้าปู่ปรางค์กู่ที่ส่งต่อผลการดํารงชีวิตของคนในสังคมนั้น ปรางค์กู่ มีบทบาท               

ท่ีสําคัญต่อวิถีการผลิตของชาวบ้าน และมีนัยยะในเรื่องของความสัมพันธ์ระหว่างคนกับธรรมชาติ ซ่ึงเจ้าปู่ปรางค์กู่จะเป็น              
ผู้ท่ีคอยช่วยเหลือและควบคุมทางสังคมอีกกลไกลหนึ่งในระบบวิถีการผลิต ซ่ึงความเชื่อในด้านนี้น้ันเกิดจากการท่ีคนในสังคม 
ให้การยอมรับเจ้าปู่ปรางค์กู่เข้ามาเป็นส่วนหนึ่งในการดําเนินชีวิต ยังเป็นการเสริมสร้างกําลังใจและความม่ันใจ ความเชื่อม่ัน
ให้กับคนในชุมชนก่อนการจะทําภารกิจหรือกิจกรรมใดๆ ก็ตามให้เกิดผลสําเร็จตามคติความเชื่อด้ังเดิมนั้น ปรางค์กู่เป็นสถานท่ี
สําหรับนักเดินทางหรือสถานอโรคยาศาล (โรงพยาบาล) ซ่ึงเป็นสถานท่ีอํานวยความสะดวกให้กับคนที่เดินทางผ่านไปยังเมือง
ต่าง ๆ และยังช่วยรักษาโรคภัยที่ได้รับจากการเดินทาง สังเกตได้โดยรอบปรางค์กู่จะเห็นถึงสถานท่ีพักพิงริมทาง มีแหล่งนํ้า 
แหล่งอาหารที่อุดมสมบูรณ์ ประกอบกับสถานท่ีสามารถเข้าถึงได้ง่าย และเป็นทางผ่านไปยังหัวเมืองต่าง ๆ ปรางค์กูจ่ึงนับว่า
เป็นสถานท่ีท่ีช่วยเหลือผู้คนในสังคมจากอดีตจนถึงปัจจุบัน  

 จากการศึกษาคติความเชื่อเรื่องผี และสิ่งศักด์ิสิทธ์ิของสังคมไทยในภาคอีสานนั้น มักปรากฏในรูปแบบพิธีกรรมต่าง ๆ 
ซ่ึงพิธีกรรมต่าง ๆ ก็มีการจดบันทึกในรูปแบบตํานาน หรือเรื่องเล่าปากต่อปาก เป็นต้น ต้องใช้ภาษาเป็นเคร่ืองมือในการถ่ายทอด
ความเชื่อเรื่องผีและส่ิงศักด์ิสิทธ์ิ เพราะภาษาเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรม ผลผลิตทุกอย่างทางวัฒนธรรมต้องใช้ภาษาสําหรับเรียกชื่อ 
กําหนดความหมายตามข้อตกลงระหว่างคนในสังคม ซ่ึงวัฒนธรรมทางจิตใจ หรือวัฒนธรรมประเภทนามธรรม อันได้แก่ ความเชื่อ 
ความรู้ ความคิดท่ีเกี่ยวกับสิ่งต่าง ๆ นั้น จะต้องอาศัยภาษาช่วยในการอธิบายตกลงหรือทําความเข้าใจ ความเชื่อจึงเป็นเหมือน
ชีวิตหรือจิตวิญญาณของวัฒนธรรม และเป็นผลผลิตทางวัฒนธรรม มีการสืบต่อทางวัฒนธรรมความเชื่อจะดําเนินไปอย่างใกล้ชิด
จนไม่สามารถแยกจากกันได้ ด้านคติความเชื่อเรื่องปรางค์กู่ท่ีมีต่อคน ชาวบ้านจากอดีตถึงปัจจุบันนั้น เป็นการเปลี่ยนแปลง 
ท่ีทําให้เห็นถึงภาพของการมีกิจกรรมทําร่วมกันทางสังคม ท่ีเกิดขึ้นโดยยึดถือเอาปรางค์กู่เป็นใจกลางของระบบความสัมพันธ์
ของคนภายในชุมชนและภายนอกชุมชนเข้าไว้ด้วยกัน  

 จากการศึกษายังพบว่า ความเชื่อเร่ืองปรางค์กู่นั้นมีการเปล่ียนแปลงไปตามยุคสมัย ตามกาลเวลารวมถึงตามคุณค่า 
ท่ีสังคมมอบให้ จากอดีตท่ีเคยเป็นสถานท่ีของความหวาดกลัว มาเป็นสถานท่ีแห่งความเชื่อถือและศรัทธาของผู้คนในสังคม                    
โดยการเปลี่ยนแปลงนี้เอง ทําให้เห็นพัฒนาการของความเชื่อของคนในสังคม ท่ีให้คุณค่ากับปรางค์กูแ่ตกต่างกันตามยุคสมัย             
ซ่ึงหากมองผ่านในด้านของพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับปรางค์กู่แล้ว ทําให้เห็นว่าปรางค์กู่มีการดํารงรักษาเร่ืองของความเชื่อท่ีเกิดขึ้น
ในแต่ละยุคสมัยให้มีการเชื่อมร้อยเข้าไว้ด้วยกัน เป็นความเชื่อท่ีเกิดข้ึนจากระบบคุณค่าร่วมของคนในชุมชน ท่ีพยายามจะทําให้
ปรางค์กู่สามารถดํารงอยู่ได้ในสังคม  
 
ด้านวัฒนธรรมประเพณี 

 1. ประเพณีบุญสรงกู่ ประเพณีสรงกู่งานประเพณีท่ีสําคัญเป็นอย่างมาก ซ่ึงจัดทําข้ึนทุกปี เป็นประเพณีในรอบปี 
ท่ีถูกให้ความสําคญัมากกวา่ประเพณีอ่ืน ๆ ของชาวบ้านและชุมชนท่ีอาศัยอยู่ใกล้เคียงกับองคป์รางค์กู่ โดยจัดข้ึนในเดือนเมษายน  
ตรงกับวันเพ็ญ 15 คํ่า เดือน 5 ของทุกปี  โดยจะมีการเตรียมงานระหว่างชาวบ้านและวัด ตั้งแต่วันข้ึน 13 ค่ํา วันข้ึน 14 ค่ํา 
และวันข้ึน 15 ค่ํา เดือน 5 เป็นวันประเพณีสรงเจ้าปู่ปรางค์กู่ ซ่ึงชาวบ้านมีความเชื่อว่าเป็นประเพณีท่ีสําคัญท่ีสุดในหมู่บ้าน 
หากไม่จัดประเพณีขึ้น ชาวบ้านก็จะเดือดร้อนหรืออาจเกิดเหตุเภทภัยต่าง ๆ เกิดขึ้นกับหมู่บ้าน และเชื่อว่าหากจัดประเพณีนี้ขึ้น
ชาวบ้านจะมีความสุข มีกําลังใจและมีท่ียึดเหนี่ยวจิตใจ พืชผลทางการเกษตรได้ผลดี โดยลูกหลานของชาวบ้านในหมู่บ้าน 
หรือบ้านใกล้เคียงท่ีเดินทางไปทํางานต่างถิ่นหรือต่างประเทศ จะกลับมาหมู่บ้านของตนเองเพื่อกลับมาเย่ียมเยือนพ่อแม่ ญาติพ่ีน้อง 
และที่สําคัญต้องมาร่วมงานประเพณีสรงกู่ทุกปี พร้อมนําผ้าป่ามาถวายองค์เจ้าปู่ปรางค์กู่และถวายวัด เพ่ือความเป็นสิรมิงคล
แก่ตนเองและครอบครัว ส่วนประเพณีท่ีเพิ่มเติมเข้ามาในประเพณีสรงกู่แล้ว มีขบวนแห่พระพุทธรูป รําบวงสรวงองค์เจ้าปู่ปรางค์กู่ 
ขบวนแห่ธิดาพระเจ้าชัยวรมันท่ี 7 จากตําบลต่าง ๆ ในอําเภอธวัชบุรี มีการประกวดธิดา พระเจ้าชัยวรมันท่ี 7 การประกวด



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด Journal of Roi Et Rajabhat University 

ปีที่ 12 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561  Volume 12 No.1 January – June 2018
239

ขบวนแห่สวยงาม การแสดงสินคา้ผลผลติงานหัตกรรมจากหมู่บ้านใกล้เคียง การประกอบประเพณี  มีการร่วมมือของทุกภาคส่วน
ท้ังองค์กรภายในและภายนอกชุมชน เข้ามาร่วมในการจัดงานบุญประเพณีในช่วงของก่อนวันงาน จะมีคนในชุมชนมาร่วมกัน
ตกแต่งสถานท่ีทําความสะอาดร่วมกัน และเตรียมหุงหาอาหารไว้สําหรับแขกผู้ท่ีจะเข้ามาร่วมงาน รวมท้ังการเตรียมอาหาร 
ท่ีจะเอาไว้ถวายแก่เจ้าปู่ปรางค์กู่ มีการนิมนต์พระมาเพื่อเจริญพระพุทธมนต์ มีผู้นําในการถวายอาหารแด่พระสงฆ์ จากนั้นพ่อจ้ํา
หรือเฒ่าจ้ําจะเป็นผู้กล่าวนําในการเลี้ยงอาหารแก่เจ้าปู่ปรางค์กู่ ซ่ึงพ่อจ้ําหรือเฒ่าจ้ําเป็นกลไกหลักในการเชื่อมโยงระหว่างคน
กับเจ้าปู่ปรางค์กู ่จากนั้นชาวบ้านก็จะนําน้ําอบน้ําหอม ธูปเทียนดอกไม้ เพ่ือสรงเจ้าปู่ปรางค์กู ่

 จากการศึกษาพบว่า ประเพณีสรงกู่เจ้าปู่ปรางค์กู่ของชาวตําบลมะอึ อําเภอธวัชบุรี จังหวัดร้อยเอ็ด ยังสอดคล้องกับ
บทความของ สยาม กิ่งเมืองเก่า และหอมหวน บัวระภา (2558 : 65) ศึกษาเรื่อง อโรคยาศาล : ประเพณี พิธีกรรมความเชื่อ 
ในจังหวัดขอนแก่น กล่าวว่าพิธีสรงกู่ประภาชัย วัดประภาชัย ตําบลบัวใหญ่ อําเภอน้ําพอง จังหวัดขอนแก่น มีการจัดพิธีกรรม
สรงกู่ ในวันเพ็ญขึ้น 15 คํ่า เดือน 5 พิธีจะเริ่มจากตัวแทนของชุมชนหรือจํ้า (ผู้ประกอบพิธีกรรม) จะทําการบอกกล่าวผีกูป่ระภาชัย 
และมีพิธีเข้าทรงของคนในหมู่บ้าน โดยจะอธิษฐาน หากบั้งไฟจุดสูงข้ึนแสดงว่าหมูบ้านจะมีความสงบสุข หรือเรือกสวนไร่นา 
จะมีความอุดมสมบูรณ์  

 2. ประเพณีบุญเลี้ยงเจ้าปู่ปรางค์กู่ เป็นประเพณีท่ีจัดทําข้ึนในทุกวันพุธแรก ของเดือน 6 ประเพณีบุญเลี้ยงเจ้าปู่
ปรางค์กู่ พ่อจ้ําหรือเฒ่าจ้ํา (ผู้อาวุโสของหมู่บ้านและเป็นผู้นําในการทําพิธี) จะเป็นผู้กําหนดวันเลี้ยงเจ้าปู่หัวด่าน ซ่ึงเป็นองครักษ์
ปกปกรักษาองคป์รางค์กู่ ก่อนวันเลี้ยงชาวบา้นจะไปทําความสะอาดศาลเจา้ปู่หัวด่าน และบริเวณรอบ ๆ ชาวบ้านจะนาํเคร่ืองเลี้ยง 
มีขัน 5 เทียน 5 คู่ ดอกไม้ 5 คู่ ขัน 8 มีเทียน 8 คู่ ดอกไม้ 8 คู่ อาหารคาว ข้าว แจ่ว และอาหารที่หาได้ตามท้องถ่ิน อาหารหวาน 
ผลไม้ ขนม น้ํา เหล้า หมากพลู บุหรี่ ไปท่ีศาลเจ้าปู่หัวด่าน พ่อจ้ําหรือเฒ่าจ้ําจะนําเซ่นไหว้เจ้าปู่หัวด่าน เม่ือเสร็จพิธีจะนําอาหาร
กลับไปกินท่ีบ้าน 

  ในวันรุ่งขึ้นชาวบ้านจะนําเคร่ืองเลี้ยง มี ขัน 5 เทียน 5 คู่ ดอกไม้ 5 คู่ ดอกไม้ธูปเทียน อาหารหวานคาว ข้าว แจ่ว 
และอาหารที่หาได้ตามท้องถ่ิน เช่น อาหารหวาน ผลไม้ ขนม น้ํา เหล้า หมากพลู และบุหรี่ฯลฯ มาเล้ียงเจ้าปู่ปรางคก์ู่ ขอเป็น
การกราบไหว้สิ่งศักด์ิสิทธ์ิและความเป็นสิริมงคล และเพื่อเป็นการเสี่ยงทายฝนฟ้าจะดีหรือไม่ดี เป็นการประกอบพิธีกรรมที่มี
ความหมายโดยตรงต่อระบบวิถีการเกษตร เพราะก่อนการลงทํานาทุกปีจะมีการทําอาหารเพื่อเลี้ยงเจ้าปู่ปรางค์กู่ เพราะคน 
ในชุมชนเชื่อวา่ เจ้าปูป่รางค์กู่เปน็ผู้ท่ีคอยดูแลปกปอ้งและปกปักรักษาชาวบา้น และคนในหมู่บ้านไม่วา่เรื่องใดก็ตาม ท้ังท่ีเกี่ยวข้อง
กับวิถีชีวิตแทบทั้งสิ้น ทําให้คนในชุมชนร่วมกันทําพิธีกรรมนี้ก่อนการลงทํานาทุกป ี

 3. ประเพณีแก้บนเจ้าปู่ปรางค์กู่ เม่ือชาวบ้านหรือนักท่องเที่ยวมาบนขออะไรไว้กับเจ้าปู่ปรางค์กู่ เช่น บนขอหวย 
ขอโชคลาภ บนขอลูก บนขอให้คนป่วยหายดี บนขอให้ได้รับราชการ โดยร้องขอต่อเจ้าปู่ปรางค์กู่และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ให้บันดาล               
สิ่งท่ีต้องการให้เป็นจริง หากได้ดังท่ีขอก็จะมาทําพิธีแก้บน แต่ถ้าไม่ได้ตามที่ตนขอก็ไม่ต้องแก้เชื่อกันว่าถ้าผู้ใดบนขออะไรไว้               
และได้ตามที่ขอ แต่ไม่ทําพิธีแก้บนก็จะมีอันเป็นไป เช่น ประสบอุบัติเหตุ เจ็บไข้ได้ป่วยหรือมีอันเป็นไปในไม่ช้า  

 ส่วนเครื่องเซ่นท่ีต้องเตรียมนั้นก็ขึ้นอยู่กับว่าผู้มาบนบานศาลกล่าว จะบอกกล่าวต่อเจ้าปู่ปรางค์กู่ ผู้แก้บนต้องจัดหา
สิ่งของหรืออาหาร หรือการกระทํา ตามที่ได้บนบานเอาไว้ เช่น อาหารคาวหวาน ทําบุญกรวดน้ํา สร้างศาลให้หรือบางคร้ังอาจจะเป็น
การแสดงหรือรําบวงสรวง ชาวบา้นจะนิยมทําพิธีในตอนเชา้ถึงเท่ียง โดยการทําพิธจีะทําผ่านหมอพราหมณ์หรือพ่อจ้ําเพื่อเป็น 
การแก้บนตามทีผู่้ขอบนเป็นอันเสร็จพิธี 
 
ด้านพิธีกรรม 

 บทบาทของความเชื่อเรื่องปรางค์กู่ที่เป็นปัจจัยหลัก ส่งผลต่อการดําเนินชีวิตของคนในสังคมนั้น จะเน้นไปเรื่อง 
ของพิธีกรรมและการเช่ือมโยงของความเชื่อ ซ่ึงในแต่ละพิธีกรรมนั้นจะมีลักษณะการทําพิธีท่ีแตกต่างกันออกไป และมตีํานาน 
เรื่องเล่าท่ีแรงหนนุเสริมความเชื่อให้มีความศรัทธาและการควบคุมทางสังคมอีกด้วย ดังน้ี  



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด Journal of Roi Et Rajabhat University 

ปีที่ 12 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561  Volume 12 No.1 January – June 2018
240  

 

 1. พิธีกรรมบุญสรงกู่ จัดทุกปีงานประเพณีท่ีสําคัญ ตรงกับวันเพ็ญ 15 คํ่า เดือน 5 จะมีการประกอบพิธีกรรม               
มีการร่วมมือของทุกภาคส่วน ท้ังองค์กรภายในและภายนอกชุมชน เข้ามาร่วมในการจัดงานบุญประเพณีในช่วงของก่อนวันงาน
จะมีคนในชุมชนมาร่วมกันตกแต่งสถานท่ี ทําความสะอาดร่วมกันและเตรียมหุงหาอาหารไว้ให้กับแขกผู้ท่ีจะเข้ามาร่วมงาน 
รวมท้ังการเตรียมอาหารที่จะเอาไว้ถวายแก่เจ้าปู่ปรางค์กู่ ซ่ึงคนในชุมชนท่ีเป็นแม่บ้านจะเข้ามาทําอาหารภายในวัดและผู้ชาย
จะช่วยในเรื่องของการจัดสถานที่ เวที ตกแต่งโดยรอบให้ดูสวยงาม ส่วนในวันงานท่ีตรงกับวันเพ็ญ 15 คํ่า เดือน 5 นั้น ตอนเช้า
จะมีการแห่ขบวนของชาวบ้านในชุมชนร่วมกัน โดยภายในขบวนนั้นจะมีอาหาร นางรํา กลองยาว ท่ีเป็นการแสดงต่าง ๆ  

 พ่อจํ้าหรือเฒ่าจ้ํา (ผู้ประกอบพิธีกรรม) จะเป็นผู้นําทางพิธีการต่างๆ ในเร่ืองของการบอกกล่าวเป็นผู้นํา ในการบอกกล่าว
องค์เจ้าปู่ปรางคก์ู่ว่าจะมีการทําพิธีสรงกู่ โดยมีคําบอกกล่าว ดังน้ี   

 เริ่มต้นกล่าวบท อิมินา สักกาเรนะ /พุทธัง อภิปูชะยามะ /หรือปูเชมะ) อิมินา สักกาเรนะ /ธัมมัง อภิปูชะยามะ / 
หรือ ปูเชมะ) อิมินา  สักกาเรนะ /สังฆัง อภิปูชะยามะ /หรือ ปูเชมะ)  

 บทบทนะโม  นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมาสัมพุทธัสสะ /นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระ หะโต 
สัมมาสัมพุทธัสสะ /นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมาสัมพุทธัสสะ/ 

 บทสัคเค สัคเค กาเม จะ รูปเป คิริสิขะระตะเฏ จันตะลิกเข วิมาเน ทีเป รัฏเฐ จะ คาเม ตะรุวะนะคะหะเน เคหะ
วัตถุมหิ เขตเต ภุมมา จายันตุ เทวา ชะละถะละวิสะเม ยักขะคันธัพพะนาคา ติฏฐันตา สันติเก ยัง มุนิวะระวะจะนัง สาธะโว เม 
สุณันตุฯ ธัมมัสสะวะนะกาโล อะยัมภะทันตา ธัมมัสสะวะนะกาโล อะยัม ภะทันตา ธัมมัสสะวะนะกาโล อะยัมภะทันตาฯ 

 คํากล่าว  ... “สาธุเด้อ เจ้าปู่ปรางค์กู่ ผู้ข้าขออนุญาตบาทคํา (ระบุชื่อตนเอง ชื่อบ้าน มาจากจังหวัดใด) ผู้ข้าได้ยิน      
คําเล่าลือไปฮอดหูผู้ข้า บัดนี้ผู้ข้าได้นําดอกไมธู้ปเทียน น้ําอบน้ําหอม มาสรงเจ้าปู่ปรางค์กู่เพ่ือได้เพ่ิงบารมีเจ้าปู่ปรางค์กู่         
ขอให้ผู้ข้าอยู่เย็นเป็นสุข”... แล้วนําน้ําอบน้ําหอมเข้าไปสรงองค์เจา้ปู่ปรางค์กู่ทุกองค์ ในปรางค์กู่ เสร็จแล้วน้ําท่ีสรงลงองค์เจ้าปู่
ปรางค์กู่ให้เอามือไปสัมผัส แล้วนํามาประพรมบนศีรษะหรือตามตัว เพ่ือความเป็นสิริมงคลแก่ตนเอง หรือชาวบ้านจะพากันตัก
น้ําท่ีทางวัดจัดรองไว้จากการสรงกู่ ซ่ึงชาวบ้านถือว่าเปน็น้ําพระพุทธมนต์อันศักดิ์สิทธิ์ นํากลับไปฝากลูกหลานหรือญาติ พ่ีน้อง
ท่ีไม่ได้มาร่วมงานพิธีสรงกู่  

 2. พิธีกรรมบญุเลี้ยงเจ้าปู่ปรางคก์ู่ จะเปน็การนําอาหารถวายเจ้าปูป่รางค์กู่ จะทําในเดือน 6 ทุกวันพุธแรกของเดือน  
นิยมเลี้ยงในวันพุธ โดยมีความเชื่อว่าจะมีความขลังและศักดิ์สิทธิ์มาก เป็นการประกอบพิธีกรรมท่ีมีความหมายโดยตรงต่อ
ระบบวิถีการเกษตร เพราะก่อนการลงทํานาทุกปจีะมีการทําอาหารเพื่อเลี้ยงพ่อยางกู่ เพราะคนในชุมชนเชื่อว่าพ่อยางกู่เป็นผู้ท่ี
คอยดูแลคนในหมู่บ้านไม่ว่าเร่ืองใดก็ตาม ท้ังท่ีเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตแทบท้ังสิ้น ทําให้คนในชุมชนร่วมกันว่าต้องมีการทําพิธีกรรมนี้
ก่อนการลงทํานาทุกปี โดยลักษณะของพิธีกรรมนี้ จะมีความเรียบง่ายไม่ใหญ่โตเท่าพิธีสรงกู่ท่ีจัดขึ้นทุกปี  

 3. พิธีกรรมแก้บนเจ้าปู่ปรางค์กู่ พิธีกรรมน้ีเป็นพิธีกรรมท่ีไม่สามารถระบุวันเวลาท่ีจัดเจนได้ เพราะขึ้นอยู่กับความสะดวก
ของผู้ท่ีจะมาแก้บน แต่เวลาในการทําการนั้นต้องเป็นเช้าก่อน 9.00 น. เท่าน้ัน โดยพ่อจํ้าหรือเฒ่าจ้ํา (ผู้ประกอบพิธีกรรม)  
จะเป็นผู้นําในการกล่าวแก้บน หรือการประกอบพิธีกรรมของผู้ท่ีจะมาแก้บน แต่สิ่งท่ีขาดไม่ได้ในการถวายของแก้บนนั้นคือ 
เป็นสิ่งของถวายหลักในการประกอบพิธีกรรมแก้บน ส่วนเครื่องเซ่นท่ีต้องเตรียมน้ันก็ขึ้นอยู่กับว่าผู้มาบนบานศาลกลา่ว 
จะบอกกล่าวต่อเจ้าปู่ปรางค์กู่ ผู้แก้บนต้องจัดหาสิ่งของ หรืออาหาร หรือการกระทําตามท่ีได้บนบานเอาไว้  

 เริ่มต้นกล่าวบท อิมินา สักกาเรนะ /พุทธัง อภิปูชะยามะ /หรือ ปูเชมะ) อิมินา สักกาเรนะ /ธัมมัง  อภิปูชะยามะ / 
หรือ ปูเชมะ) อิมินา สักกาเรนะ /สังฆัง อภิปูชะยามะ /หรือ ปูเชมะ)  

 บทบทนะโม นะโม  ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมาสัมพุทธัสสะ /นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต 
สัมมาสัมพุทธัสสะ /นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมาสัมพุทธัสสะ/ 



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด Journal of Roi Et Rajabhat University 

ปีที่ 12 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561  Volume 12 No.1 January – June 2018
241

 บทสัคเค สัคเค กาเม จะ รูปเป คิริสิขะระตะเฏ จันตะลิกเข วิมาเน ทีเป รัฏเฐ จะ คาเม ตะรุวะนะคะหะเน เคหะ
วัตถุมหิ เขตเต ภุมมา จายันตุ เทวา ชะละถะละวิสะเม ยักขะคันธัพพะนาคา ติฏฐันตา สันติเกยัง มุนิวะระวะจะนัง สาธะโว เม 
สุณันตุฯ ธัมมัสสะวะนะกาโล อะยัมภะทันตา ธัมมัสสะวะนะกาโล อะยัม  ภะทันตา ธัมมัสสะวะนะกาโล อะยัมภะทันตาฯ 

 คํากล่าว ...“สาธุเด้อ เทพเจ้าเหล่าเทวดา เจ้าท้ังหลายที่รักษาวัดวาอารามปรางคก์ู่ ณ ท่ีนี้ ตลอดท้ังเทพเจ้าเหล่า
เทวดาท่ีรักษาโบราณปรางค์กู่ที่สถิตอยู่ท่ีนี้ ในม้ือนี้ผู้ข้า (ระบุชื่อตนเอง) ได้มาไหว้บวงสรวงได้นําเครื่องสังเวยท่ีผู้ข้าได้บนบาน
สานกล่าวไว้แต่กี้แต่ก่อน ผู้ข้าจําบ่ลืม บัดนี้ผู้ข้าได้สมความมุ่งมาดปรารถนาผู้ข้าแล้ว ขออัญเชิญเจ้าปู่ปรางค์กู่ออกไปรับเคร่ือง
สังเวยข้างนอกปรางค์ ท่ีผู้ข้าจัดเตรียมไว้ถ่าแล้ว”... จากนั้นจุดธูปจดุเทียนปักบนเคร่ืองสังเวย จํานวน 9 ดอก       
 
บทสรุป 

 จากการศึกษาเจ้าปู่ปรางค์กู่ : ความเชื่อ วัฒนธรรมประเพณี และพิธีกรรม ตําบลมะอึ อําเภอธวัชบุรี จังหวัดร้อยเอ็ด  
สามารถสรุปประเด็นได้ดังนี้ 
  1. ด้านคติความเชื่อ คติความเชื่อท่ีมีต่อเจ้าปู่ปรางค์กู่ของชาวอําเภอธวัชบุรี จงัหวัดร้อยเอ็ด เป็นวัฒนธรรมอย่างหนึ่ง
ของมนุษย์ เนื่องจากมนุษย์ในสมัยด้ังเดิมยังมีความเจริญก้าวหน้าทางวิทยาศาสตรแ์ละเทคโนโลยีน้อย จึงเชื่อวา่ความเป็นไปของ
ชีวิตและสรรพสิง่ท้ังหลาย ล้วนเปน็การบันดาลมาจากผีและสิง่ศักดิ์สทิธิ์ โดยเฉพาะปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ เช่น ฟ้ารอ้ง ฟ้าผา่ 
อุทกภัย วาตภัยและแผ่นดินไหว เป็นต้น มนุษย์ตกใจกลัว เพราะไม่รู้กฎเกณฑ์ทางธรรมชาติ ส่งผลให้มนุษย์เชื่อว่าผี และ 
สิ่งศักดิ์สิทธ์ิท้ังหลายเหล่านั้นล้วนมีฤทธิ์เดชอํานาจ สามารถบันดาลให้เกิดความดีและความร้ายแก่มนุษย์ เม่ือมนุษย์ไม่สามารถ
ต่อสู้ด้วยกําลังได้ จึงยอมอยู่ใต้อํานาจของสิ่งศักดิส์ิทธิ์เหล่าน้ัน ทําให้มนุษย์มีความเชื่อในสิ่งศักด์ิสิทธิ์ อีกท้ังได้แสวงหาวิธีการ 
ท่ีจะแสดงออกถึงความเคารพบูชาด้วยการเซ่นไหว้ เพ่ือการแสดงความอ่อนน้อมภักดี ยอมรับอํานาจเหนือมนุษย์ และยอม 
อยู่ภายใต้อํานาจสิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่าง ๆ เพ่ือให้เกิดความอบอุ่นทางจิตใจ การดําเนินชีวิตของมนุษย์จึงมีความผูกพันกับความเชื่อ 
มาตั้งแต่ดึกดําบรรพ์  
  2. ด้านวัฒนธรรมประเพณี ประเพณีสรงกู่เจ้าปู่ปรางค์กู่ ประเพณีบุญเลี้ยงเจ้าปู่ปรางค์กู่ และประเพณีแก้บน 
เจ้าปู่ปรางค์กู่ เปน็ประเพณีท่ีจัดขึ้นเพ่ือสร้างความสัมพันธ์ระหว่างเจ้าปู่ปรางค์กู่กับชุมชน รวมท้ังอโรคยาศาลของพระเจ้า 
ชัยวรมันท่ี 7 ซ่ึงตั้งตระหงา่นอยู่ในชุมชน ทําให้เกิดความเชื่อความศรัทธา สาํนึกในความศักดิ์สิทธ์ของเจา้ปู่ปรางค์กู่ เกิดความรกั
และหวงแหน อนุรักษ์โบราณสถานคู่บ้านคู่เมืองของชาวอําเภอธวัชบุรี ให้คงอยู่ท้ังกายภาพและจิตวิญญาณ จนชุมชนเกิด 
ความเคารพยําเกรงไม่กล้าท่ีจะทําสิ่งท่ีไม่ดี โดยเชื่อว่าใครที่ลบหลู่เจ้าปู่ปรางค์นั้น จะมีอันเป็นไปไม่ช้าก็เร็ว เท่ากับว่าเป็น 
การช่วยอนุรักษ์โบราณสถานอโรคยาศาลให้คงอยู่กับชุมชนต่อไป เป็นการต่อลมหายใจให้โบราณสถาน ได้ทําหน้าท่ีเป็นสิ่งท่ี 
ยึดเหนี่ยวจิตใจของชาวบ้านตั้งแตอ่ดีตจนถึงปัจจุบนั   
  3. ด้านพิธีกรรม การประกอบพิธีกรรมสรงกู่ จะมีการสรงนํ้าเจ้าปูป่รางค์กู่ ประเพณีบุญเลี้ยงเจ้าปู่ปรางค์กู่  
และประเพณีแก้บนเจ้าปู่ปรางค์กู่ เพ่ือเป็นการประกอบพิธีบอกกล่าวสิ่งศักด์ิคู่บ้านคู่เมือง เป็นการเคารพยําเกรงเจ้าปู่ปรางค์กู่                        
โดยการนําเอาอาหาร ท้ังคาวหวานมาถวายเจ้าปู่ปรางค์กู่ เป็นพิธีกรรมท่ีบ่งบอกถึงการเคารพสักการะ และการขอโทษจากส่ิงท่ี
คนในชุมชนได้ล่วงเกินไปต่อพ่อยางกู่ ในความหมายโดยนัยยะของพิธีกรรมน้ี เปรียบเสมือนการที่ทําให้คนในชุมชนหลอมรวม
ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน การทํางานร่วมกันและยังเป็นการปลูกฝังเรื่องของความเชื่อปรางค์กู่ ให้กับคนในชุมชนและผู้ท่ีมา
เข้าร่วมในการประกอบพิธีกรรมน้ี โดยอดีตแล้วชาวบ้านจะเป็นผู้ดําเนินการจัดการเองทุกอย่าง ท้ังในเรื่องของการจัดสถานท่ี 
การทําอาหารเพ่ือเลี้ยงถวาย ส่วนในเรื่องพิธีกรรมการบอกกล่าวต่าง ๆ จะเป็นหน้าท่ีของพ่อจํ้าหรือเฒ่าจ้ํา (ผู้ประกอบพิธีกรรม) 
ซ่ึงเป็นผู้ท่ีได้รับการคัดเลือกจากคนในชุมชนให้มาทําพิธีกรรมต่าง ๆ และสืบทอดต่อกันมา  

 จากข้อมูลข้างต้นอาจสรุปได้ว่า การศึกษาเจ้าปู่ปรางค์กู่  : ความเชื่อ วัฒนธรรมประเพณี และพิธีกรรม ตําบลมะอึ 
อําเภอธวัชบุรี จังหวัดร้อยเอ็ด โดยบทบาทของปรางค์กู่ที่สําคัญทําให้เห็นได้ว่า ปรางค์กู่จะมีส่วนช่วยสร้างความเชื่อม่ันให้กับ 



วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด Journal of Roi Et Rajabhat University 

ปีที่ 12 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2561  Volume 12 No.1 January – June 2018
242  

 

คนในชุมชนในเร่ืองของกระบวนการผลิตการเกษตร และการสรา้งความศรัทธาเป็นท่ียึดเหนี่ยวจิตใจให้กับคนในสังคม ท้ังภายใน
และภายนอก รวมถึงยังเป็นศูนย์กลางของการรวมกลุ่มของผู้คน ท่ีเชื่อในเรื่องของความเช่ือปรางค์กู่ ทําให้เห็นถึงภาพของระบบ
ความสัมพันธ์ระหว่างคนกับคน คนกับปรางค์กู่ท่ีบ่งบอกถึงความเป็นสังคมอีสานได้อย่างชัดเจนมากย่ิงข้ึน สอดคล้องกับ บุญยงค์ 
เกศเทศ (ม.ป.ป.) กล่าวว่า ผู้คนส่วนใหญ่ในถิ่นอุษาคเนย์ยังคงเชื่อถือศรัทธาผีกันอย่างจริงจงัและม่ันคง สามารถสืบสานมรดก
ความเชื่อจากบรรพชนอย่างแนน่แฟ้น แม้ว่าผีสางเทวดาเป็นสิง่ท่ีตนไม่สามารถมองเห็นตัวตนก็ตาม แต่ศรัทธาความเชื่อท่ีได้สั่งสม
สืบทอดกันมายาวนานนั้น ยังคงความขลังและศักด์ิสิทธิ์อยู่ตลอดเวลา จึงต้องมีการทําพิธีกรรมอ้อนวอนขอความเมตตาหรือไม่ 
ก็บวงสรวง บัตรพลี เซ่นสังเวย แก่เหล่าภูตผี วิญญาณท้ังหลายให้ช่วยขจัดปัดเปา่ความเจบ็ป่วย หรือทุกข์ยากเหล่านัน้ให้หมดสิ้นไป 
ตลอดจนอํานวยประโยชน์ทางเกษตรกรรมให้ได้ผลผลิตดี เนื่องจากคนส่วนใหญ่ประกอบอาชีพกสิกรรมเพาะปลูกเป็นปัจจัยหลัก  
สอดคล้องกบัแนวคิดของกิง่แก้ว อัตถากร (2534) กล่าวว่าพิธีกรรมเป็นวัฒนธรรมท่ีคนไทยในสงัคม ได้สร้างข้ึนเพ่ือเป็นหลักประกัน
ความม่ันคงทางจติใจเม่ือประกอบพิธีกรรมใดไปแล้ว ผู้ประกอบพิธีกรรมนั้นย่อมมีความสบายใจ และมีความหวังในชีวิต 
เพราะเชื่อว่าพิธีกรรมต้องนําไปสู่ผลท่ีคาดหวังไว้ 

 คติความเชื่อเรื่องปรางค์กู่ท่ีสง่ต่อผลการดํารงชีวิตของคนในสังคมนั้น ปรางค์กู่มีบทบาทที่สําคัญต่อวิถีการผลิตของ
คนอีสาน และมีนยัยะในเรื่องของความสัมพันธ์ระหว่างคนกับธรรมชาติ ซ่ึงปรางค์กูจ่ะเป็นผู้ท่ีคอยช่วยเหลือและควบคุมทางสงัคม
อีกกลไกหนึ่งในระบบวิถีการผลิตซ่ึงความเชื่อในด้านนี้น้ันเกิดจากการท่ีคนในสังคมให้การยอมรับปรางค์กู่เข้ามาเป็นส่วนหนึ่ง 
ในการดําเนินชีวิต ยังเป็นการเสริมสร้างความม่ันใจ เชื่อม่ันให้กับคนในชุมชนก่อนการจะทําภารกิจ หรือกิจกรรมใด ๆ ก็ตาม 
ให้เกิดผลสําเร็จตามความเชื่อด้ังเดิมนั้น ปรางค์กู่เป็นสถานท่ีไว้สําหรับนักเดินทาง หรือสถานอโรคยาศาล (โรงพยาบาล) ซ่ึงเป็น
สถานท่ีอํานวยความสะดวกให้กับคนที่เดินทางผ่านไปยังเมอืงต่าง ๆ และยังช่วยรักษาโรคภัยที่ได้รับจากการเดินทาง สังเกตได้
โดยรอบปรางค์กู่จะเห็นถึงสถานท่ีพักพิง แหล่งนํ้า แหล่งอาหารที่อุดมสมบูรณ์ ประกอบกับสถานท่ี สามารถเข้าถึงได้ง่าย 
และเป็นทางผ่านไปยังหัวเมืองต่าง ๆ ปรางค์กู่จึงนบัว่าเป็นสถานท่ีท่ีช่วยเหลือผู้คนในสังคม จากอดีตจนถึงปัจจบุัน และมีความ
เกี่ยวข้องกับศาสนา พิธีกรรมและความเชื่อของคนในสังคมอีกด้วย ถึงแม้ว่ายุคสมัยจะมีการเปล่ียนแปลงไปอย่างไรก็ตาม ปรางค์กู ่
ก็ยังเป็นสถานที่ท่ีช่วยเหลือผู้คนในสังคม ไม่ว่าด้านใดก็ด้านหนึ่ง ถึงแม้ว่าสภาพการณ์ทางสังคมจะมีการเปล่ียนแปลงไปก็ตามแต่
บทบาทของปรางค์กู่ยังดํารงอยู่ในสังคม เพราะสงัคมยังมีการให้การยอมรับและระบบคุณค่าร่วมกันของคนในสงัคมต่อปรางค์กู่  

 
เอกสารอ้างอิง 
กิ่งแก้ว อัตถากร. (2534). ไทยคดีศึกษา : อารยธรรม. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.  
บุญยงค์ เกศเทศ. (ม.ป.ป). ผีวิถีคน ความเชื่อและการพ่ึงพาระหว่างคนกับผี. มหาสารคาม: กากะเยียสํานักพิมพ์. 
วิกิเพียเดีย สารานุกรมเสรี. (2560). พระเจ้าชัยวรมันท่ี 7. สืบค้นเม่ือวันท่ี 17 สิงหาคม 2560. ได้จาก https://th.wikipedia.org/wiki 
วิชญดา ทองแดง และคณะ. (2547). อโรคยาศาล โรงพยาบาลขอมในมุมมองชาวบ้าน. วารสารเมืองโบราณ, 30(3), 75-99. 
สยาม กิ่งเมืองเก่า และหอมหวน บัวระภา. (2558). อโรคยาศาล : ประเพณี พิธีกรรม ความเชื่อในจังหวัดขอนแก่น. 
  วารสารวิถีสังคมมนุษย์, 3(1), 56-78.  
สันติ ทิพนา. (2558). ปรากฏการณ์ทางสังคมและกลวิธีการนําเสนอเรื่องสั้นในนิตยสารรายสัปดาห์ ปีพุทธศักราช 2555.  
  วิทยานิพนธ์ ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาภาษาและวรรณกรรมไทย. มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยราชภัฏ 
  มหาสารคาม.  
อมรา พงศาพิชญ์. (2538). วัฒนธรรม ศาสนา และชาติพันธ์ุ : วิเคราะห์สังคมไทย. กรุงเทพฯ: สํานักพิมพ์จุฬาลงกรณ์ 
  มหาวิทยาลัย.  




