
      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[167] 
 

Analysis of symbolism reflecting the theme of death in the film      
"The Undertaker" 

 
Sarocha Taiphrom 
Mahasrakham university 
Email: 65011215049@msu.ac.th 
Anchuleepron Padthum 
Mahasrakham university 
Email: 65011215162@msu.ac.th 
Preecha Sakorn 
Mahasrakham university 
E-mail: Preecha.s@msu.ac.th   
Siriwiwat Lata 
Mahasrakham university 
Email: Siriwiwat.l@msu.ac.th 

Received Reviewed Revised Accepted 
14/11/2025 08/01/2026 18/01/2026 20/01/2026 

Abstract 
Background and Aims: This research, titled "An Analysis of Symbolism Reflecting the 
Concept of Death in the Film the Undertaker," examines the film’s narrative architecture 
and the symbolic layers embedded within its portrayal of mortality. The study explores 
how the cinematic medium serves as a vehicle for articulating social and philosophical 
perspectives on life and death, specifically within the cultural landscape of Northeastern 
Thailand (Isan) and broader Thai society. 
Methodology: This qualitative study draws on Storytelling Theory and Semiology as its 
primary analytical frameworks. The research process involved a close reading of the 
film’s visual compositions, supplemented by a review of relevant academic literature. 
To deepen the analysis, in-depth interviews were conducted with the director, providing 
direct insight into the conceptual intent and the symbolic logic used throughout the film. 
This multi-faceted approach ensures a nuanced understanding of the work. 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[168] 
 

Results: The findings indicate that The Undertaker employs a parallel narrative structure-
centered on the characters "Jerd" and "Xiang"- to mirror diverse human responses to 
death, ranging from existential dread and attachment to ultimate acceptance.  
This progression aligns with Gustav Freytag’s dramatic arc, tracing the characters' 
psychological evolution toward the realization that death is an intrinsic facet of 
existence. Both the semiotic analysis and directorial insights reveal a deliberate use of 
characterization, mise-en-scène, lighting, and local funerary rites-such as coffin tapping, 
the ritual binding of the deceased, and the traditional egg-tossing ceremony-to convey 
Buddhist tenets of detachment and the cyclical nature of life. 
Conclusion: The study concludes that The Undertaker transcends conventional 
entertainment, functioning as a vital cultural site that articulates profound ontological 
views on mortality. By seamlessly weaving Isan traditions into the fabric of contemporary 
Thai values, the film recontextualizes death not as a finality, but as a natural transition 
within the broader continuum of life. 
Keywords: semiology; death; Thai film; The Undertaker 

  



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[169] 
 

การวิเคราะห์สัญญะที่สะท้อนประเด็นความตายในภาพยนตร์ “สัปเหร่อ” 
 

สโรชา ไตรพรม 
Mahasrakham university 
อีเมล: 65011215049@msu.ac.th 
อัญชุลีพร ปัดทุม 
Mahasrakham university 
อีเมล: 65011215162@msu.ac.th 
ปรีชา สาคร 
Mahasrakham university 
อีเมล: Preecha.s@msu.ac.th   
สิริวิวัฒน์ ละตา 
Mahasrakham university 
อีเมล: Siriwiwat.l@msu.ac.th 
บทคัดย่อ 
ภูมิหลังและวัตถุประสงค์: งานวิจัยเรื่อง “การวิเคราะห์สัญญะที่สะท้อนประเด็นความตายในภาพยนตร์
เรื ่อง สัปเหร่อ” มุ่งศึกษาโครงสร้างการดำเนินเรื่องและตีความสัญญะที่แฝงนัยเกี่ยวกับความตาย  
เพื่อสำรวจว่าภาพยนตร์ถ่ายทอดมุมมองทางสังคมและปรัชญาชีวิตผ่านบริบทวัฒนธรรมอีสานและ
สังคมไทยอย่างไร 
ระเบียบวิธีการวิจัย: ผู้วิจัยใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยประยุกต์ใช้ทฤษฎีการเล่าเรื่อง (Storytelling 
Theory) และทฤษฎีสัญญะวิทยา (Semiology Theory) เป็นกรอบในการวิเคราะห์ ข้อมูลหลักได้จาก
การสังเกตรายละเอียดในภาพยนตร์ การวิเคราะห์องค์ประกอบภาพ และการศึกษาค้นคว้าจากเอกสาร
วิชาการที่เกี่ยวข้อง นอกจากนี้ยังมีการสัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้กำกับภาพยนตร์เพื่อเจาะลึกถึงแนวคดิและ
เจตนารมณ์ในการสื่อสารสัญญะต่าง ๆ เพื่อให้ได้ผลการวิเคราะห์ครอบคลุม 
ผลการวิจัย: ผลการศึกษาพบว่า ภาพยนตร์เรื่อง สัปเหร่อ วางโครงสร้างการเล่าเรื่องแบบคู่ขนานผ่าน
ตัวละคร “เจิด” และ “เซียง” เพื่อสะท้อนทัศนคติที่หลากหลายต่อความตาย ทั้งในแง่ความกลัว การยึด
ติด และการยอมรับ ซึ ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ Gustav Freytag ที ่แสดงให้เห็นพัฒนาการทาง
ความคิดของตัวละครจนนำไปสู่การตระหนักว่าความตายเป็นส่วนหนึ่งของชีวิต จากการสัมภาษณ์ผู้
กำกับและวิเคราะห์เชิงสัญญะ พบว่าภาพยนตร์จงใจใช้ตัวละคร ฉาก แสง สี รวมถึงพิธีกรรมท้องถิ่น เช่น 
การเคาะโลง การมัดตราสัง และการโยนไข่ เป็นสื่อกลางสำคัญในการถ่ายทอดปรัชญาพุทธศาสนาเรื่อง
การปล่อยวางและวัฏจักรของธรรมชาติ 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[170] 
 

สรุปผล: งานวิจัยสรุปได้ว่า สัปเหร่อ ไม่ได้เป็นเพียงภาพยนตร์เพื่อความบันเทิง แต่ยังทำหน้าท่ีเป็นพื้นที่
ทางวัฒนธรรมที่สะท้อนโลกทัศน์และปรัชญาเกี่ยวกับความตายได้อย่างคมชัด โดยสามารถเชื่อมโยง
จารีตประเพณีของชาวอีสานเข้ากับคุณค่าทางสังคมไทยในภาพรวม และช้ีให้เห็นว่าความตายไม่ใช่จุดจบ 
แต่คือการเปลี่ยนผ่านตามครรลองของชีวิตอย่างแท้จริง 
คำสำคัญ: สัญญะวิทยา; ความตาย; ภาพยนตร์ไทย; สัปเหร่อ 
 
บทนำ 

ภาพยนตร์นั้นถือกำเนิดขึ้นมาครั้งแรกเมื่อปี พ.ศ.2438 โดยพี่น้องตระกูลลูมิแอร์ ซึ่งนำเครื่อง
ซีเนมาโตกราฟ (Cinematograph) มาจัดฉายภาพยนตร์เรื่องสั้น ณ กรุงปารีส ประเทศฝรั่งเศส จากนั้น
ภาพยนตร์ก็แพร่หลายไปยังประเทศต่าง ๆ อย่างรวดเร็ว รวมถึงประเทศไทย (ศศิ เอาทารยกุล , 2557) 
ผู้ชมจำนวนมากนิยมชมภาพยนตร์เพื่อความบันเทิง เพื่อการผ่อนคลาย ส่งผลให้ผู้สร้างภาพยนตร์ต้อง
พัฒนาเนื้อหา และรูปแบบให้มีความสนุกสนาน ตื่นเต้น และน่าติดตามมากยิ่งขึ้น ทั้งเพื่อมอบความสุข
แก่ผู้ชม และสร้างผลกำไรทางธุรกิจ ความนิยมดังกล่าวทำให้วงการภาพยนตร์เติบโตอย่างต่อเนื่อง และ
ขยายตัวไปสู่ระดับนานาชาติ ด้วยความก้าวหน้าของเทคโนโลยี ผู้ชมสามารถรับชมภาพยนตร์ได้อย่าง
สะดวก ไม่ว่าจะอยู่ที ่ใดในโลก จึงทำให้การสร้างภาพยนตร์เพื ่อความบันเทิงเพิ่มขึ ้นอย่างต่อเนื่อง 
อย่างไรก็ตาม การผลิตภาพยนตร์หนึ่งเรื่องไม่ใช่เรื่ องง่าย หากต้องการให้ภาพยนตร์มีความโดดเด่น 
จำเป็นต้องอาศัยองค์ประกอบหลายประการ ไม่ว่าจะเป็น บทภาพยนตร์ ดารานักแสดง โครงเรื่อง แก่น
เรื่องที่ น่าสนใจ การออกแบบเครื่องแต่งกาย สี ฉาก เสียง มุมกล้อง เป็นต้น (รัตนรรณ พัดนวล, 2563) 
ที่สำคัญภาพยนตร์ถูกยกย่องว่าเป็นศิลปะแขนงที่ 7 ที่มีการนำศิลปะหลากหลายแขนงมาใช้ในการสร้าง
มิติทางด้านอารมณ์ ภาพยนตร์เป็น ศิลปะที่ว่าด้วยสุนทรียศาสตร์ (Aesthetics) ที่เป็นตัวกลางในการ
ถ่ายทอดเรื ่องราวและ สะท้อน มุมมองในมิติทางด้าน ประวัติศาสตร์ สังคม วัฒนธรรม ความเช่ือ  
และอื่นๆ ในแต่ละยุคสมัยได้เป็นอย่างดี (Sakorn, 2023) ยิ่งในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับ “ความตาย” 
 ซึ่งถือเป็นปรากฏการณ์ที่มนุษย์พึงตั้งคำถามทั้งในเชิงปรัชญา ศาสนา และวัฒนธรรม ภาพยนตร์จึง
กลายเป็นพื้นที่ที่เหมาะสมสำหรับการตั้งคำถามว่า ใคร เป็นผู้ผลิตความหมายของชีวิต และความตาย
อย่างไร ภายใต้การรับรู้ทางสังคม แนวคิด “สัญญะ” (Sign) จึงมีบทบาทเป็นเครื่องมือเชิงวิเคราะห์ต่อ
การอ่านภาพยนตร์ เนื่องจาก “สัญญะ” (Sign) หมายถึง สรรพสิ่งทุกอย่างที่มีความหมายมากกว่าตัว
ของมันเอง กล่าวคือ สัญญะเป็นสิ่งที ่มีลักษณะทางกายภาพ และมีรูปธรรม อาจอยู่ในรูปของภาพ  
เสียง อักษร วัตถุ หรือสิ ่งอื ่นใด ผู ้ใช้สัญญะย่อมตระหนักถึงรูปธรรมดังกล่าวว่าเป็นตัวแทนของ
ความหมายบางอย่างที่ต้องการสื่อออกไป ดังนั้น สัญญะจึงมิได้มีเพียงตัวตนของมันเองเท่านั้น หากยังมี
ความหมายที่ผู้ใช้ตั้งใจถ่ายทอดแฝงอยู่ด้วย (ชมพูนุท วุฒิมา และวริสรา ห้องทรัพย์, 2565) 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[171] 
 

ภาพยนตร์ “สัปเหร่อ” ซึ่งหยิบยกเล่าถึงชีวิตของผู้ประกอบอาชีพซึ่งอยู่ใกล้ชิดกับความตาย
มากที่สุดในสังคมไทยจึงนับเป็นกรณีศึกษาที่เหมาะสมสำหรับการวิเคราะห์เชิงสัญญะที่เกี่ยวข้องกับ
แนวคิดเรื ่องความตาย เพราะนอกจากจะสะท้อนภาพของความตายแล้ว ยังสะท้อนทัศนคติทาง
วัฒนธรรม ศาสนา และ จิตวิญญาณของมนุษย์ต่อชีวิตที ่อยู ่ ระหว่างมีชีวิต และหลังความตาย  
การดำเนินชีวิตในฐานะผู้ทำหน้าที่ประกอบพิธีกรรม การรับรู้ในฐานะผู้เป็นพยานของความตาย และการ
เผชิญหน้ากับสภาวะไม่มีชีวิตอยู่ (absence of presence) ที่นักวิจัยด้านสัญญะภาพยนตร์ Freeman 
(2004) ช้ีว่าเป็นคุณลักษณะของการแสดงความหมายของความตายในภาพยนตร์  

ด้วยเหตุนี้ บทความนี้จึงมุ่งศึกษาภาพยนตร์สัปเหร่อ โดยเฉพาะในส่วนที่เป็นภาพสะท้อน
สังคม วัฒนธรรม ประเด็นที่เกี่ยวข้องกับความตายในบริบทสังคมอีสานโดยใช้แนวคิดโครงสร้างการเล่า
เรื ่อง (Storytelling Theory) วิเคราะห์โครงสร้างการเล่าเรื ่องให้สะท้อนถึง เป้าหมาย ปมขัดแย้ง 
อุปสรรค และ บทสรุปของภาพยนตร์ เพื่อให้เข้าถึงพัฒนาการทางอารมณ์และจิตใจของตัวละครหลักท่ีมี
ต่อความตาย จากจุดเริ่มต้นของเรื่อง (Setup) พัฒนาการของเรื่อง (Confrontation) ไปสู่จุดสูงสุดของ
เรื่อง (Climax) ที่ตัวละครต้องเผชิญหน้ากับความจริงของการสูญเสีย ที่จะสามารถนำผู้ชมไปสู่การ
ยอมรับธรรมชาติของชีวิตตามหลักพุทธศาสนาเรื ่อง อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ได้อย่างเป็นรูปธรรม  
นอกจากจะศึกษาโครงสร้างการเล่าเรื่องแล้วผู้วิจัยยังมุ่งศึกษาสัญญะของภาพยนตร์ที่เกี่ยวข้องกับ
แนวคิดเรื ่องความตาย  และทำความเข้าใจความหมายของสัญญะในหลากหลายมิติที ่เกี ่ยวข้องกับ
แนวคิดเรื่อง “ความตาย” โดยไม่ได้จำกัดความตายไว้เพียงการสิ้นสุดของชีวิตเท่านั้น หากแต่พิจารณา
ในฐานะกระบวนการของการเปลี่ยนแปลง การหลุดพ้น และการยอมรับ ซึ่งสะท้อนโลกทัศน์ทางศาสนา 
และวัฒนธรรมของสังคมไทย การวิเคราะห์เชิงสัญญะในภาพยนตร์ สัปเหร่อ จึงเป็นแนวทางสำคัญใน
การทำความเข้าใจการสร้างความหมายของความตายผ่านสื่อภาพยนตร์ จนนำไปสู่การตระหนักรู้  
(Self-realization) ว่าความตายไม่ใช่จุดสิ ้นสุดของคน แต่เป็นส่วนหนึ่งของชีวิตอันเป็นพื ้นที ่ทาง
วัฒนธรรมที่หลอมรวมระหว่างศิลปะ การเล่าเรื่อง และ ความเชื่อในวิถีวัฒนธรรมของผู้คนในบริบท
สังคมอีสาน 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพื่อศึกษาโครงสร้างการเล่าเรื่องของภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อ 
2. เพื่อศึกษาสัญญะของความตายที่ปรากฏในภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อ 

 
 
 
 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[172] 
 

ขอบเขตของการวิจัย 
1. ขอบเขตการศึกษา 

ศึกษาภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อ ผลิตในปี 2566 โดยผู้กํากับ ต้องเต ธิติ ศรีนวล ซึ่งกล่าวถึง
แนวคิด และมุมมองเกี่ยวกับ “ความตาย” 

2. ขอบเขตระยะเวลา 
ใช้ระยะเวลาในการดำเนินการวิจัยครั้งนี้ จำนวน 4 เดือน (ตั้งแต่วันที่ 30 พฤศจิกายน 

2567 ถึง 31 มีนาคม 2568) 
 
กรอบแนวคิดการวิจัย 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพยนตร์เร่ือง “สัปเหร่อ” 
(พ.ศ. 2566, กำกับโดย ต้องเต ธิติ ศรีนวล) 

 

กรอบแนวคิดการวเิคราะห์ภาพยนตร ์
 

ทฤษฎีโครงสร้างการเล่าเร่ือง 
(Storytelling) 

• วิเคราะหโ์ครงสรา้งการเล่า
เรื่อง 

• การเชื่อมโยงโครงสรา้งกบั
แนวคิดความตาย 

 

ทฤษฎสีัญญะวิทยา (Semiology) 
• วิเคราะห์สัญญะที่สะท้อนแนวคิด

เรื่องความตาย ได้แก่ ตัวละคร การแสดง 
การจัดแสง การจัดวางองค์ประกอบมุม
กล้อง และสัญญะที ่ เก ี ่ยวก ับงานศพที่
ปรากฏในภาพยนตร์สัปเหร่อ 

• ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างสัญญะ 
(sign) กับความหมาย (meaning) 

 

การถ่ายทอดแนวคิด “ความตาย” ในภาพยนตร์ 
มิติทางสังคม และวัฒนธรรม 

การยอมรับความตาย และวงจรชีวิต 
การตีความเชิงสัญญะในบริบทภาพยนตร ์



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[173] 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมุ่งศึกษาโครงสร้างการ

เล่าเรื่อง ผ่านมิติเชิงวัฒนธรรมชุมชนอีสาน และวิเคราะห์สัญญะที่ปรากฏในภาพยนตร์ เพื่อศึกษา
ความหมาย และนัยยะที่สะท้อนประเด็นเกี่ยวกับ “ความตาย” ทั้งนี้ การดำเนินงานวิจัยสามารถแบ่ง
ออกเป็น 5 ขั้นตอน ดังนี ้

ขั้นตอนที่ 1 กำหนดประชากร โดยประชากรที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ ภาพยนตร์ไทย เรื ่อง 
สัปเหร่อ (2566) กำกับภาพยนตร์โดย ธิติ ศรีนวล โดยผู้วิจัยใช้วิธีการรับชมภาพยนตร์อย่างละเอียดเพื่อ
ศึกษาโครงสร้างการเล่าเรื่อง และ สัญญะที่ปรากฏในภาพยนตร์ พร้อมจัดกลุ่มการแสดงออกของสัญญะ 
และวเิคราะห์ร่วมกับจัดองค์ประกอบภาพในการสื่อความหมายของภาพยนตร์  

ขั้นตอนที่ 2 กำหนดระยะเวลาในการวิจัย การวิจัยครั้งนี้ได้วางแผน และดำเนินงานภายใน
ระยะเวลา 4 เดือน โดยแบ่งกระบวนการออกเป็นลำดับขั้นตอน ได้แก่ การรวบรวมข้อมูลเบื้องต้น  
การคัดเลือกภาพยนตร์ การรับชมศึกษาโครงสร้างการเล่าเรื่อง และวิเคราะห์สัญญะ และการนำเสนอ
ผลการวิจัย  

ขั้นตอนที่ 3 การเก็บรวบรวมข้อมูล ผู ้วิจัยแบ่งประเภทข้อมูลที่ใช้ในการวิจัยออกเป็น 2 
ประเภท คือ 

ประเภทที่ 1 คือ ข้อมูลเอกสาร ได้แก่ หนังสือ วิทยานิพนธ์ วรรณกรรมที่
เกี่ยวข้อง และบทวิจารณ์ที่เกี่ยวข้องกับสัญญะวิทยาและความตาย 

ประเภทท่ี 2 คือ ข้อมูลภาพยนตร์ ได้แก่ ภาพยนตร์ที่มีเนื้อหาเกี่ยวข้องกับความ
ตาย ซึ่งใช้เป็นกรณีศึกษาในการวิเคราะห์สัญญะ 

ประเภทที่ 3 คือ การสัมภาษณ์เชิงลึกกับผู ้กำกับภาพยนตร์ เพื ่อให้เข้าถึง
เจตนารมณ์และเทคนิคการสื่อความหมายที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น 

ขั้นตอนที่ 4 การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยจะใช้การวิเคราะห์แบบบูรณาการผ่าน 2 ทฤษฎีหลัก 
เพื่อตอบวัตถุประสงค์การวิจัยใช้แนวคิดโครงสร้างการเล่าเรื่อง (Storytelling Theory) ตามแนวคิดของ 
Gustav Freytag 5 ขั้นตอน ได้แก่ การเริ่มเรื่อง (Explosion), การพัฒนาเหตุการณ์ (Rising Action), 
ภาวะวิกฤต (Climax), การผ่านพ้นภาวะวิกฤต (Falling Action) และการยุติเรื่องราว (Ending) แล้ว
วิเคราะห์การดำเนินเรือ่งแบบคู่ขนานระหว่างตัวละคร “เจิด” (ตัวแทนความกลัว) และ “เซียง” (ตัวแทน
ความรัก/การยึดติด) เพื ่อแสดงพัฒนาการทางอารมณ์ที ่มีต่อความตาย โดยใช้ทฤษฎีสัญญะวิทยา 
(Semiology Theory) อ้างอ ิงแนวค ิดของ Roland Barthes เพ ื ่อศ ึกษาความส ัมพ ันธ ์ระหว ่าง  
“ตัวหมาย” (Signifier) และ “ตัวหมายถึง” (Signified) ในบร ิบทของความตายเพื ่อต ีความหา
ความหมายที่ผู้สร้างต้องการสื่อสาร 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[174] 
 

ขั้นตอนที่ 5 การนำเสนอข้อมูล ผู ้วิจัยนำเสนอผลการวิเคราะห์ในรูปแบบการพรรณนา 
(Descriptive Presentation) โดยเร ียบเร ียงตามลำดับของวัตถุประสงค์การว ิจ ัย พร ้อมแสดง
ภาพประกอบ และคำอธิบายเพื่อให้เข้าใจความหมายของสัญญะที่ปรากฏได้อย่างชัดเจน 
 
ผลการวิจัย 

ภาพยนตร์ สัปเหร่อ (พ.ศ. 2566, กำกับโดย ต้องเต ธิติ ศรีนวล) เป็นเรื ่องราวของ เจิด  
เด็กหนุ่มท่ีเรียนจบกฎหมาย มีพ่อ สัปเหร่อศักดิ์ ทำอาชีพ เป็นสัปเหร่อ เขาหวังจะไปสอบเป็นข้าราชการ 
ระหว่างนั้นพ่อมีอาการป่วยจนเขาต้องมาช่วยทำงานกับศพ  เซียงเพื่อนของเขามาขอร้องให้เขาทำพิธี
ถอดจิตไปโลกความฝันเพื่อไปหาใบข้าวแฟนสาวที่ฆ่าตัวตาย ด้วยคำแนะนำของสัปเหร่อศักดิ์พ่อของเจิด 
โดยเซียงต้องมาช่วยงานสัปเหร่อกับเจิด เพื่อแลกกับการทำพิธีถอดจิตเพื่อไปเจอคนรักที่ตายไป หลังจาก
ที่พ่อของเซียงจากไป เขาเข้าใจความตาย และพิธีกรรมที่เกี่ยวกับความตายและทำอาชีพสัปเหร่อแทน
พ่อในที่สุดโดยยังมีความหวังว่าเขาจะสอบเป็นข้าราชการในสาขาท่ีร่ำเรียนมา 

หากพิจารณาตามกรอบแนวคิด ทฤษฎีโครงสร้างการเล่าเรื ่อง (Storytelling) และทฤษฎี
สัญญะวิทยา (Semiology) ได้ผลการวิจัยดังนี้ 

1. ผลการวิเคราะห์ตามทฤษฎีโครงสร้างการเล่าเรื ่อง  จากการวิเคราะห์ภาพยนตร์ 
“สัปเหร่อ” (พ.ศ. 2566) พบว่า โครงสร้างการเล่าเรื่องมีลักษณะสอดคล้องกับแนวคิดของ Gustav 
Freytag ซึ่งประกอบด้วย 5 องค์ประกอบหลัก ดังนี้ 

1.1 การเริ่มเรื่อง (Explosion) ภาพยนตร์เปิดเรื่องด้วยการแนะนำตัวละคร “เจิด” ชาย
หนุ่มในชุมชนอีสานที่วัย 25 ปี ที ่ต้องมารับหน้าที่เป็นสัปเหร่อแทนพ่อเนื่องจากพ่อมีอาการป่วย 
บรรยากาศในช่วงต้นเรื่องถูกสร้างให้เต็มไปด้วยความขัดแย้งทางอารมณ์ระหว่างความกลัวผีกับหน้าท่ีต่อ
ครอบครัว สะท้อนสภาวะจิตใจของตัวละครที่ยังไม่เข้าใจความตายอย่างแท้จริง ขณะเดียวกัน เส้นเรื่อง
ของ “เซียง” ซึ่งเป็นตัวละครจาก ไทบ้าน เดอะซีรีส์ 2.2 ถูกเชื่อมเข้ามาในโครงเรื่องใหม่ในบทบาทชาย
หนุ่มที่สูญเสีย “ใบข้าว” คนรักของตนไป และไม่อาจยอมรับการตายนั้นได้ ภาวะโศกเศร้า และการยื้อ
ความรักของเซียงกลายเป็นแรงขับทางอารมณ์ที่สำคัญในการขับเคลื่อนเรื่องราวให้ดำเนินไปข้างหน้า  
การเปิดเรื่องวางฐานความขัดแย้งคู่ขนาน ระหว่างเจิดผู้กลัวความตายแต่ต้องทำงานกับศพ และเซียงผู้
ไม่กลัวความตายแต่กลัวการสูญเสีย สองเส้นเรื่องนี้ถูกออกแบบให้ค่อย ๆ บรรจบกันผ่านพ่อของเจิด  
ผู้เป็นสัปเหร่อรุ่นเก่า ซึ่งเปรียบเสมือน ผู้รู้ และตัวแทนของความตาย 

1.2 การพัฒนาเหตุการณ์ (Rising Action) ในช่วงนี้ตัวละคร เจิด และเซียง ต้องเริ่มเผชิญ
กับความจริงที่ไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ โดย เจิด ต้องเรียนรู้การทำหน้าที่สัปเหร่อ ทั้งการอาบน้ำศพ การสวด
อภิธรรม และการเตรียมพิธีเผา แม้จะหวาดกลัวแต่ก็เริ่มเข้าใจว่าหน้าที่นี้คือการส่งต่อ และการดูแล
ผู้เสียชีวิตด้วยความเคารพไม่ใช่สิ่งน่ารังเกียจ ส่วนเซียง เริ่มแสวงหาวิธีที่จะพบใบข้าวอีกครั้ง เขาอ่าน



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[175] 
 

ตำรา ศึกษาความเชื่อเกี่ยวกับการถอดจิต และเดินทางไปปรึกษาพ่อของเจิด ซึ่งมีความสามารถในการ
ทำพิธีกรรม การพัฒนาเหตุการณ์ในช่วงนี้ทำให้ทั้งสองตัวละครเริ่มเชื่อมโยงกัน เซียงตกลงจะช่วยเจิด
ทำงานเป็นสัปเหร่อเพื่อแลกกับการที่พ่อของเจิดจะทำพิธีถอดจิตให้เขาได้พบคนรักในโลกหลังความตาย 
ในเชิงโครงสร้าง ช่วงนี้คือการสะสมปมขัดแย้งทั้งภายใน และภายนอกของตัวละคร โดยเจิดต้องต่อสู้กับ
ความกลัวในใจ ส่วนเซียงต้องต่อสู้กับความยึดมั่นในอดีต ซึ่งต่างฝ่ายต่างสะท้อนความไม่เข้าใจความตาย
ในรูปแบบของตนเอง 

1.3 ภาวะวิกฤต (Climax) เหตุการณ์สำคัญที่สดุของเรื่องเกิดขึ้นเมื่อ “พ่อของเจิด” ซึ่งเป็น
ผู้รู้เกี่ยวกับการทำพิธีถอดจิตเพียงคนเดียวกำลังจะเสียชีวิต และเซียงได้กลายเป็น “คนสุดท้าย” ที่พ่อ
ของเจิดจะทำพิธีถอดจิตให้ก่อนตาย ฉากนี้เป็นจุดเปลี่ยนเชิงสัญญะของเรื่อง เพราะเป็นการเชื่อมโยง
โลกของคนเป็นกับโลกของคนตายผ่านพิธีกรรม โดยในภาวะวิกฤต ทั้งสองตัวละครต้องพบกับความจริง
ของการสูญเสีย สำหรับ เซียง การได้พบใบข้าวในโลกหลังความตายไม่ใช่การได้ครอบครอง แต่คือการ
เรียนรู้ว่าความรักแท้คือการปล่อยให้จากไป ส่วนสำหรับ เจิด การเห็นพ่อเสียชีวิตต่อหน้าต่อตา ทำให้
เข้าใจว่าความตายคือส่วนหนึ่งของชีวิตที่ไม่ควรกลัว ในเชิงโครงเรื่อง ภาวะวิกฤตจึงเป็นจุดรวมของสอง
เส้นเรื่อง ที่ทั้งคู่ได้พบ คือ การตายจากความยึดมั่นในอัตตา ซึ่งก็คือการตจายจากความยึดมั่นในตัว  
ของเราเอง การยึดมั่นในร่างกาย หรือการยึดมั่นในวิญญาณ เพื่อเกิดใหม่เป็นผู้ที่เข้าใจ และเป็นผู้ที่
สามารถยอมรับธรรมชาติของการดับสลายไป 

1.4 การผ่านพ้นภาวะวิกฤต (Falling Action) กล่าวถึงหลังพิธีกรรมถอดจิตพ่อของเจิด
เสียชีวิตลง ขณะที่เซียงกลับสู่โลกแห่งความจริงพร้อมกับการยอมรับ และไม่พยายามตามหาวิญญาณ
ของใบข้าว และเลือกใช้ชีวิตด้วยความเข้าใจว่าความรักกับความตายเป็นสิ่งเดียวกันในวงจรชีวิต  
ส่วนเจิดเองเริ่มสืบทอดหน้าที่สัปเหร่อแทนพ่อที่จากไป แม้ยังคงมีความกลัวอยู่บ้าง แต่ก็สามารถทำ
หน้าที่เป็นอย่างดี ในเชิงโครงเรื่องการผ่านพ้นภาวะวิกฤต สะท้อนการคืนสมดุลให้กับตัวละคร แต่สิ่งที่
เปลี่ยนไป คือ มุมมองของคนต่อความตาย ที่กลายเป็นสิ่งเข้าใจได้ ไม่ใช่สิ่งต้องหลีกหน ี

1.5 การยุติเรื่องราว (Ending) ตอนจบของภาพยนตร์กล่าวถึงตัวละครทั้งสองต่างเติบโต
ผ่านประสบการณ์การสูญเสีย การยุติเรื่องเรื่องราวสอดคล้องกับแนวคิดทางพุทธศาสนาเรื่อง อนิจจัง  
ทุกขัง อนัตตา ซึ่งเป็นแก่นของการยอมรับความไม่เที่ยงของชีวิต 

2. แก่นความคิด (Theme) 
จากการวิเคราะห์ และสังเคราะห์ แก่นหลักของเร ื ่อง คือ การเร ียนรู ้ท ี ่จะเข้าใจ  

และยอมรับ ว่าความตายเป็นส่วนหนึ่งของชีวิต โดยภาพยนตร์นำเสนอว่า ความตาย ไม่ใช่จุดสิ้นสุดของ
ชีวิต แต่คือ ความจริง ที ่ทุกชีวิตต้องเผชิญ การตายจึงกลายเป็นบทเรียนสำคัญของ การมีชีวิตอยู่  
 ผ่านการนำเสนอของสองตัวละครหลัก ซึ่งต่างมีเส้นทางการเผชิญกับความตายที่ต่างกัน สำหรับ เจิด 
ความตาย คือ หน้าที่ ที่ต้องยอมรับ แม้กลัวแต่ต้องทำเพื่อคนที่รัก ซึ่งจากการรับชมภาพยนตร์ทำให้



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[176] 
 

ผู้วิจัยได้เรียนรู้ว่า การอยู่กับความตาย คือ การเข้าใจชีวิต สำหรับ เซียง ความตายคือ การสูญเสีย ที่ทำ
ให้ต้องเผชิญกับอารมณ์ ความเจ็บปวด และความผูกพันท่ีไม่อาจยื้อไว้ได้ ซึ่งจากการรับชมภาพยนตร์ทำ
ให้ผู้วิจัยได้เรียนรู้ว่า รักแท้ คือ การปล่อยวาง และแก่นเรื่องนี้สะท้อนแนวคิดแบบพุทธและวัฒนธรรม
ไทยที่ว่า ทุกสิ่งเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป อีกทั้งภาพยนตร์ใช้โครงเรื่องแบบคู่ขนาน และสัญญะทางภาพ 
อาทิ วัด ศพ พิธีเผา แสงอาทิตย์ยามเช้า เพื่อเน้นความหมาย ทำให้ผู้ชมไม่เพียงมองความตายว่าเป็น
เรื่องน่าเศร้า แต่ในขณะเดียวกันก็เรียนรู้ที่จะอยู่ร่วมกับความตายด้วยความเข้าใจ 

3. ความขัดแย้ง (Conflict) 
3.1 ความขัดแย้งภายใน (Inner Conflict) 

1) ความกลัว และการยอมรับของ “เจิด” เจิดมีความขัดแย้งในใจระหว่างความกลัวผี
และศพกับหน้าที่ของลูกชายที่ต้องสืบทอดอาชีพพ่อ ความขัดแย้ง คือ การต่อสู้กับตัวเอง เพื่อเอาชนะ
ความกลัวภายในใจ และเรียนรู้ที่จะยอมรับความตายในฐานะส่วนหน่ึงของชีวิต 

2) ความยึดมั่น และการปล่อยวางของ “เซียง” เซียงต้องต่อสู้กับความยึดติดในความ
รักที่สูญเสียไปจากการตายของใบข้าว ความขัดแย้ง คือ การแสดงถึงการดิ้นรนของมนุษย์ต่อความไม่
เที่ยง และการเรียนรู้ว่าความรักแท้จริงไม่ใช่การยื้อไว้ แต่คือการปล่อยให้ไปอย่างสงบ 

3.2 ความขัดแย้งภายนอก (Outer Conflict) 
1) ความคาดหวังของสังคมและครอบครัว เจิดต้องเผชิญกับแรงกดดันจากชุมชนและ

ครอบครัวที่คาดหวังให้เขาสืบทอดอาชีพของพ่อ แม้ตนเองไม่ต้องการ ขณะเดียวกันเขาต้องต่อสู้กับภาพ
จำของสังคมที่มองอาชีพสัปเหร่อว่าเป็นอาชีพที่อยู่ใกล้ความ สะท้อนถึง ความต้องการของตัวเองกับ
บทบาททางสังคม 

2) ความสัมพันธ์ระหว่างโลกของคนเป็นกับโลกของคนตาย ในส่วนของเส้นเรื่องของ
เซียง ความขัดแย้งภายนอกเกิดขึ้นจากความพยายามที่จะข้ามขอบเขตระหว่างโลกสองฝั่ง ผ่านการถอด
จิต ซึ่งเป็นสิ่งต้องห้ามตามคติความเชื่อท้องถิ่น การกระทำของเซียง จึงไม่เพียงท้าทายกฎธรรมชาติ  
แต่ยังท้าทายขนบธรรมเนียมทางศาสนา ที่ว่าด้วยคนตายควรถูกปล่อยให้ไปอย่างสงบ 

4. ฉาก (Setting) 
4.1 ฉากเปิดเรื่อง (งานศพในหมู่บ้าน) 

ฉากเปิดเรื่องเป็นงานศพที่หมู่บ้านเล็ก ๆ ในภาคอีสาน ซึ่งสะท้อนวิถีชีวิตของชุมชนที่
ผูกพันกับวัดและพิธีกรรมความตาย ตัวละครพ่อของเจิดทำหน้าที่สัปเหร่อ  

• ฉากจริง: วัด และเมรุเผาศพในหมู่บ้าน 
• ฉากสร้างขึ้น: งานศพ และการเดินในสุสาน 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[177] 
 

จากการวิเคราะห์ พบว่า ฉากเปิดโครงสร้างเรื่อง และการวางบรรยากาศ เสียงสวด
อภิธรรมศพ สื ่อถึง ความว่างเปล่า และความไม่เที ่ยง ตามแนวคิดพุทธศาสนา ทั ้งย ังแสดงถึง
ความสัมพันธ์ระหว่างชีวิตกับความตาย 

4.2 ฉากท่ีสัปเหร่อพบกับวิญญาณ 
เป็นฉากสำคัญที่สะท้อนการดำเนินเรื่องของตัวละครจากความกลัวสู่การเผชิญหน้ากับ

สิ่งที่มองไม่เห็น เจิดและเซียงเริ่มรบัรู้ถึงการมอียู่ของวิญญาณในหมู่บ้าน โดยเฉพาะวิญญาณของใบข้าวที่
ยังไม่สงบ 

• ฉากจริง: หมู่บ้าน และพื้นท่ีโดยรอบ 
• ฉากสร้างขึ้น: ภาพปรากฏของวิญญาณใบข้าว 
จากการวิเคราะห์ พบว่า บรรยากาศของฉาก สร้างโดยใช้แสงสลัว สีเย็น มีเสียงลม  

 มีความเงียบ และมีเงามืด แสดงถึงสัญญะของโลกคู่ขนาน สื่อถึงดวงวิญญาณใบข้าวที่ยังวนเวียนอยู่ใน
สภาวะที่ไม่สงบ อันเกิดจากการตายที่ผิดธรรมชาติ 

4.3 ฉากการเผชิญหน้ากับความมืด 
ฉากนี ้ต ัวละครต้องเผชิญกับความมืดภายในใจ ความกลัว สูญเสียการควบคุม  

และความไม่แน่นอนของสิ่งที่เช่ือ เซียงเริ่มตั้งคำถามต่อโลกหลังความตาย  
• ฉากจริง: บ้าน 
• ฉากสร้างขึ้น: ฉากธรรมชาติ น้ำตก และเสียงสะท้อน 
จากการวิเคราะห์ พบว่า บรรยากาศของฉาก สะท้อนห้วงความรู้สึกของเซียงที่มีต่อใบ

ข้าว ขณะเดียวกันสถานที่ต่าง ๆ ก็ทำหน้าที่เป็นพื้นที่แห่งความทรงจำของเซียงที่มีต่อใบข้าว แฟนสาว
ของเขา 

4.4 ฉากการต่อสู้ระหว่างชีวิต และความตาย 
ในบางฉากที่ตัวละคร “เซียง” เริ่มสงสัยถึงสิ่งที่เคยเชื่อเกี่ยวกับความตาย และการ

ต่อสู้ของวิญญาณ ต้องเผชิญหน้ากับความไม่แน่นอนเกี่ยวกับสิ่งที่เกิดขึ้นหลังความตาย ฉากเหล่านี้มักมี
บรรยากาศตึงเครียด และเต็มไปด้วยความวิตกกังวล เป็นความรักท่ีไม่ยอมปล่อยกับธรรมชาติของความ
ตายที่หลีกเลี่ยงไม่ได ้

• ฉากจริง: พื้นที่ทะเลทรายโล่ง ๆ 
• ฉากสร้างขึ้น: โลกความตายจากจินตนาการ 
จากการวิเคราะห์ พบว่า ฉากดังกล่าวแสดงการข้ามพรมแดนระหว่างสองโลก ได้แก่ 

โลกของคนเป็น และโลกของวิญญาณ  
 
 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[178] 
 

4.5 ฉากสุดท้าย (การค้นพบและการตัดสินใจ) 
ฉากจบเป็นช่วงแก้ปัญหาของเรื่อง หลังการเสียชีวิตของพ่อเจิด ทั้งเจิด และเซียงต่าง

เข้าใจความหมายของชีวิต และความตายมากขึ้น พวกเขาเลือกจะดำเนินชีวิตอย่างสงบ ไม่ดิ้นรนต่อสิ่งที่
ควบคุมไม่ได้ 

• ฉากจริง: บ้าน และพื้นที่จัดงานศพของพ่อเจิด 
• ฉากสร้างขึ้น: พิธีศพ 
จากการวิเคราะห์ พบว่า บรรยากาศในฉากนี้เต็มไปด้วยความสงบ และการยอมรับ 

แสงอาทิตย์ยามเช้าเป็นสัญลักษณ์ของ การเริ่มต้นใหม่ หลังจากความสูญเสีย ฉากนี้จึงปิดเรื่องอย่าง
สมบูรณ์ ทั้งในเชิงโครงสร้าง และในเชิงปรัชญา กล่าวคือ ความตายเป็นส่วนหนึ่งของวัฏจักรชีวิตตาม
ธรรมชาติ ไม่ใช่การสิ้นสุดทุกสิ่ง 

5. สัญญะจากภาพยนตร์สัปเหร่อ 
การวิเคราะห์นี้ใช้แนวคิด “สัญญะวิทยา” (Semiology) โดยอ้างอิงจากแนวคิดของ โรล็

องด์ บาร์ตส์ (Roland Barthes)  โดยวิเคราะห์ผ่าน รูปสัญญะ (signifier) และ ความหมายสัญญะ 
(signified) ประกอบด้วยการวิเคราะห์ 5 ประเภท ได้ผลการศึกษาดังน้ี 

5.1 ตัวละครหลัก 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 ตัวละคร (1) เซียง (2) เจิด (3) สัปเหร่อศักดิ์ และ(4) ใบข้าว 
ที่มา: Thai Entertainment to the World (2025) 

 
จากภาพท่ี 1 สามารถตีความสัญญะของ 4 ตัวละครหลัก ได้ดังนี้ 

1) ตัวละคร “เซียง” ซึ่งรับบทโดย ชาติชาย ชินศรี เป็นชายหนุ่มที่สูญเสียคนรักและ
พยายามเช่ือมต่อกับวิญญาณของเธอ การกระทำของเขาเป็น “ตัวหมาย” ที่สะท้อนถึงความพยายามจะ
ย้อนกลับไปแก้ไขอดีต และเมื่อพิจารณาในเชิงสัญญะ “เซียง” คือภาพแทนของมนุษย์ที่จมปลักอยู่กับ
ความทรงจำ และไม่สามารถปล่อยวางได้ ตัวละครนี้จึงสะท้อนให้เห็นว่า ความตายไม่ใช่สิ่งที่น่ากลัวที่สุด 
หากแต่สิ ่งที ่เจ็บปวดยิ่งกว่าคือการยอมรับว่าคนที่เรารักได้จากไปแล้ว อันเป็นการชี้ให้เห็นสภาวะ  
ของมนุษย์ท่ียังไม่ผ่านกระบวนการเยียวยาความสูญเสีย (Grief Process) 

 

(1

 
(2

 
(4

 
(3

 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[179] 
 

2) ตัวละคร “เจิด” ซึ่งแสดงโดย นฤพล ใยอิ้ม เป็นลูกชายของสัปเหร่อผู้ต้องสืบทอด
อาชีพของบิดา เขาเป็น “ตัวหมาย” ของความกลัว ความลังเล และความขัดแย้งในใจ อันเกิดจากแรง
กดดันของความคาดหวังจากสังคม การตีความในเชิงสัญญะพบว่า ตัวละครเจิดช้ีให้เห็นว่า “ความตาย” 
มิใช่สิ่งน่าหวาดกลัว หากแต่เป็น “ค่านิยมทางสังคม” ที่ทำให้มนุษย์หวาดกลัวมากกว่า ทั้งนี้ ตัวละคร
เจิดยังสะท้อนถึงอาชีพสัปเหร่อซึ่งมักถูกมองข้าม แต่แท้จริงแล้วมีคุณค่าต่อชุมชนอย่างยิ่ง เพราะเป็น
ผู้ทำหน้าที่ส่งผู้ตายไปสู่ความสงบ ดังนั้น บทสรุปเชิงสัญญะของเจิดจึงอยู่ที่การตระหนักว่า “ความตาย
ทำให้คนเข้าใจชีวิตมากขึ้น” 

3) ตัวละคร “สัปเหร่อศักดิ์” ซึ่งรับบทโดย อัจฉริยะ ศรีทา ทำหน้าที่เป็นสัญญะของ
ผู้รักษาพิธีกรรมเกี่ยวกับความตาย เขาแสดงออกถึง “ตัวหมาย” ความสงบ เยือกเย็น และความเชื่อมั่น
ในประเพณี ซึ่งสะท้อนถึงผู้ที่เข้าใจความหมายของการตายมากกว่าผู้ที่ยังมีชีวิตอยู่ สำหรับเขา “ความ
ตาย” มิใช่เพียงเหตุการณ์หนึ่งของชีวิต แต่คือ “หน้าที่” ที่ต้องกระทำด้วยความเคารพ และศรัทธา  
ตัวละครนี้จึงเป็นตัวแทนของความศรัทธาในพิธีกรรมที่มีคุณค่าทางจิตวิญญาณ 

4) ตัวละคร “ใบข้าว” ซึ่งแสดงโดย สุธิดา บัวติก เป็นวิญญาณของแฟนเก่าของเซียง 
การปรากฏตัวของเธอคือ “ตัวหมาย” ที่สะท้อนถึงพลังของความรักซึ่งสามารถข้ามขอบเขตของความ
ตายได้ อย่างไรก็ตาม ตัวละครนี้ยังสื่อให้เห็นว่า การไม่ปล่อยวางทำให้ทั้งคนเป็น และวิญญาณไม่
สามารถสงบได้ ใบข้าวจึงเป็นสัญญะของ “ความรักที่ค้างคา” ซึ่งยังคงวนเวียนอยู่ระหว่างโลกของคน
เป็น และโลกของผู้ตาย 

5.2 การแสดง 
1) การแสดงของตัวละครหลัก การแสดงของตัวละครหลักอย่าง “เจิด” และ “เซียง” 

ทำหน้าที่เป็นสัญญะสะท้อนกระบวนการทำความเข้าใจ “ความตาย” ในสองมิติที่แตกต่างกัน เจิดเป็น
ตัวแทนของคนที่ต้องเรียนรู ้จากความกลัวและความไม่เข้าใจ โดยนักแสดงใช้การนิ่งเงียบ สีหน้า
หวาดหวั่น และท่าทีลังเลเป็นสัญญะของความหวาดกลัวต่อสิ่งที่มองไม่เห็น ขณะที่ในช่วงท้ายการแสดง
ของเขากลับสงบขึ้นและมั่นคง แสดงถึงการยอมรับและการหลุดพ้นจากความกลัว ส่วนเซียงเป็นสัญญะ
ของ “ความยึดติด” กับความรักท่ีสูญเสียไป การแสดงเต็มไปด้วยอารมณ์โศกเศร้า สายตาเศร้า และการ
เคลื่อนไหวเชื่องช้า ซึ่งสื่อถึงการปฏิเสธความจริง จนกระทั่งเมื่อเขาได้พบใบข้าวในโลกหลังความตาย 
หลังจากนั้นการแสดงเปลี่ยนเป็นความสงบ และเข้าใจ เป็นการสื่อว่าความรักแท้คือการปล่อยวาง 

2) การแสดงของตัวละครรอง ตัวละครรองในภาพยนตร์เรื่องนี้ทำหน้าที่ขยายมุมมอง
ต่อความตาย คือ พ่อของเจิด หรือ สัปเหร่อศักดิ์ แสดงด้วยความสุขุม สงบ และมั่นคง เป็นสัญญะของผู้
ที่เข้าใจความหมายของชีวิต และความตายอย่างแท้จริง ส่วน ใบข้าว แสดงความอ่อนโยน และเศร้าลึก 
ๆ สื่อถึงความรักท่ียังไม่หลุดพ้น ขณะที่ปริมแสดงถึงโอกาสใหม่ในชีวิต เป็นสัญญะของการกลับสู่ปัจจุบัน
หลังจากผ่านความสูญเสีย 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[180] 
 

3) การใช้ท่าทางและการเคลื่อนไหว การแสดงในภาพยนตร์นี้เน้นไปที่การใช้ท่าทาง 
และการเคลื่อนไหวของตัวละครเพื่อสื่อสารความรู้สึก ความหมายของชีวิต ความตาย และการต่อสู้
ภายในจิตใจของตัวละคร เช่น การเคลื่อนไหวช้า ๆ หรือการใช้ท่าทางที่แสดงออกถึงความรู้สึกที่ซับซ้อน 
การใช้วิธีนี้ในการแสดงถือเป็นสัญญะที่สะท้อนถึงการควบคุมอารมณ์ และการต่อสู้กับความรู้สึกภายใน
ใจ 

4) การแสดงในฉากที่มีความสัมพันธ์กับความตาย ฉากที่เกี่ยวข้องกับความตายถูกใช้
เป็นพื้นที่ทางสัญญะเพื่อสะท้อนความเข้าใจต่อการจากไปของมนุษย์ อาทิในฉากพิธีศพ การแสดงของตัว
ละครเน้นความสงบและความเคารพ เสียงสวดและการนิ่งเงียบเป็นสัญญะของการส่งวิญญาณไปสู่ภพ
ใหม่ หรือฉากสุดท้ายหลังจากที่เจิดเผาศพพ่อ แสง และการแสดงอันสงบของตัวละครเป็นสัญญะของ 
การเกิดใหม่หลังความ 

5.3 การจัดแสง 
1) การใช้แสงเพื่อสร้างบรรยากาศของความมืดมน และความเงียบสงบ แสงมืด  

และเงียบสงบเป็นสัญญะของ ความไม่เที่ยง (อนิจจัง) และ ความว่างเปล่า(สุญญตา) ตามแนวคิดพุทธ
ศาสนา สะท้อนถึงความจริงของความตายที่มนุษย์ไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ และยังสื่อถึง ความกลัวภายในใจ
ของตัวละครที่ต้องเผชิญกับสิ่งไม่รู้ 

2) การใช้แสงเพื่อสร้างความแตกต่างระหว่างโลกของชีวิตและโลกของความตายแสง
จากเทียน และไฟในพิธีศพเป็นสัญญะของ โลกหลังความตาย หรือความศักดิ์สิทธิ์ของวิญญาณ ขณะที่
แสงธรรมชาติในโลกของคนเป็นเป็นสัญญะของ ชีวิตที่ยังไม่เข้าใจความตาย การแบ่งแสงสองลักษณะนี้
สะท้อน เส้นแบ่งระหว่างโลกของคนเป็นกับโลกของคนตาย รวมถึงการเปลี่ยนผ่านจากภพหนึ่งสู่อีกภพ
หนึ่ง 

3) การใช้แสงในการสะท้อนอารมณ์ และจิตใจของตัวละคร แสงที่เปลี่ยนไปตาม
อารมณ์เป็นสัญญะของความไม่มั่นคงทางใจ และ การต่อสู้ภายในใจตนเองอาทิ แสงมืดเมื่อเจิดรู้สึกกลัว 
หรือแสงสว่างขึ้นเมื่อเซียงเริ่มยอมรับความจริง แสดงถึงการเปลี่ยนจากความทุกข์สู่ความสงบ จึงสะท้อน
สญัญะของ กระบวนการปล่อยวาง 

4) การใช้แสงเพื่อสื่อถึงสัญญะทางศาสนา และจิตวิญญาณ แสงจากเทียน หรือแสงสี
อ่อนในพิธีกรรมสะท้อนความศรัทธา และการชำระล้างทางจิตใจ เป็นสัญญะของ ความบริสุทธิ์  
ความสงบ และการหลุดพ้น 

5) การใช้แสงในการสร้างความขัดแย้งและความหลากหลายทางอารมณ์ การใช้แสงใน
บางช่วงของภาพยนตร์จะมีความคอนทราสต์ระหว่างแสง และเงาอย่างชัดเจน เพื่อแสดงถึงความขัดแย้ง 
หรือความซับซ้อนของอารมณ์ภายในของตัวละคร เช่น การเปลี่ยนแปลงของแสงที่เกิดขึ ้นเมื่อเกิด
เหตุการณ์สำคัญในเรื่องที่ต้องเลือกระหว่างการยึดมั่นกับการปล่อยวาง 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[181] 
 

5.4 การจัดวางองค์ประกอบ 
1) การใช้พื้นที่ และการจัดตำแหน่งตัวละคร การจัดวางตัวละครในตำแหน่งท่ีโดดเดีย่ว 

หรือมืด สัญญะคือ “ความว่างเปล่า และความโดดเดี่ยวของมนุษย์ต่อความตาย ขณะที่ตำแหน่งที่ต่าง
ระดับกันระหว่างตัวละครสะท้อน โครงสร้างอำนาจ และชนช้ันในสังคม 

2) การใช้กรอบภาพเพื่อสื ่อความหมาย กรอบภาพแคบเป็นสัญญะของ ข้อจำกัด  
แสดงถึงการติดอยู่ในชะตากรรมของตัวละคร ในขณะที่กรอบภาพกว้างเป็นสัญญะของ อิสรภาพ ซึ่งทำ
ให้ผู้ชมสัมผัสถึงความเปลี่ยนแปลงของตัวละครเมื่อเข้าใจความหมายของชีวิต 

3) การใช้เส้น และทิศทาง การใช้เส้นในภาพยนตร์ เช่น เส้นขนานหรือเส้นแนวดิ่ง  
มีความหมายในการแสดงถึงความมั่นคงหรือความตั้งใจ เช่น การใช้เส้นขนานในฉากที่ตัวละครกําลัง
ทำงาน หรือการใช้เส้นแนวดิ่งในฉากท่ีเกี่ยวข้องกับความศักดิ์สิทธ์ิหรือพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับความตาย 
และทิศทางของแสงและเงาก็มีบทบาทในการเสริมสร้างความหมาย โดยทิศทางของแสงที่มาจากจุดที่สูง
หรือล่างสามารถสะท้อนถึงสถานะของตัวละครหรือการตีความความเชื่อทางศาสนาได้ 

4) การใช้ความสมดุลและความไม่สมดุล ความสมดุลในองค์ประกอบภาพเป็นสัญญะ
ของความสงบ และความเคารพในพิธีกรรม ส่วนความไม่สมดุลเป็นสัญญะของความขัดแย้งภายในจิตใจ 
และความสับสนของชีวิต สื่อถึงภาวะของตัวละครที่ยังไม่ยอมรับว่าสังขารนั้นเป็นสิ่งไม่เที่ยง 

5.5 สัญญะเกี่ยวกับงานศพที่ปรากฏในภาพยนตร์สัปเหร่อ 
ความตายเป็นส่วนหนึ่งของสัจธรรมที่สอดคล้องกับหลักการ “เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับ

ไป” (อุปปาทะ-ฐิติ-ภังคะ) โดยนำเสนอความตายในหลายมิติ ทั้งมุมมองที่ว่าความตายคือการจบสิ้น 
หรือการเวียนว่ายตายเกิด ซึ่งท้ังหมดนี้ข้ึนอยู่กับความเชื่อของแต่ละบุคคล อย่างไรก็ตาม สิ่งที่ภาพยนตร์
เน้นย้ำมากกว่าตัวความตายเอง คือ ความทรงจำของคนที่ยังอยู่ “แม้ร่างกายจะดับสูญไป แต่ความทรง
จำเกี่ยวกับผู้ตายยังคงไม่หายไปไหน แต่ยังคงดำรงอยู่กับคนที่มีชีวิตอยู่” แนวคิดนี้เป็นหัวใจสำคัญที่ทำ
ให้ภาพยนตร์ไม่ได้มุ่งเน้นไปท่ีการพิสูจน์โลกหลังความตาย แต่เป็นการจัดการกับโลกปัจจุบันของผู้ที่ต้อง
เผชิญกับการสูญเสีย ซึ่งภาพยนตร์พยายามตั้งคำถาม และให้คำตอบเกี่ยวกับพิธีกรรมความเชื่อในสอง
ด้านที่แตกต่างกัน เพื่อสร้างความสมดุลระหว่างเหตุผลทางโลก และความต้องการทางใจของผู้คน  
จึงยกตัวอย่างพิธีกรรมที่ดูเหมือนจะลึกลับ แต่มีคำอธิบายที่เรียบง่ายในเชิงกายภาพ และจิตวิทยา  
(ธิติ ศรีนวล, ความตายในสัปเหร่อ, 14 มกราคม 2569) 

ทั้งนี้ จากการที่ผู้วิจัยได้ศึกษาภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อได้ปรากฏสัญญะสำคัญที่ถูก
นำมาตีความใหม่ ดังนี ้

1) การเคาะโลง การเคาะโลงศพมีความเชื่ออยู่ว่า การที่เราเคาะโลงศพ ถือว่าเรียกผู้ที่
จากไปมาทานข้าว หรืออาหารที่เราได้เตรียมไว้ให้กับผู้เสียชีวิตในทุกคืนที่ทำพิธี ฉะนั้นในการเตรียม
อาหารควรเตรียมอาหารที่ผู้เสียชีวิตชอบพร้อมเครื่องดื่มใส่ถาดแล้วนําไปวางบริเวณข้างโลงศพแล้วจุด



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[182] 
 

ธูปตามจำนวนอาหาร แล้วบวก 1 ดอก พร้อมบอกกล่าวผู้เสียชีวิต แล้วปักธูป 1 ดอก ที่กระถางธูป 
จากนั ้นนําธูปที่เหลือปักที ่อาหารแต่ละชนิด และเคาะเรียกผู้เสียชีวิตมาทานอาหาร เป็นสัญญะ  
การสื่อสาร ความผูกพัน และการไม่ตัดขาดระหว่างชีวิตกับความตาย  

 
 
 
 

 
 

 
 

ภาพที่ 2 การเคาะโลง 
ที่มา: ธิติ ศรีนวล (2566) 

 
2) ไฟประดับฝาโลง เป็นสัญญะที่ใช้ในพิธีกรรมทางศาสนา หรือการจัดการศพในบาง

วัฒนธรรม โดยมักจะมีความหมายเกี่ยวกับการอวยพรให้ผู้ตายไปสู่สุคติหรือการให้แสงสว่างในโลกหลัง
ความตาย ความหมายของไฟในท่ีนี้อาจเป็นสัญญะของการนําทางให้ผู้ตายไปยังที่ท่ีสงบสุข หรือเพื่อเป็น
การระลึกถึงชีวิตของบุคคลนั้น หรืออาจมีความหมายเชิงสัญญะอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการเคารพผู้ตาย 
หรือเพื่อบ่งบอกถึงการเชื ่อมโยงระหว่างโลกนี้กับโลกหลังความตาย แต่ความหมายจะขึ ้นอยู่กับ
วัฒนธรรม และประเพณีของแต่ละชุมชนหรือศาสนานั้น ๆ 
 

 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 3 ไฟประดับฝาโลง 
ที่มา: ธิติ ศรีนวล (2566) 

 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[183] 
 

3) วงไฮโล แสดงถึงเส้นแบ่งระหว่างอารมณ์สนุกกับความเศร้า ของผู้คนในงานกับวง
ไฮโล เพื่อบอกเป็นนัยยะว่าถ้าความตายไม่ได้เกิดกับคนท่ีเรารัก เราก็จะยังมีความสุขต่อไปได้โดยที่บางที
เราอาจลืมนึกถึงเขาเมื่อครั้งท่ียังมีชีวิตอยู่ 

 
 
 
 
 

 
 
 

ภาพที ่4 วงไฮโล 
ที่มา: ธิติ ศรีนวล (2566) 

 
4) การหว่านกาละพฤกษ์ เป็นการแสดงให้เห็นภาพว่าในขณะที่มีผู้คนกําลังแย่งยื้อเงิน

ทองกันอย่างวุ่นวายอยู่นั้น ศพที่ตั้งอยู่กลับไม่รู้สึกอยากได้เงินทองเหล่านั้นเลย ยังนอนสงบนิ่ง ผิดกับ
ตอนมีชีวิตอยู่ ต้องออกแรงดิ้นรนเพื่อให้ได้มาซึ่งทรัพย์สินเงินทอง อีกอย่างหนึ่ง การหว่านกัลปพฤกษ์นั้น 
คือ การโปรยทาน เป็นสร้างกุศลบารมีครั้งสุดท้ายให้กับผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 5 การหว่านกาละพฤกษ์ 

ที่มา: ธิติ ศรีนวล (2566) 
 

 

ไฮโล 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[184] 
 

5) มัดตราสัง ทำเพื่อป้องกันไม่ให้ศพท่ีเก็บไว้หลายวันเปลี่ยนแปลสภาพ ร่างกายบิดผิด
รูป โดยจะมัด 3 ส่วนคือ คอ มือ และเท้า และมัดรอบตัวอีก 5 เปลาะ การมัดที่ คอ มือ และเท้า ในเชิง
ความหมายเป็นการตัดความห่วงทั้ง 3 คือ ห่วงบุตร ห่วงทรัพย์สมบัติ และห่วงที่เกิดจากความรักภรรยา 
ตามลำดับ ส่วนการมัดรอบตัว 5 เปลาะ หมายถึง นิวรณ์ 5 คือสิ่งขวางกั้นจิต ไม่ให้บรรลุความดี ได้แก่ 
ความขี้เกียจ ความท้อเเท้ ความคิดที่ไม่สงบนิ่ง ความกังวล และความสงสัย (สำนักงานกองทุนสนับสนุน
การสร้างเสริมสุขภาพ, 2568)  

การมัดตราสัง เป็นพิธีกรรมที่มีคำอธิบายในเชิงวิทยาศาสตร์ที่ตรงไปตรงมา นั่นคือ
เป็นการ “มัดศพให้แน่น” เพื่อวัตถุประสงค์ในทางกายภาพเท่านั้น ซึ่งเป็นการให้เหตุผลที่ลดทอนความลี้
ลับลงเพื่อแสดงให้เห็นถึงการจัดการร่างผู้เสียชีวิตอย่างเป็นเหตุเป็นผล แต่ทั้งนี้ผู้กำกับไม่ได้ทิ้งมิติของ
ความเชื่อ โดยมองว่าพิธีกรรมเหล่านี้เป็น “กุศโลบาย” หรือ “คติธรรม” ที่ออกแบบตามความเข้าใจของ
สัปเหร่อในแต่ละยุคสมัย เพื่อสร้างคำตอบที่ทำให้คนในยุคก่อนรู้สึกสบายใจ และไม่เดือดร้อนที่จะทำ
ตาม (ธิติ ศรีนวล, ความตายในสัปเหร่อ, 14 มกราคม 2569) 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 6 เหตุการณ์ที่ เจิด มดัตราสัง ให้ศักดิ์ ผู้เป็นพ่อ 
ที่มา: ธิติ ศรีนวล (2566) 

 
6) การตัดสายสิญจน์ แสดงถึงการตัดขาดระหว่างผู้เป็นกับผู้ตาย สื่อถึงการยุติสาย

สัมพันธ์ การปล่อยวิญญาณให้เดินทางต่อ และบังคับให้คนเป็นยอมรับความจริงของการสูญเสีย การใช้ 
“มีดหมอ” เพื่อ “ตัดสายแนน (ตัดสายสิญจน์)” หรือสายใยแห่งความผูกพัน การกระทำนี้เป็นสัญญะที่
สื่อถึงการ “ตัดความสัมพันธ์” และ “ตัดความทรงจำ” ระหว่างคนเป็น และคนตาย มีดหมอถูกนำเสนอ
ในฐานะอาวุธของหมอผีที่เปี่ยมด้วยความเชื่อ และความขลัง ซึ่งสร้างสภาวะทางจิตวิทยาให้คนเป็น
ยอมรับว่าความผูกพันนั้นได้ถูกตัดขาดลงอย่างเป็นรูปธรรมแล้ว แม้ในแง่หนึ่งจะเป็นการตัดขาด แต่ใน
อีกมิติหนึ่งคือการทำหน้าที่เป็น เครื ่องมือในการเยียวยา ที่ช่วยให้คนที่ยังอยู่สามารถ “ก้าวข้าม”  
การสูญเสียไปได้ “การตัดสายแนนด้วยมีดหมอไม่ใช่เพียงการทำตามธรรมเนียม แต่เป็นเครื่องมือสำคัญ



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[185] 
 

ที่ช่วยให้คนเป็นได้ทำพิธีอำลาต่อความทรงจำ และความผูกพัน เพื่อให้จิตใจสามารถยอมรับสัจธรรมของ
การพลัดพรากได้” (ธิติ ศรีนวล, ความตายในสัปเหร่อ, 14 มกราคม 2569) 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 7 การตัดสายสิญจน ์
ที่มา: ธิติ ศรีนวล (2566) 

 
7) การใช้มีดหมอขีดเส้นกันระหว่างโลงศพกับคน เป็นการกำหนดขอบเขตระหว่างโลก

ของคนเป็นกับโลกของคนตาย เป็นสัญลักษณ์ของการสร้างระยะห่างท้ังทางกาย และทางจิตใจ ช่วยให้ผู้
ที่ยังมีชีวิตสามารถรับมือกับความเศร้า และรับมือกับความสูญเสียได้อย่างมีสติ 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 8 การใช้มีดหมอขีดเส้นกันระหว่างโลงศพกับคนเป็น 

ที่มา: ธิติ ศรีนวล (2566) 
 

8) การโยนไข่หาจุดเผาศพในภาพยนตร์ สัปเหร่อ เป็นพิธีกรรมที่สะท้อนความเช่ือ
ดั้งเดิมเกี่ยวกับเส้นทางสุดท้ายของมนุษย์ ไข่มีความเปราะบางถูกใช้เป็นสัญลักษณ์ของชีวิตที่ไม่ยั่งยืน  



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[186] 
 

และการโยนไข่จนกว่าไข่จะแตกที่จุดใดจุดหนึ่งเปรียบเสมือนการปล่อยให้ธรรมชาติ หรือวิญญาณผู้
ล่วงลับเป็นผู้ชี้ทางเอง “การโยนไข่” จึงเป็นประเด็นเพื่อให้เกิดการถกเถียงระหว่างคนรุ่นใหม่ที่มองหา
คำตอบทางวิทยาศาสตร์ กับคนรุ่นเก่าท่ีมีชุดข้อมูลทางความเชื่อ หากมองในแง่ของวิทยาศาสตร์ ผลลัพธ์
ของการแตกหรือไม่แตกนั้นขึ้นอยู่กับปัจจัยทางกายภาพ เช่น แรงกระแทก และสภาพพื้นดินที่แข็ง  
แต่ในมิติของความเชื่อ พิธีกรรมนี้เป็นประเพณีท้องถิ่นที่ทำขึ้นเพ่ือสร้างความสบายใจให้แก่ผู้ปฏิบัติ และ
ยังเป็นสัญญะที่สื่อถึง ความทรงจำในวัยเด็ก ที่มีต่อพิธีกรรม ซึ่งเมื่อเติบโตขึ้น มุมมองอาจเปลี่ยนไปเป็น
การเข้าใจถึงเหตุผลที่คนรุ่นก่อนยังคงรักษาพิธีกรรมเหล่านี้ไว้” (ธิติ ศรีนวล, ความตายในสัปเหร่อ, 14 
มกราคม 2569) การนำเสนอพิธีกรรมเหล่านี้คือการสื่อสารสัจธรรมเรื่องความขัดแย้ง และการยอมรับ
ระหว่าง  “เหตุผลทางโลก (วิทยาศาสตร์)” กับ “ความต้องการทางใจ (ความเช่ือ)” นั่นเอง 

 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 8 การโยนไข่หาจดุเผาศพ 

ที่มา: ธิติ ศรีนวล (2566) 
 

ปรัชญาของภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อจึงมุ่งเปรียบเทียบชีวิต และความตายเป็นการเดินทางที่
เกิดขึ้นเพียงครั้งเดียว โดยให้เหตุผลที่ลึกซึ้งผ่านมุมมองเรื่องช่วงเวลา และสัจธรรมของชีวิต “แต่ละช่วง
วัยในชีวิตเป็นประสบการณ์ที่เกิดขึ้นเพียงครั้งเดียว และไม่สามารถย้อนกลับมาได้ อายุขัยของมนุษย์
ทั้งหมดคือ 'การเดินทาง' ที่ดำเนินไปอย่างต่อเนื่อง” ไม่ว่าโลกหลังความตายจะมีจริงหรือไม่ ผู้กำกับเช่ือ
ว่าความตายก็น่าจะเป็นการเดินทางต่อไปสู่จุดใดจุดหนึ่ง เช่นเดียวกับการใช้ชีวิตก่อนตายที่ต้องเดิน
ทางผ่านช่วงวัยต่าง ๆ การเปรียบเทียบนี้มีไว้ เพื ่อเน้นย้ำถึง ความสำคัญของการใช้ชีวิตในปัจจุบัน  
และเพื่อให้ผู้คนเข้าใจว่าทั้งการมีชีวิตอยู่ และการดับสูญล้วนเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการเดินทางที่
เรียบง่าย และเป็นไปตามธรรมชาติ (ธิติ ศรีนวล, ความตายในสัปเหร่อ, 14 มกราคม 2569) 
 
 
 
 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[187] 
 

สรุปผลการวิจัย 
ภาพยนตร์เรื่อง สัปเหร่อ ถ่ายทอดแนวคิดเรื่องความตายผ่านการเล่าเรื่องที่ผสมผสานระหว่าง

ศิลปะการสร้างภาพยนตร์ และความเชื่อทางพุทธศาสนา ผลการวิเคราะห์พบว่า โครงสร้างการเล่าเรื่อง
มีลักษณะสมบูรณ์ตามรูปแบบการเล่าเรื่อง โดยเน้นพัฒนาการทางอารมณ์ของตัวละครหลักที่ต้องเผชิญ
กับการสูญเสีย และการทำความเข้าใจต่อสัจธรรมของชีวิต ในเชิงสัญญะ ตัวละครหลักทุกตัวล้วนเป็น
ตัวแทนของภาวะทางจิตใจของมนุษย์ต่อความตาย เช่น ความกลัว ความยึดติด และการยอมรับ 
ขณะเดียวกันองค์ประกอบทางภาพอย่างแสง และเงาถูกใช้เพื่อแบ่งโลกของคนเป็นกับโลกของคนตาย 
ส่วนพิธีกรรมงานศพในเรื่อง เช่น การโปรยกัลปพฤกษ์ หรือการเคาะโลง ล้วนสื่อถึงสายสัมพันธ์ระหว่าง
ชีวิตกับความตายที่ไม่อาจตัดขาดได้ 

ทั้งนี้ ธิติ ศรีนวล ได้ให้แนวคิดเบื้องหลังพิธีกรรมเหลา่นี้คือการจดัการกับ “ความทรงจำของคน
ที่ยังอยู่” โดยเฉพาะสัญญะของการ “ตัดสายแนน” ซึ่งทำหน้าที่เป็นเครื่องมือทางจิตวิทยาที่ช่วยให้คน
เป็นสามารถ “ก้าวข้าม”การสูญเสียและยอมรับการพลัดพรากได้อย่างเป็นรูปธรรม 

กล่าวโดยสรุป ภาพยนตร์เรื่องนี้สะท้อนแนวคิดว่า “ความตายคือกระจกสะท้อนชีวิต” มนุษย์
จะเข้าใจการมีชีวิตอยู่ได้ก็ต่อเมื่อยอมรับการตายเป็นส่วนหนึ่งของชีวิต การนำเสนอผ่านสัญญะต่าง ๆ 
ทำให้ผู ้ชมไม่เพียงรับรู ้ความตายในบริบทของความเศร้า แต่ยังมองเห็นความสงบ ความหลุดพ้น  
และคุณค่าของการดำรงอยู่ต่อไป ซึ่งสอดคล้องกับปรัชญาของผู้กำกับที่เปรียบชีวิต  และความตายเป็น
การ “เดินทางที่เกิดขึ ้นเพียงครั้งเดียว” โดยเน้นย้ำถึง ความสำคัญของการใช้ชีวิตในปัจจุบัน และ
ความหวังที่ว่าการดับสูญไม่ใช่การ “ชัตดาวน์” แต่คือการเดินทางต่อไปอย่างไม่มีที ่สิ ้นสุด นี ่คือ
สาระสำคัญที่ภาพยนตร์ได้ฝากไว้ให้ผู้ชมได้ใคร่ครวญถึงความหมายของการมีชีวิต และการเดินทางของ
มนุษย ์
 
อภิปรายผลการวิจัย 

จากแนวคิดทฤษฎีโครงสร้างการเล่าเรื่อง “เจิด" ตัวละครหลัก มีความกลัวต่อการจัดการศพ
เนื่องจากกลัว “ผ”ี เมื่อตัวละครได้เรียนรู้ซึมซับกับการปฏิบัติต่อศพจากผู้เป็นพ่อ และเรียนรู้เรื่องผีจาก 
เซียงผู้สูญเสียแฟนสาวท่ีกลายเป็นผี ทำให้เจิดเข้าใจ และตระหนักรู้ (Self-realization) เกี่ยวกับปรัชญา
ชีวิตโดยเฉพาะ เรื่องการตาย มากยิ่งขึ้น สอดคล้องกับ Daaleman and Dobbs (2010); Durlak and 
Kass (1982); Harding et al. (2005); Hinton (1999); Pinquart et al. (2006) อ้างใน เอมอัชฌา 
วัฒนบุรานนท์ และปัณณวิชญ์ ปิยะอร่ามวงศ์ (2564) ที ่กล่าว่า การตระหนักรู ้เรื ่องความตายมี
ความสัมพันธ์กับสัมพันธภาพเพื่อน และบุคคลในครอบครัว สะท้อนให้เห็นว่า เจิด กับ พ่อ มีความ
สัมพันธภาพในเชิงบวกที่มีต่อกันทำให้เกิดการยอมรับซึ่งกัน และกันส่งผลให้ เจิดเกิดความตระหนักรู้ 
(Self-realization) เรื ่องความตาย สอดคล้องกับ วรรณวิสาข์ ไชยโย (2563) กล่าวว่า วัยรุนมอง



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[188] 
 

ความหมายของชีวิตกับความตายแบ่งออกได้เป็น 3 ประเด็นคือ 1) ความตายคือการสิ้นสุดของชีวิตของ 
อย่างแท้จริงทำใหมนุษย์ต้องแสวงหาความหมายของชีวิตด้วยการแสวงหาความสุขในโลกนี้ใหเต็มที่      
2) ความตายทำใหเห็นคุณค่า และความหมายของชีวิตทำให้มนุษย์ต้องใช้เสรีภาพในการเลือกสร้าง
คุณค่าและความหมายของชีวิตให้แก่ตนเอง และ 3) ความตายเป็นการเตรียมตัวไปสู่โลกหน้าที่ดีกว่า
ทำใหมนุษย์ต้องกระทำความดีตามหลักคําสอนทางศาสนา ซึ่งเจิดสามารถเรียนรู้ทั้ง 3 ประเด็นที่กล่าว
มาข้างต้น  

จากการวิเคราะห์สัญญะในภาพยนตร์ “สัปเหร่อ” พบว่า ผู้สร้างใช้สัญญะหลากหลายเพื่อ
สะท้อนประเด็นเรื่องความตาย ทั้งผ่านภาพ เสียง และองค์ประกอบต่าง ๆ ของภาพยนตร์ที่ช่วยขยาย
ความหมายให้ลึกซึ้งข้ึน ความตาย จึงเป็นเครื่องบ่งช้ีถึงสุดสิ้นสุดของการมีชีวิติอยู่ สอดคล้องกับพระมหา
คมคาย สิริปญฺโญ และคณะ (2565) ระบุว่าในศาสนาคริสต์ การตายคือการขาดจากความสัมพันธ์กับ
พระเจ้า และในที่สุดแล้วพระเจ้าก็ทรงส่งพระเยซูคริสต์มาไถ่บาปให้เหล่ามนุษย์ เพื่อให้มนุษย์กลับคืนสู่
พระเจ้าอีกครั้ง การกลับคืนสู่พระเจ้าเป็นถาวรซึ่งไม่มีสิ่งใดแยกได้อีก 

หนึ่งในสัญญะสำคัญคือ “ศพ” และ “การจัดการศพ” ซึ่งไม่เพียงสื่อถึงความตายทางร่างกาย 
แต่ยังหมายถึงความตายทางจิตใจของตัวละคร ที่ว่างเปล่า เฉกเช่นเดียวกับร่างที่ไร้วิญญาณ  และไม่
สามารถนำอะไรติดตัวไปด้วยในอีกภพภูมิหลังความตาย สอดคล้องกับ วสมน สาณะเสน (2563)  
ที่กล่าวถึงความเช่ือเรื่องความตายในมิติของชาวมุสลิมว่า เมื่อตายลงจะก็จะต้องโยกย้ายไปยังโลกที่สอง
คือ อาลัมบัรซัค ซึ่งเป็นโลกของชีวิตในหลุมฝังศพ มนุษย์นั้นจะถูกส่งมายังโลก แห่งหลุมฝังศพ โดยนำสิ่ง
ใดจากโลกนี้ติดตัวมาไม่ได้เลยแม้แต่น้อยยกเว้นความดีที่ได้เคยกระทำไว้ นอกจากนี้ การเคลื่อนศพไป
ทางทิศตะวันตกยังแสดงถึงความเชื ่อทางพุทธศาสนาที่มองความตายเป็นส่วนหนึ่งของวัฏจักรชีวิต  
การหันศพไปทางนี้จึงเป็นทั้งการเคารพต่อผู้ตาย และการสื่อถึงการเดินทางของวิญญาณสู่ภพใหม่  

สัญญะอีกอย่างในภาพยนตร์ สัปเหร่อคือ “ไฟ” พระครูสิริปัญญาภรณ์ (สุธีร์ ตันโห) (2564) 
กล่าวว่า พระพุทธเจ้าทรงอุปมากิเลสทั้ง 3 กอง คือ ราคะ โทสะ โมหะ ว่ามีลักษณะเหมือนกับเป็นไฟ 
กองใดกองหนึ่ง เกิดขึ้นกับของบุคคลใด ไฟก็จะแผดเผาก่อให้เกิดความเร่าร้อนขึ้นภายในจิตใจ ก็แสดง
ออกมาในร ูปของการล ้างผลาญทาลายทางกาย วาจา  และใจ ความหมายคำว่าไฟ แนวทาง
พระพุทธศาสนา หมายถึง สิ่งที่มีการแผดเผา ทำให้ เกิดความเร่าร้อนจนถึงกับทำลายล้างสิง่ต่าง ๆ ลงไป 
สอดคล้องกับพิธีฌาปนกิจศพในทางกายภาพเป็นการการแปรสภาพร่างกายของผู้ตายเพื่อให้ร่างกาย
สลายไปเหลือเพียงเถ้ากระดูก และย่อยสลายตามธรรมชาติ ในอีกความหมาย ไฟ คือสิ่งที่เผา ทำลาย
ล้าง กิเลส ของมนุษย์ให้สลายหายไปพร้อมกัน อุปมาว่า คนที่ตายแล้วคือคนละแล้วซึ่ง ราคะ โทสะ 
โมหะ และละแล้วซึ่งกิเลสใด ๆ ซึ่งไฟก็คือ ผู้สร้าง และ ผู้ทำลายในคราเดียวกัน  
 
 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[189] 
 

ข้อเสนอแนะ 
ในการศึกษา และวิเคราะห์ภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อ เป็นเพียงการศึกษา และวิเคราะห์ผ่าน 

แนวคิดทฤษฎีโครงสร้างการเล่าเรื่อง (Storytelling) ซึ่งเป็นการวิเคราะห์ตามประสบการณ์ และความ
เข้าใจในเรื่องสัญญะของผู้วิจัยเท่านั้น เพื่อเป็นการตีความเพื่อหาความหมายเพิ่มเติม ควรนำแนวคิด
ทฤษฎีอื่นนอกเหนือจากนี้มาเป็นเครื่องช่วยขยายความหมาย เช่น แนวคิด ทฤษฎีหลังสมันใหม่ (Post-
Modern) แนวคิดปิตาธิปไตย แนวคิดประพันธกร (Arthur Theory ) เพื่อให้เข้าถึงวิธีการสร้างสรรค์
ภาพยนตร์ การกำหนดแนวคิดภาพยนตร์ หรือ วิธีการพัฒนาบทภาพยนตร์ ว่าต้องการสื่อความหมายไป
ในทิศทางใด และใช้เทคนิคใดในการสร้างสรรค์ 
 
เอกสารอ้างอิง 
ชมพูนุท วุฒิมา และวริสรา ห้องทรัพย์. (2565). สัญญะที่ปรากฏในซีรีส์เกาหลี: กรณีศึกษาเรื ่อง 

Nevertheless. วารสารวิทยาการจัดการและการสื่อสาร, 1(1), 97-122. 
ธิติ ศรีนวล. (ผู้กำกับ). (2566). สัปเหร่อ [ภาพยนตร์]. ไทบ้านสตูดิโอ. 
ธิติ ศรีนวล. (14 มกราคม 2569). ผู้กำกับภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อ. สัมภาษณ์. 
พระครูสิริปัญญาภรณ ์ตันโห. (2564). การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ใน อัคคิขันโธปมสูตร. เสฏฐวิทย์ปริทัศน์, 

1(1), 25-38. 
พระมหาคมคาย สิริปญฺโญ สิงห์ทอง, พระสุชาติ เชื้อรุ่ง และพระ มหาไพฑูรย์ นิวาส. (2565). ความตาย

ในมุมมอง 4 ศาสนา. วารสารปรัชญาปริทรรศน์, 27(2), 284-302. 
รัตนรรณ พัดนวล (2563). การสื่อสารความหมายของเครื่องแต่งกายในภาพยนตร์เพลงเรื่อง High 

School Musical ภาค 1-3.  มหาว ิทยาล ัยธรรมศาสตร ์ .  คณะวารสารศาสตร ์และ
สื่อสารมวลชน. 

วสมน สาณะเสน. (2563). เจาะลึกเรื่องความเชื่อเรื่องความตายและโลกหลังสิ้นชีวิตของมุสลิม. ค้น
เมื่อ 7 มกราคม 2569 จาก https://readthecloud.co/death-in-islam-beliefs/ 

วรรณวิสาข์ ไชยโย. (2563). ทัศนคติที่มีตอความหมายของชีวิตกับความตายของวัยรุน. งานประชุม
วิชาการระดับชาติ คร้ังท่ี 12. มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม 

สำนักงานกองทุนสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ. (2568). “พิธีมัดตราสัง” สัญลักษณ์แห่งวัฏจักรชีวิต
แ ล ะ ค ว า ม เ ช ื ่ อ เ ร ื ่ อ ง ภ พ ภ ู ม ิ .  ส ื บ ค ้ น เ ม ื ่ อ  9  ม ก ร า ค ม  2 5 6 9  จ า ก 
https://www.artculture4health.com/contents/view/4326 

ศศิ เอาทารยกุล. (2557). การศึกษาการแปลข้ามวัฒนธรรมจากภาษาไทยเป็นภาษาอังกฤษในบท
บรรยายใต้ภาพของภาพยนตร์ไทย. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต :มหาวิทยาลัยมหิดล. 



      Journal for Developing the Social and Community, 13 (1), 167-190 : January-April 2026 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวทิยาลัยราชภฏัมหาสารคาม) 

  

[190] 
 

เอมอัชฌา วัฒนบุรานนท์, มิ่งขวัญ ศิริโชติ, ปัณณวิชญ์ ปิยะอร่ามวงศ์ และศุภอัฑฒ์ สัตยเทวา. (2564). 
การรับรู้ และพฤติกรรมการป้องกันโรคติดเชื้อไวรัสโคโรนา 2019 (COVID-19) ของนักเรียน
มัธยมศึกษาตอนปลายกรุงเทพมหานคร. วารสารศิลปะศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้, 9(1), 36-
49. 

Sakorn, P. (2023 ) .  A Study of an Adaptation of an E-San Novel to Screen Play: A Case 
Study of Ratree. Journal of Namibian Studies, 33. 

Freeman, J. (2 0 0 4 ) .  The semiosis of death in Lang's M: Film and the limits of 
representation in the Weimar Republic. Film-Philosophy, 8(1). 

Thai Entertainment to the World. (2025). สัปเหร่อ. Facebook. สืบค้นเมื่อ 20 มกราคม 2568 
จาก https://shorturl.asia/p6GIm 

 
 
 
 

 
 


