
         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[119] 
 

Analysis: Linguistics Expressed by the Buddha in Dhamma Language 
Phrakittisarasuthi (Cherdchai Silasampanno)1 & Sanit Sinak2 

Received Reviewed Revised Accepted 
04/11/2024 21/11/2024 25/11/2024 25/11/2024 

Abstract 
This article aims to reflect the dissemination of Buddhism by the Buddha in the 

Tripitaka through two forms of linguistics: language that directly conveys meaning 
according to the literal text and language that conveys meaning implicitly. The Buddha 
used language that was not attached to or revered any one language as a medium, but 
instead, he used the local languages as mediums, such as Magadhi, Pali, and Sanskrit. 
This was done through four methods of Dhamma teaching: explaining clearly, 
motivating to see the truth, engaging style, and being entertaining. These were based 
on the context of answering four types of questions: questions that should be answered 
directly, questions that should be counter-questioned before answering, questions that 
need to be analyzed before answering, and questions that should be set aside. Thus, 
linguistics is a powerful tool in the study of Buddhism, which helps us to understand 
the scriptures, interpret history, compare religions, study Buddhist philosophy, and 
communicate Buddhism effectively and comprehensively from the traces of history to 
the present. The forms and processes of linguistic study can categorize the perspectives 
of linguistics into at least three aspects: historical linguistics, theoretical and applied 
linguistics, and context-dependent and context-independent linguistics. Linguistics is 
both a science and an art that studies languages in various aspects, encompassing the 
structure, nature, and usage context of language. 
 
Keywords: Buddha; Linguistics; Dharma Language 
 
 

 
1 Mahamakut Buddhist University. Mahavajiralongkorn Rahavidyaraya Campus,  
Email: Chai2ch13@gmail.com 
2 Mahamakut Buddhist University, Email: sanit.sin@mbu.ac.th 



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[120] 
 

บทวิเคราะห์ : ภาษาศาสตร์ที่พระพุทธเจ้าแสดงในภาษาธรรม 
พระกิตติสารสุธี (เชิดชัย สีลสมฺปนฺโน)3 และสานิตย์ ศรีนาค4 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มีความประสงค์เพื ่อสะท้อนการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าใน

พระไตรปิฎกผ่านภาษาศาสตร์ 2 รูปแบบ คือ เนยยัตถะและนีตัตถะ พระพุทธเจ้าทรงใช้ภาษาที่ไม่ยึดติด
หรือยกย่องภาษาใดภาษาหนึ่งเป็นสื่อกลาง แต่พระองค์กลับใช้ภาษาท้องถิ่นนั้น ๆ เป็นสื่อ เช่น ภาษา
มคธ ภาษาบาลี และภาษาสันสกฤต เป็นต้น ผ่านภาษาธรรมเทศนา 4 วิธี คือ สันทัสสนา สมาทปนา 
สมุตเตชนา และสัมปหังสนา บนพื้นฐานแห่งบริบทของการตอบปัญหา 4 ด้าน คือ เอกังสพยากรณี
ปัญหา ปฏิปุจฉาพยากรณีปัญหา วิภัชชพยากรณีปัญหา และฐปนียปัญหา ดังนั้น ภาษาศาสตร์จึงเป็น
เครื่องมือที่ทรงพลังในการศึกษาพระพุทธศาสนาซึ่งช่วยให้เราเข้าใจพระคัมภีร์ การตีความประวัติศาสตร์ 
ศาสนาเปรียบเทียบ การศึกษาพุทธปรัชญาและสื่อสารพระพุทธศาสนาได้อย่างมีประสิทธิภาพและเข้าถึง
แก่นแท้แห่งสารัตถธรรมจากร่องรอยแห่งประวัติศาสตร์จนถึงปัจจุบัน รูปแบบและกระบวนการศกึษา
ด้านภาษาศาสตร์นั้น สามารถจำแนกประเภทหรือมุมมองของภาษาศาสตร์ได้ อย่างน้อย 3 ด้าน คือ 
ภาษาศาสตร์เชิงประวัติศาสตร์ ภาษาศาสตร์เชิงทฤษฎีและเชิงประยุกต์ และภาษาศาสตร์แบบพึ่งพา
บริบทและแบบไม่พ่ึงพาบริบท ภาษาศาสตร์เป็นศาสตร์และศิลป์ที่ศึกษาบริบทของภาษาในแง่มุมต่าง ๆ 
ที่ครอบคลุมทั้งโครงสร้าง ธรรมชาติ และการใช้งานของบริบทภาษา 
 
คำสำคัญ: พระพุทธเจ้า; ภาษาศาสตร์; ภาษาธรรม 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
3 มหาวิทยาลยัมหามกฏุราชวิทยาลยั วิทยาเขตมหาวชิราลงกรณราชวิทยาลัย, Email: Chai2ch13@gmail 
4 มหาวิทยาลยัมหามกฏุราชวิทยาลยั, Email: sanit.sin@mbu.ac.th 



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[121] 
 

บทนำ 
ภาษาที ่พระพุทธเจ้าใช ้ในการแสดงธรรมเทศนาเป็นองค์ประกอบที ่ม ีความสำคัญยิ ่งใน

พระพุทธศาสนา ซึ่งภาษาไม่เพียงแต่เป็นเครื่องมือในการสื่อสารคำสอนเท่าน้ัน แต่ยังมีบทบาทสำคัญใน
การสืบทอดและรักษาคำสอนของพระพุทธเจ้าให้คงอยู่ในชุมชนชาวพุทธทั่วโลก การใช้ภาษาธรรมไม่ว่า
จะเป็นภาษาบาลีหรือสันสกฤตในบริบทต่าง ๆ  ทำให้เกิดความเข้าใจและการตีความคำสอนที่ลึกซึ้ง ซึ่ง
ส่งผลต่อการปฏิบัติธรรมและการเผยแพร่คำสอน ภาษาที่พระพุทธเจ้าใช้แสดงธรรมในการเผยแพร่
พระพุทธศาสนาน้ัน มภีาษาบาลี (pali language) ซึ่งเป็นภาษาหลักที่พระพุทธเจ้าใช้ในการแสดงธรรม
และบันทึกคำสอนในพระไตรปิฎก ซึ่งได้รับการตีความว่าเป็น “ภาษาธรรม” (dhamma language) ที่มี
บทบาทสำคัญในการถ่ายทอดคำสอนของพระพุทธเจ้า ภาษาบาลีน้ันเป็นภาษาพูดที่ใช้กันในภูมิภาคภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือของอินเดียในสมัยพุทธกาล (ภาษาท้องถิ ่น) และเป็นภาษาที่สามารถเข้าถึง
ประชาชนทั่วไปได้โดยง่าย เพราะมีระเบียบทางภาษาไม่ซับซ้อนเหมือนกับสันสกฤตที่เป็นภาษาศักด์ิสิทธ์ิ
ของวรรณะพราหมณ์ การที่พระพุทธเจ้าเลือกใช้ภาษาบาลีในการแสดงธรรมทำให้ธรรมะของพระองค์
เข้าถึงคนทุกชนชั้นได้อย่างง่ายดาย ซึ่งสะท้อนถึงความเมตตาและความปรารถนาที่จะเผยแผ่ธรรมะ
ให้กับทุกคนอย่างเท่าเทียมกัน (Wongsurawat, 2020) นอกจากน้ัน การใช้ภาษาบาลีในการแสดงธรรม
ยังช่วยให้คำสอนของพระพุทธเจ้าได้รับการบันทึกและรักษาไว้ในรูปแบบของพระไตรปิฎก ซึ ่งเป็น
แหล่งข้อมูลสำคัญในการศึกษาอรรถศึกษาธรรมทางพระพุทธศาสนา พระไตรปิฎกประกอบด้วยพระ
วินัยปิฎก พระสุตตันตปิฎก และพระอภิธรรมปิฎก ซึ่งแต่ละส่วนมีความสำคัญในเชิงศาสนาและการ
ปฏิบัติธรรม ภาษาบาลีที่ใช้ในพระไตรปิฎกนั้นมีโครงสร้างและรูปแบบ (structure and platfrom) ที่
ช่วยให้ผู้ศึกษาเข้าใจเน้ือหาธรรมได้อย่างละเอียดและชัดเจน (Meesook, 2016) 

ภาษาท่ีพระพุทธเจ้าใช้แสดงธรรมในเชิงวัฒนธรรมน้ัน กล่าวได้ว่าภาษาบาลีมีบทบาทสำคัญ
ในการสร้างและรักษาวัฒนธรรมของชุมชนพุทธในเชิงวัฒนธรรม (culture) เป็นอย่างมาก ภาษาบาลีน้ัน
ได้ถูกนำมาประยุกต์ใช้ในพิธีกรรมทางศาสนา การสวดมนต์ และการบันทึกวรรณกรรมทางพุทธศาสนา 
เช่น คัมภีร์ และพระไตรปิฎก เป็นต้น ดังน้ัน การใช้ภาษาบาลีในพิธีกรรมและวรรณกรรมเหล่าน้ีช่วยให้
เกิดการสืบทอดและรักษาวัฒนธรรมทางศาสนาของชุมชนพุทธอย่างต่อเน่ือง การสวดมนต์ในภาษาบาลี
ที่เป็นที่รู้จักกันทั่วโลก เช่น บทสวดอิติปิโส ภควา หรือบทสวดพระพุทธคุณน้ัน สะท้อนถึงความเชื่อมโยง
ระหว่างภาษาและศาสนาที่ลึกซึ้ง และเป็นสื่อที่ทำให้พุทธศาสนิกชนสามารถเชื่อมต่อกับหลักธรรมและ
พระพุทธเจ้าได้ (Gethin, 2008) นอกจากนี้ การใช้ภาษาบาลียังเป็นเครื่องมือในการสร้างความเป็น
เอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมและการเชื่อมโยงชุมชนพุทธทั่วโลก ไม่ว่าจะเป็นในอินเดีย ศรีลังกา ไทย พม่า 
และกัมพูชา การใช้ภาษาบาลีในชีวิตประจำวันและในวัฒนธรรมทางศาสนาทำให้เกิดการสร้างความเป็น
หน่ึงเดียวกันในชุมชนพุทธทั่วโลก การศึกษาภาษาบาลีจึงเป็นการศึกษาทีไ่ม่เพียงแต่ในเชิงภาษาศาสตร์
เท่าน้ัน แต่ยังเป็นการศึกษาในเชิงวัฒนธรรมและศาสนาท่ีลึกซึ้งและมีความสำคัญ ส่วนบทบาทของภาษา



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[122] 
 

ธรรมในการเผยแพร่คำสอนในยุคปัจจุบัน การเผยแพร่คำสอนของพระพุทธเจ้าในยุคปัจจุบันยังคงพ่ึงพา
ภาษาธรรมอย่างมาก ดังนั้น ถึงแม้ว่าจะมีการแปลคำสอนเป็นภาษาต่าง ๆ ทั่วโลก แต่ภาษาบาลีและ
สันสกฤตยังคงเป็นฐานสำคัญในการศึกษาพระพุทธศาสนา การศึกษาภาษาธรรมจึงมีความสำคัญอยา่ง
ย่ิงในการรักษาความถูกต้องและความหมายของคำสอน การแปลคำสอนจากภาษาบาลีเป็นภาษาอื่น ๆ 
ยังคงต้องอาศัยความเข้าใจความหมายในเชิงภาษาศาสตร์ (linguistics) และวัฒนธรรมเพ่ือรักษาความ
ถูกต้องของเน้ือหาธรรม (Walshe, 1995) 

สถานการณ์ปัจจุบันที่เป็นสังคมยุคดิจิทัล การใช้ภาษาธรรมในการสื่อสารผ่านสื่อออนไลน์
และการเผยแพร่คำสอนในรูปแบบดิจิทัลทำให้ธรรมะของพระพุทธเจ้าสามารถเข้าถึงผู้คนหลากหลาย
มากข้ึน การใช้ภาษาธรรมในสื่อเหล่าน้ียังคงมีบทบาทสำคัญในการรักษาความเป็นเอกลักษณ์ของคำสอน
และในการสร้างความเชื่อมโยงระหว่างผู้คน สังคมกับพระพุทธเจ้า ดังนั้น การศึกษาภาษาศาสตร์ใน
บริบทของพระพุทธศาสนาจึงเป็นการศึกษาที่มีความสำคัญต่อการทำความเข้าใจและการตีความ 
(interpretation) คำสอนของพระพุทธเจ้าอย่างถูกต้อง รวมทั้งการวิเคราะห์ภาษาท่ีใช้ในการแสดงธรรม
สามารถช่วยให้เราเข้าใจความหมายลึกซึ้งของธรรมะได้ดียิ่งขึ้น นอกจากนี้ การศึกษาและวิเคราะห์
ภาษาศาสตร์ยังสามารถช่วยในการพัฒนาวิธีการถ่ายทอดและเผยแพร่ธรรมในยุคปัจจุบันให้มี
ประสิทธิภาพยิ่งขึ้น เนื่องจากภาษามีบทบาทสำคัญในการเชื่อมโยงและสื่อสารกับผู้คนในยุคที่สงัคมมี
ความหลากหลายทางวัฒนธรรมและความคิดในยุคปัจจุบันที่เทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลมีบทบาทมากข้ึน 
การใช้ภาษาที่เหมาะสมและเข้าใจง่ายในการสื ่อสารธรรมะเป็นสิ่งที่จำเป็น การศึกษาและวิเคราะห์
ภาษาศาสตร์ในบริบทของพระพุทธศาสนาไม่เพียงแต่ช่วยให้เรารักษาความถูกต้องของคำสอนเท่าน้ัน แต่
ยังช่วยในการสร้างวิธีการสื่อสารที่สามารถเข้าถึงและตอบสนองต่อความต้องการของผู้คนในยุคปัจจุบัน
ได้อย่างมีประสิทธิภาพ ดังน้ัน ภาษาท่ีพระพุทธเจ้าใช้แสดงธรรมมีความสำคัญอย่างย่ิงในเชิงศาสนาและ
วัฒนธรรม การใช้ภาษาบาลีในการแสดงธรรมไม่เพียงแต่เป็นเครื ่องมือในการสื ่อสารคำสอนของ
พระพุทธเจ้า แต่ยังเป็นสื ่อที ่ช่วยในการถ่ายทอดและรักษาคำสอนให้คงอยู ่ในชุมชนพุทธทั่วโลก 
การศึกษาและทำความเข้าใจภาษาธรรมจึงเป็นสิ่งสำคัญในการศึกษาพระพุทธศาสนาและในการเผยแพร่
คำสอนในยุคปัจจุบัน 
 
ภาษาศาสตร ์

ภาษาศาสตร์ (linguistic) เป็นเครื่องมือที่ทรงพลังในการศึกษาพระพุทธศาสนาซึ่งช่วยให้เรา
เข้าใจพระคัมภีร์ (scripture) การตีความประวัติศาสตร์ ศาสนาเปรียบเทียบ (comparative religion) 
การศึกษาพุทธปรัชญาและสื่อสารพระพุทธศาสนาได้อย่างมีประสิทธิภาพและเข้าถึงแก่นแท้แห่งสารัตถ
ธรรมจากร่องรอยแห่งประวัติศาสตร์จนถึงปัจจุบัน คำว่า “ภาษาศาสตร์” (linguistics) น้ัน สื่อสะท้อน
ถึงวิธีวิทยาการศึกษา (educational methodology) เกี่ยวกับภาษาโดยใช้แนวคิด ทฤษฎีและวิธี



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[123] 
 

การศึกษาทีม่ีกระบวนการเป็นวิทยาศาสตร์เพ่ือให้เข้าใจธรรมชาติหรือโครงสร้างทางภาษาของมนุษย์ ผู้ที่
ศึกษาในด้านน้ีมักได้รับการขนานนามว่า “นักภาษาศาสตร์” (linguist) (Halliday, Michael A.K.; 
Jonathan Webster, 2006) รูปแบบและกระบวนการศึกษาด้านภาษาศาสตร์นั้น สามารถจำแนก
ประเภทหรือมุมมองของภาษาศาสตร์ (linguistic) ได้อย่างน้อย 3 ด้าน คือ มุมมองด้านที่หน่ึง 
ภาษาศาสตร์เชิงประวัติศาสตร์ (dichotomies and language) ซึ่งประกอบด้วย (1) การศึกษาเชิง
ประวัติศาสตร์เน้นเฉพาะยุคสมัย (synchronic study) เป็นการศึกษาคุณสมบัติทางภาษาศาสตร์ 
(linguistic feature) ของภาษาที่ใช้ในช่วงยุคสมัยต่าง ๆ และ (2) ภาษาศาสตร์เชิงประวัติศาสตร์
เปรียบเทียบ (diachronic study) เป็นการศึกษาประวัติศาสตร์ของภาษาและกลุ่มของภาษาและความ
เปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้างที่เกิดขึ้นในยุคต่าง ๆ มุมมองที่สอง ภาษาศาสตร์เชิงทฤษฎีและเชิงประยุกต์ 
(theoretical and applied linguistics) ประกอบด้วย (1) ภาษาศาสตร์เชิงทฤษฎีหรือภาษาศาสตร์
ทั่วไปจะเป็นการกำหนดอรรถาธิบาย (context) ให้กับภาษาแต่ละภาษาและกำหนดทฤษฎีเกี่ยวกับ
มุมมองต่าง ๆ ของภาษาให้ครอบคลุม และ (2) ภาษาศาสตร์เชิงประยุกต์จะเป็นการประยุกต์ใช้ทฤษฎี
ทางภาษาศาสตร์ต่าง ๆ กับงานด้านอื่น ๆ และมุมมองที่สาม ภาษาศาสตร์แบบพึ่งพาบริบทและแบบไม่
พึ่งพาบริบท (contextual and independent linguistics) กล่าวคือ (1) ภาษาศาสตร์แบบพึ่งพา
บริบท เป็นการสร้างอรรถาธิบายเก่ียวกับการใช้ภาษาโดยมนุษย์ เช่น หน้าท่ีเชิงสังคมในภาษา วิธีการใช้
งานภาษา และวิธีการสร้างและรับรู้ภาษาของมนุษย์ และ (2) ภาษาศาสตร์แบบไม่พึ่งพาบริบท เป็น
การศึกษาท่ีตัวภาษาเอง โดยไม่พิจารณาปัจจัยภายนอกต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง อย่างไรก็ตามคำทั้งสองน้ียัง
ไม่มีการแบ่งแยกอย่างชัดเจน ในหนังสือสารานุกรมบริทานิกา (encyclopedias britannica) จึงใช้คำว่า 
“ภาษาศาสตร์มหภาค” (macro linguistics) และ “ภาษาศาสตร์จุลภาค” (micro linguistics) แทน 

อย่างไรก็ตาม ความสำคัญเฉพาะของแขนงวิชาต่าง ๆ ของภาษาศาสตร์ก็ยังไม่เป็นที่ทราบ
โดยทั่วกัน และนักภาษาศาสตร์ (linguist) ส่วนใหญ่ต่างก็เห็นพ้องต้องกันว่า การแบ่งแขนงวิชาแบบ
ดังกล่าวยังคงมีขอบเขตซ้อนทับกันอยู่มาก บ่อยครั้งที่ภาษาศาสตร์เชิงทฤษฎีสามารถแบ่งออกได้เป็น
หลายแขนง บางแขนงสามารถศึกษาได้โดยอิสระ บางแขนงก็ต้องศึกษาควบคู่กับแขนงอื่น อย่างไรก็ตาม 
เป็นที ่ร ู ้กันโดยทั่วไปว่าภาษาศาสตร์เชิงทฤษฎีนั ้น ภาษาสามารถแบ่งออกเป็นแขนงต่าง ๆ ได้ เช่น 
สัทศาสตร์ (phonetics) ส ัทวิทยา (phonology) วิทยาหน่วยคำ (morphology linguistics) 
วากยสัมพันธ์ (syntax) อรรถศาสตร์ (semantics) วัจนปฏิบัติศาสตร์ (pragmatics) ภาษาศาสตร์เชิง
ประวัติ (historical linguistics) แบบลักษณ์ภาษา (linguistic typology) วัจนลีลาศาสตร์ (stylistics 
linguistics) เป็นต้น จากมุมมองต่าง ๆ เหล่าน้ี นักภาษาศาสตร์หรือนักภาษาศาสตร์เชิงทฤษฎีโดยทั่วไป
มักจะศึกษาภาษาศาสตร์แบบไม่พึ่งพาบริบทในเชิงทฤษฎีเฉพาะยุคสมัย ( independent theoretical 
synchronic linguistics) ซึ่งเป็นที่รู้กันว่าเป็นแก่นของวิชาภาษาศาสตร์ และผู้เชี่ยวชาญต่าง ๆ ได้ต้ัง
ประเด็นคำถามและทำวิจัยทางด้านภาษาศาสตร์ไว้อย่างกว้างขวาง ซึ่งบางประเด็นก็ยังหาข้อสรุปไม่ได้ 



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[124] 
 

ลักษณะดังกล่าวได้สอดคล้องกับถ้อยแถลงดังที่ Russ Rymer (Halliday, Michael A.K.; Jonathan 
Webster, 2006) ได้กล่าวเอาไว้อย่างน่าคิดว่า “ภาษาศาสตร์เป็นทรัพย์สินที่มีการโต้เถียงกันอย่างเผ็ด
ร้อนที่สุด โดยหาจุดยุติไม่ได้ในวงการวิชาการ ภาษาศาสตร์โชกชุ่มไปด้วยหยาดโลหิตของนักกวี นักศาสน
วิทยา (Theologian) นักปรัชญา นักภาษาโบราณ นักจิตวิทยา นักชีววิทยา และนักประสาทวิทยา 
รวมทั้งเลือดของนักไวยากรณ์เท่าที่จะสามารถเอาออกมาได้” (linguistics is arguably the most 
hotly contested property in the academic realm. It is soaked with the blood of poets, 
theologians, philosophers, philologists, psychologists, biologists, and neurologists, along 
with whatever blood can be got out of grammarians.) จากท่ีกล่าวมาจะเห็นได้ว่า ภาษาศาสตร์
เป็นศาสตร์และศิลป์ (art and science) ที ่ศึกษาภาษาในแง่มุมต่าง ๆ ที่ครอบคลุมทั ้งโครงสร้าง 
ธรรมชาติและการใช้งานของภาษา ภาษาศาสตร์มีความสำคัญอย่างย่ิงเน่ืองจากช่วยให้เราเข้าใจวิธีการที่
ภาษาทำงาน ซึ ่งเป็นเครื ่องมือสื่อสารที่ทรงพลังและซับซ้อนที่ช่วยให้มนุษย์สามารถแสดงความคิด 
แบ่งปันข้อมูล และสร้างความสัมพันธ์ ภาษาศาสตร์ช่วยให้เราเข้าใจความแตกต่างระหว่างภาษาต่าง ๆ 
และวิธีที่ภาษาเปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา ดังน้ัน ภาษาจึงเป็นเสมือนสิ่งมีชีวิตและมีความเป็นพลวัตใน
ตัวเอง นอกจากน้ี ภาษาศาสตร์ยังช่วยให้เราเข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างภาษาและวัฒนธรรม รวมถึง
บทบาทของภาษาในสังคมและชีวิตประจำวัน 

ภาษาศาสตร์ (linguistics) เป็นเครื่องมือที่ทรงพลังในการศึกษาศาสตร์เฉพาะตนและศาสตร์
อื่นที่เกี่ยวข้อง (To study of one's own science and other sciences) ซึ่ง Arunmanakul (2020) 
ได้สะท้อนมุมมองเชิงวิชาการว่า การศึกษาภาษาศาสตร์แบบปัจจุบันนั้น กล่าวได้ว่ามีจุดเริ่มต้นใน
ศตวรรษที่ 19 โดย Ferdinand de Saussure ประมาณช่วงราว ค.ศ. 1857-1913 ซึ่งเชื่อกันว่าเป็นผู้
บุกเบิกการศึกษาภาษาศาสตร์ในปัจจุบัน แต่ความจริงแล้วความสนใจเรื่องภาษานั้นมีมาเนิ่นนานแล้ว
ตั ้งแต่สมัยยุคกรีก ยุคโรมัน เรื ่อยมาจนมีการสร้างแนวคิดเกี่ยวกับระบบไวยากรณ์ ( grammatical 
structure) ที ่ม ีการนำมาประยุกต์ใช ้ในการเร ียนการสอนดังที ่เร ีกว่า “เป็นไวยากรณ์ดั ้งเดิม” 
(traditional grammar) จนกระทั่งถึงช่วงศตวรรษที่ 18 ได้มีการค้นพบว่า “ภาษาสันสกฤตนั้นมีความ
คล้ายคลึงกับภาษาลาตินมาก” จึงทำให้มีความสนใจศึกษา เปรียบเทียบระหว่างภาษาตระกูลต่าง ๆ 
พร้อมกับการสืบเสาะ สร้างแสวงหาภาษาที่เป็นภาษาดั้งเดิม (proto language) ขึ้น ความสนใจใน
การศึกษาเปรียบเทียบและสืบสร้างประวัติศาสตร์ของภาษานี้เป็นแขนงที่รู้จักกันในนามภาษาศาสตร์
เปรียบเทียบและเชิงประวัติ (comparative and historical linguistics) นอกจากนี้ก็ยังเป็นยุคที่มี
ความตื ่นตัวทางวิทยาศาสตร์ชีววิทยา (biology science) โดย Charles Darwin (Charles Darwin, 
1809-1882) ศึกษาวิวัฒนาการของสิ่งมีชีวิตซึ่งส่งผลให้นักภาษาศาสตร์ (linguist) มองหาวิวัฒนาการ
ของภาษาและพยายามสร้างต้นไม้ตระกูลภาษา (family tree) ข้ึนมาในลักษณะเดียวกันกับต้นไม้แสดง
สายพันธ์ทางชีววิทยา (biology) ความสนใจทางด้านภาษาศาสตร์เปรียบเทียบและเชิงประวัติม ีมา



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[125] 
 

ตลอดจนศตวรรษที่ 19 และถือเป็นกระแสหลักของภาษาศาสตร์ในสมัยนั ้น การที่ความสนใจของ
นักภาษาศาสตร์ไปอยู่ที่การเปรียบเทียบคำ (word comparison) ระหว่างภาษาทำให้ความสนใจเรื่อง
อื่น ๆ ทางภาษาศาสตร์ต้องไปผูกอยู่กับศาสตร์แขนงอื่น เช่น จิตวิทยา (psychology) มานุษยวิทยา 
(anthropology) สังคมวิทยา (sociology) โดยที่นักจิตวิทยาพยายามที่จะอธิบายเรื ่องจิตมนุษย์ 
(human mind) โดยใช้หลักฐานจากภาษาเพื่อเป็นวิถีทางที่จะเข้าถึงธรรมชาติของจิตมนุษย์ ส่วนนัก
มานุษยวิทยา (anthropologist) ซึ่งต้องการศึกษาชุมชนและวัฒนธรรมชุมชนนั้นมีความจำเป็นต้องไป
เกี ่ยวข้องกับการวิเคราะห์และการทำความเข้าใจกับภาษาใหม่ ๆ ของชุมชนแต่ละกลุ ่มและเพราะ
นักภาษาศาสตร์ (linguist) ในยุคนั้นไม่ได้สนใจในประเด็นของเรื่องเหล่านี ้มากนัก และนักวิชาการ 
Franz Boas (1859-1942) (Inchan, 2018) ซึ ่งเป็นผู ้บุกเบิกของภาษาศาสตร์ด้านมานุษยวิทยา 
(anthropological linguistics) จึงได้วางแนวทางอย่างเป็นวิทยาศาสตร์สำหรับอธิบายภาษาใหม่ ๆ  ที่
ค้นพบ (scientific description of living language) 

ภาษาศาสตร์ (linguistics) ไม่ใช่การศึกษาภาษาเพื ่อพัฒนาทักษะทางภาษาในด้านต่าง ๆ 
เท่านั้น แต่เป็นการศึกษาภาษา (language) เพื่อให้เข้าใจธรรมชาติหรือระบบของภาษามนุษย์ โดยใช้
แนวคิด ทฤษฎี และวิธีการแสวงหาความรู้ ความจริง (ญาณวิทยา) ที่เป็นวิทยาศาสตร์ ประเด็นต่าง ๆ ที่
นักภาษาศาสตร์ (linguist) ให้ความสนใจมีมากมาย เช่น เสียงในภาษาต่าง ๆ ทั่วโลกมีลักษณะอย่างไร
บ้าง โครงสร้างไวยากรณ์ของภาษาต่าง ๆ มีลักษณะเหมือนหรือแตกต่างกันอย่างไรบ้าง  เด็กสามารถ
เรียนรู้ภาษาได้อย่างไรบ้าง มนุษย์เราสามารถเข้าใจและตีความความหมายของคำศัพท์หรือประโยคได้
อย่างไร เป็นต้น ภาษาศาสตร์ (linguistics) สามารถแบ่งได้เป็น 2 แขนงหลัก คือ ภาษาศาสตร์ทั่วไป 
(general linguistics) และภาษาศาสตร์ประยุกต์ (applied linguistics) กล่าวคือ (1) ภาษาศาสตร์
ทั ่วไปศึกษาตัวภาษาโดยตรงโดยไม่ได้เชื่อมโยงกับศาสตร์แขนงอื่น  ๆ โดยนักภาษาศาสตร์อาจแบ่ง
การศึกษาออกเป็นส่วนใหญ่ ๆ เช่น การศึกษาในระดับเสียง (sound level) ระดับคำ (wording) ระดับ
ความหมาย (meaning) ระดับโครงสร้างไวยากรณ์ (grammatical structure) และระดับของการ
เปลี ่ยนแปลงของภาษา เป็นต้น (2) ภาษาศาสตร์ประยุกต์ (applied linguistics) ศึกษาภาษาโดย
เชื่อมโยงกับศาสตร์แขนงอื่น ๆ เช่น สังคมวิทยา มานุษยวิทยา จิตวิทยา การศึกษา คอมพิวเตอร์ นิติ
วิทยาศาสตร์ (forensic science) มีการประยุกต์องค์ความรู้ทางภาษาศาสตร์เพื่อใช้แก้ปัญหาต่าง  ๆ 
เช่น การเรียนการสอนภาษาต่างประเทศ การบำบัดการพูด การสร้างเสียงสังเคราะห์  (creating 
synthetic voices) หรือปัญญาประดิษฐ์ (artificial intelligence) เป็นต้น 

ภาษาศาสตร์ (linguistics) แบ่งออกได้เป็นสองแบบกว้าง ๆ คือ ภาษาศาสตร์ทั่วไป (general 
linguistics) ที่เรียนเก่ียวกับระบบ พัฒนาการต่าง ๆ และภาษาศาสตร์ประยุกต์ (applied linguistics) 
ที่มีศาสตร์อื่นเข้ามาเกี่ยวข้อง ภาษาศาสตร์ไม่ใช่แค่การเรียนภาษาใดภาษาหนึ่งเหมือนกับที่เราเรียน
ภาษาแล้วเรียนรู้ว่าอ่านแบบนี้แล้วจบ แต่ภาษาศาสตร์เป็นศาสตร์ที่ตั้งคำถามว่าทำไมเราถึงอ่านแบบน้ี 



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[126] 
 

หรือทำไมภาษาบางภาษาถึงมีความคล้ายคลึงกัน แม้แต่การศึกษาเกี่ยวกับภาษาที่ใช้ในคอมพิวเตอร์ก็
นับเป็นภาษาศาสตร์เช่นเดียวกัน ภาษาศาสตร์ไม่ได้เน้นไปที่การเรียนทางทักษะแบบที่เราเคยเร ียน
ภาษาไทย ภาษาอังกฤษ แต่เรียนเพื่อให้เข้าใจระบบของภาษามากกว่า (language structure) เช่น 
ความคล้ายคลึงกันของศัพท์บางศัพท์ในภาษาที่มีตระกูลเดียวกัน (Hotcourses Thailand, 2024) 
ภาษาศาสตร์เป็นศาสตร์แห่งการศึกษาเกี่ยวกับภาษาโดยใช้แนวคิด ทฤษฎี และวิธีวิทยาการวิจัยที่เป็น
วิทยาศาสตร์เพ่ือให้เข้าใจธรรมชาติหรือระบบของภาษามนุษย์ (nature of language) ผู้ที่ศึกษาในด้าน
น้ีเรียกว่า “นักภาษาศาสตร์” (linguist) การศึกษาภาษาศาสตร์จะเก่ียวข้องกับบริบทของขอบเขต ดังน้ี 
(Bloomfield Leonard, 1983) 

(1) สัทศาสตร์ (phonetics) เป็นการศึกษาเสียงต่าง ๆ  ซึ่งใช้ร่วมกันในภาษามนษุย์
ทุกภาษา 

(2) สัทวิทยา (phonology) เป็นการศึกษารูปแบบเสียงพ้ืนฐานของภาษา 
(3) วิทยาหน่วยคำ (morphology linguistics) เป็นการศึกษาโครงสร้างภายในของ

คำและการเปลี่ยนรูปของคำ (wording) 
(4) วากยสัมพันธ์ (syntax) เป็นการศึกษาการประกอบคำขึ้นเป็นประโยคที่ถูกต้อง

ตามหลักไวยากรณ์ (grammar) 
(5) อรรถศาสตร์ (semantics) เป็นการศึกษาความหมายของคำ ( lexical 

semantics) และวิธีการประกอบคำข้ึนเป็นประโยคเพ่ือสื่อความหมาย 
(6) วัจนปฏิบัติศาสตร์ (pragmatics) เป็นการศึกษาวิธีการใช้ถ้อยความ (utterance) 

เพื่อสื่อความหมายในการสื่อสาร เช่น แบบตรงตัว (literal pragma) แบบอุปมาอุปไมย (figurative 
pragma) 

(7) ภาษาศาสตร์เชิงประวัติ (historical linguistics) เป็นการศึกษาทางด้านภาษา
ต่าง ๆ ที่มีความสัมพันธ์กันในเชิงประวัติศาสตร์ ซึ่งสามารถสังเกตได้จากความใกล้เคียงของคำศัพท์ การ
สร้างคำ และวากยสัมพันธ์ (syntax) 

(8) แบบลักษณ์ภาษา (linguistic typology) เป็นการศึกษาคุณสมบัติทางไวยากรณ์
ที่ใช้อยู่ในภาษาต่าง ๆ 

(9) วัจนลีลาศาสตร์ (stylistics linguistics) เป็นการศึกษาลีลาในการใช้ภาษา 
สรุปได้ว่าภาษา (language) เป็นส่วนสำคัญของมนุษย์ที่ต้องเรียนรู้และฝึกฝนต้ังแต่แรกเกิด 

โดยเริ่มจากการฟังแล้วจึงพูดตามลำดับ เมื่อเติบโตข้ึนคนทั่วไปสามารถเรียนรู้และใช้ภาษาพูดได้ในเวลา
ที่ใกล้เคียงกัน ส่วนภาษาเขียนนั้นมาทีหลัง ซึ ่งเด็ก  ๆ จะเรียนในโรงเรียนหลังจากใช้ภาษาพูดได้
คล่องแคล่วแล้วภาษาพูดเกี่ยวข้องกับการใช้เสียงและการฟัง ขณะที่ภาษาเขียนเกี่ยวข้องกับการใช้
สัญลักษณ์และการอ่าน รวมถึงการใช้สายตา อย่างไรก็ตาม ทั้งภาษาพูดและภาษาเขียนมีความหมายซึ่ง



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[127] 
 

เป็นองค์ประกอบสำคัญที่มนุษย์ใช้ในการสื่อสารแลกเปลี่ยนกัน ความหมายปรากฏอยู่ในส่วนต่าง ๆ ของ
ภาษา ตั้งแต่คำในประโยคไปจนถึงเรื่องราวหรือข้อความ ดังนั้น ศาสตร์แห่งภาษาด้านการฟัง การพูด 
การอ่าน และการเขียน จึงเป็นทักษะที่มนุษย์ต้องฝึกฝนต้ังแต่เด็กเพ่ือให้เชี่ยวชาญและสามารถใช้ภาษา
เป็นเครื่องมือในการดำรงชีวิตและประกอบอาชีพในอนาคต 
 
ภาษาศาสตร์ในพระพทุธศาสนา 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มีการใช้ภาษาเป็นสื่อกลางในการถ่ายทอดคำสอนที่มีความ
ลึกซึ ้งและครอบคลุมความเป็นจริงในมิติต่าง ๆ แนวคิดและหลักการทางภาษาศาสตร์ที ่ปรากฏใน
พระพุทธศาสนามีความสำคัญอย่างยิ่งในการสื่อสารคำสอน และการสร้างความเข้าใจในธรรมะ การใช้
ภาษาบาลีและสันสกฤตในพระสูตรและพระธรรมคำสอนสะท้อนถึงการเลือกใช้ภาษาที่มีความหมาย
เฉพาะเจาะจง เพ่ือสื่อสารสารแก่นของหลักธรรมและหลักปรัชญาอันลึกซึ้ง แนวคิดทางภาษาศาสตร์ใน
พระพุทธศาสนานั้น พระพุทธศาสนาเน้นถึงความสำคัญของการใช้ภาษาที่ถูกต้องและเหมาะสมในการ
สื่อสารคำสอน ภาษาถูกมองว่าเป็นเครื่องมือในการสื่อสารความจริงและเป็นสื่อในการถ่ายทอดปัญญา 
พระพุทธเจ้าทรงตระหนักถึงพลังของภาษาในการกำหนดความเข้าใจของผู้คนต่อความจริง การใช้คำพูด
ที่ถูกต้องจึงมีความสำคัญในการนำพาผู้คนไปสู่การเข้าใจธรรมะและการปฏิบัติที่ถูกต้อง พระพุทธเจ้าได้
เน้นถึงการใช้ภาษาที่ชัดเจนและปราศจากความคลุมเครือ พระองค์ทรงใช้ภาษาที่สามารถเข้าถึงจิตใจ
ของผู้ฟังได้ง่าย และเน้นการสื่อสารที่ทำให้ผู้คนเข้าใจธรรมะอย่างแท้จริง แนวคิดทางภาษาศาสตร์น้ีถูก
สะท้อนในหลักธรรมหลายประการ เช่น อริยสัจ 4 (the four noble truths) ซึ่งเป็นการแสดงออกทาง
ภาษาที่ชัดเจนและตรงไปตรงมา เพื่อสื่อสารความเป็นจริงที่เกี่ยวข้องกับทุกข์ สมุทัย นิโรธ และมรรค 
(Meesook, 2016) การใช้ภาษาบาลีในพระพุทธศาสนาน้ัน กล่าวได้ว่าภาษาบาลีเป็นภาษาหลักที่ใช้ใน
การบันทึกคำสอนของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก (วินัย พระสูตร และอภิธรรม) ซึ่งเป็นแหล่งข้อมูล
หลักในการศึกษาพระพุทธศาสนา ภาษาบาลีมีลักษณะเฉพาะที่ช่วยในการสื่อสารความหมายของธรรมะ
ได้อย่างลึกซึ้งและชัดเจน การใช้คำและประโยคในภาษาบาลีมีโครงสร้างที่เน้นการสื่อสารความหมายที่
ช ัดเจนและสอดคล้องกับหลักธรรมคำสอนทางพุทธศาสนา พระสูตรในพระไตรปิฎก เช ่น พระ
สุตตันตปิฎก ประกอบด้วยคำสอนที่ถูกบันทึกในภาษาบาลี ซึ่งมีความหมายเฉพาะเจาะจงและสื่อสาร
ความจริงทางจิตวิญญาณอย่างลึกซึ ้ง เช่น พระสูตรที่ว่าด้วยการเจริญสติปัฏฐาน ซึ่งมีการใช้ภาษาที่
ชัดเจนและเน้นการปฏิบัติธรรมะอย่างเป็นระบบ ภาษาบาลีในพระสูตรเหล่านี้ช่วยให้ผู้ปฏิบัติธรรม
สามารถเข้าใจและนำไปใช้ในชีวิตประจำวันได้อย่างมีประสิทธิภาพ (Wongsurawat, 2020) 

ส่วนการใช้ภาษาสันสกฤตในพระพุทธศาสนาน้ัน อาจกล่าวได้ว่าภาษาสันสกฤตเป็นอีกภาษา
หนึ่งที ่มีบทบาทสำคัญในพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะนิกายมหายานและวัชรยาน ภาษาสันสกฤตมี
ลักษณะเป็นภาษาศักดิ์สิทธิ์ที่ใช้ในการบันทึกคัมภีร์และพระสูตรหลายประการ เช่น พระสูตรในสาย



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[128] 
 

มหายาน ได้แก่ ปรัชญาปารมิตาหฤทัยสูตร (สูตรหัวใจของปัญญาบารมี) และปรัชญาวชิรเศรษฐสูตร 
(สูตรเพชรเกียรติยศ) การใช้ภาษาสันสกฤตในพระพุทธศาสนามีลักษณะเฉพาะที่เน้นการสื ่อสาร
ความหมายทางจิตวิญญาณและปรัชญา ภาษาสันสกฤตมีการใช้คำท่ีมีความหมายลึกซึ้งและซับซ้อน ซึ่ง
ช่วยในการสื่อสารหลักธรรมที่เกี ่ยวข้องกับปัญญาและการตรัสรู้ ภาษาสันสกฤตยังมีบทบาทในการ
เชื่อมโยงพระพุทธศาสนากับวัฒนธรรมและปรัชญาของอินเดียโบราณ ซึ่งมีอิทธิพลอย่างมากต่อการ
พัฒนาคำสอนในพระพุทธศาสนา (Gethin, 2008) ส่วนบทบาทของภาษาศาสตร์ในการตีความและการ
เผยแพร่คำสอน การตีความคำสอนในพระพุทธศาสนามีความสัมพันธ์ใกล้ชิดกับการศึกษาและทำความ
เข้าใจภาษาท่ีใช้ในคำสอน การศึกษาภาษาศาสตร์ในบริบทของพระพุทธศาสนาจึงมีความสำคัญอย่างย่ิง
ในการทำความเข้าใจและตีความคำสอนอย่างถูกต้อง การแปลคำสอนจากภาษาบาลีและสันสกฤตเป็น
ภาษาอื่น ๆ ต้องอาศัยความรู้ทางภาษาศาสตร์และวัฒนธรรมเพ่ือรักษาความถูกต้องและความหมายของ
เนื้อหาธรรมและในยุคปัจจุบัน การเผยแพร่คำสอนของพระพุทธเจ้าในรูปแบบดิจิทัลและสื่อออนไลน์
ยังคงใช้ภาษาธรรมเป็นฐานสำคัญ การใช้ภาษาท่ีถูกต้องและเหมาะสมในการสื่อสารธรรมะในสื่อเหล่าน้ี
เป็นสิ ่งสำคัญในการรักษาความหมายของคำสอนและในการสร้างความเข้าใจที ่ถูกต้องในหมู่ผู้ฟัง  
(Walshe, M., 1995) ดังน้ัน แนวคิดและหลักการทางภาษาศาสตร์ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนามีบทบาท
สำคัญในการสื่อสารและถ่ายทอดคำสอนของพระพุทธเจ้า การใช้ภาษาบาลีและสันสกฤตในพระสูตรและ
พระธรรมคำสอนช่วยให้ผู้ศึกษาเข้าใจความหมายลึกซึ้งของธรรมะและนำไปใช้ในชีวิตประจำวันได้อย่าง
มีประสิทธิภาพ การศึกษาและทำความเข้าใจภาษาศาสตร์ในบริบทของพระพุทธศาสนาจึงเป็นสิ่งจำเป็น
ในการตีความและเผยแพร่คำสอนอย่างถูกต้องในยุคปัจจุบัน 
 
ภาษาธรรม 

1. พุทธวิธีการใช้ภาษาการสื่อสาร 
มนุษย์มีวัฒนธรรมที่มีการถ่ายทอดมาอย่างยาวนาน มนุษย์ในยุคก่อนประวัติศาสตร์คาดว่า

เกิดก่อนเมื่อ ค.ศ. 35,000 ปี ได้สื่อแสดงความคิด ความอ่าน ความรู้สึกออกมาเป็นสัญลักษณ์และมี
ภาษาเป็นพื้นฐานในการคิด การแสดงออก ทำให้ผู้อื่นได้รับรู้ถึงความรู้สึกภายในความคิด (Kaewtep, 
2000) ในสมัยครั้งพุทธกาล การเผยแพร่คำสอนได้เริ่มข้ึนจากพุทธกิจของพระพุทธเจ้า การเผยแผ่ธรรม
จึงเกิดจากพระโอษฐ์ของพระองค์โดยตรง จึงมีสาวกมากมายที่ฟังธรรมของพระองค์แล้วบรรลุธรรม ใน
ขณะเดียวกันใครก็ตามที่มีปัญหาหลักธรรมข้อโต้แย้ง (argument) หลักการ (principles) วิธีการ 
(instrumentality) หรือแม้แต่หลักธรรมคำสอนจะเข้าเฝ้าทูลถามพระองค์และดัวยพระปัญญาของ
พระองค์ท่าน ผู้คนจึงอยากยุติข้อข้องใจและข้อสงสัยมากมายกับพระองค์ ดังนั้น จะเห็นได้ว่าการตอบ
ของพระองค์จึงเป็นข้อยุติ เป็นการตรัสที่เต็มไปด้วยสาระธรรม แม้สาวกที่อยู่ไ กลก็ไม่กล้าตอบบาง
ประเด็นได้ จึงพามาเฝ้าพระพุทธองค์เพ่ือให้ตรัสเรื่องหรือประเด็นที่ยังสงสัยอยู่น้ัน เมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จ



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[129] 
 

ดับขันธ์ปรินิพพานแล้ว สาวกทั้งหลายอาศัยหลักธรรมคำสอนที่พระองค์ตรัสน้ันเป็นตัวแทนของพระองค์
โดยอาศัยการจดจำ การท่องจำท่ีเรีกว่า “มุขปาฐะ” (oral tradition) จนกลายเป็นประเพณีสืบทอดกัน
มายาวนานที่เรีกว่าการสื่อสารท่องจำในตัวบุคคลนั่นเอง หลังจากที่พระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้วหลาย
ร้อยปี สาวกได้สืบทอดจากการท่องจำเช่นน้ีมาเรื่อย ๆ โดยการกลั่นกรอง การทำสังคายนา (sort out) 
มาหลายครั้งด้วยกัน ดังน้ัน การสื่อสารจึงเป็นองค์ประกอบที่สำคัญในการดำรงชีวิตมนุษย์ อีกทั้งยังเป็น
เครื่องมือในการรักษาและการสืบสาน สืบทอดความเชื่อในหลักธรรมคำสอนทางศาสนาซึ่งเป็นค่านิยม 
(value) หลักทางด้านจิตวิญญาณ (soul) ในการดำเนินชีวิต การเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าและ
เหล่าพุทธบริษัท 4 น้ัน ทำให้พระพุทธศาสนาดำรงอยู่ได้อย่างยาวนาน ดังน้ัน จึงเป็นสิ่งสำคัญอย่างมาก
ที่ต้องการทราบว่าการเผยแพร่พระพุทธศาสนานั้นมีความสำคัญอย่างไร มีวิวัฒนาการอย่างไร และใน
แง่มุมด้านการสื่อสารนั้นมีการปรับปรุง พัฒนา เปลี่ยนแปลงตามยุคสมัยอย่างไร จึงทำให้หลักธรรมคำ
สอนทางพระพุทธศาสนาสามารถดำรงคงมั่นอยู่ในสังคมไทยได้นานเช่นนี้ (Saengsai & Prasri, 2020) 
ในปัจจุบัน ความเจริญก้าวหน้าด้านสื ่อสารต่าง ๆ พัฒนาขึ ้นอย่างรวดเร็วฉับพลัน (disruption) 
วัฒนธรรมต่างประเทศแผ่เข้ามาจึงมีผลในการเลียนแบบ การสื่อสารของผู้คนหรือใช้ภาษาต่างประเทศ
มาปะปนกับภาษาไทยมากข้ึน จึงส่งผลต่อการเผยแผ่ความหมายของหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาโดย
การรสั่งสอนของพระสงฆ์ เพราะคนฟังไม่เข้าใจในภาษาธรรมะหรือภาษาพระ คนเราไม่เข้าใจธรรมะก็
เพราะว่าเป็นอุปสรรค แม้จะได้ยิน ได้ฟังมาจากท่านผู้รู้ แต่ไม่สามารถเข้าใจลึกซึ้ง ท่านมองว่าภาษามี 2 
ระดับ คือ ภาษาโลกและภาษาธรรม ภาษาโลกคือภาษาคน (human language) เป็นภาษาของคนไม่รู้
ธรรมะ พูดกันอยู่ตามประสาคนที่ไม่รู้ธรรมะ ส่วนภาษาธรรมะคือภาษาเหมือนกัน แต่ว่าเห็นธรรมะที่
แท้จริง สื่อออกมาด้วยความรู้สึกตรงตามความเป็นจริง (dhamma language) ท่านขยายภาษาทั้งสอง
ตามภาษาสมัยใหม่คือภาษาโลกหรือภาษาคน เป็นภาษาทาง physis ที่เป็นเพียงวัตถุคือ physical way 
of speaking ส่วนภาษาธรรมะคือภาษาที ่เป็น metaphysics ค ืออยู ่เหนือโลก มีวิธ ีพูดเป็น 
metaphysical way of speaking (Buddhadasa Bhikkhu., 1994) 

2. พุทธวิธีการเผยแผ่ธรรมะทางพทุธศาสนา 
การเผยแผ่ธรรมะของพระองค์ในสมัยน้ันมีประเด็นที่น่าศึกษา คือการใช้ภาษาในการสื่อสาร 

การใช้วิธีกลมกลืนในภาษาท้องถ่ิน การใช้จิตวิทยาง่าย ๆ เพ่ือเข้าถึงอารมณ์ความต้องการของผู้คนตาม
ฐานะของคนได้เป็นอย่างดีในสมัยนั้น (Saengsai & Prasri, 2020) และภาษาที่พระพุทธเจ้าทรงใชใ้น
การเผยแผ่ธรรมะคือภาษามคธ (Photinantha, 1970) แต่บางส่วนยังสงสัยอยู่ว่าจริงหรือไม่ ภาษามคธ 
เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “ภาษาบาลี” โดยเฉพาะฝ่ายเถรวาท (Theravada) ได้ยึดเอาภาษานี้เป็นหลักใน
การศึกษาค้นคว้าพระพุทธศาสนาและพุทธพจน์เพราะเชื่อว่ามีความน่าเชื่อถือมากที่สุด นอกจากน้ัน ยังมี
ภาษาสันสกฤตซึ่งเป็นภาษาของชนชั้นวรรณะพราหมณ์ที่มีอิทธิพลอยู่ในยุคน้ัน ดังน้ัน เมื่อพิจารณาจาก
ข้อความก่อนหน้าน้ีจะพบว่าคงเป็นเหตุเป็นผลประการหน่ึงที่พระพุทธเจ้าไม่ได้เจาะจงหรือเลือกใช้ภาษา



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[130] 
 

ใดภาษาหน่ึงในการเผยแผ่ธรรมะ (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) ส่วนการ
ใช้ภาษามคธ ภาษาบาลี และสันสกฤตน้ันก็เป็นส่วนหน่ึงในแคว้นบางแคว้นที่ใช้เป็นภาษาพูดกัน การน้ีได้
สะท้อนให้เห็นว่าพระพุทธเจ้าเป็นผู้รู้จักกว้างไกล การที่พระองค์เสด็จไปที่ใด พระองค์ก็ทรงใช้ภาษา
พ้ืนเมืองเหล่าน้ันในการสื่อสาร 

3. การศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก 
การศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก (Chorphokaudom, 

2022) ได้ศึกษาและสะท้อนข้อค้นพบ (new finding) ในประเด็นที่ว่า ในการศึกษาพุทธวิธีการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎกน้ันได้ทำการศึกษาเกี่ยวกับภูมิหลังของชมพูทวีปในสมัย
พุทธกาล เน้นทางด้านการเมืองการปกครอง ด้านมานุษยวิทยา ด้านสังคมและด้านศาสนา จากน้ัน
ทำการศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าด้วยการศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่ยึด
ตัวบุคคลเป็นที่ต้ัง ยึดธรรมเป็นตัวต้ัง และพุทธวิธีในการสอนได้สะท้อนผลลัพธ์ในบริบทดังต่อไปน้ี 

1. ภูมิหลังของชมพูทวีปในสมัยพุทธกาล 
อารยธรรมอินเดียได้รับอิทธิพลอย่างมากจากอารยธรรมลุ่มแม่น้ำสินธุ เมื่อชนเผ่าอารยัน

อพยพมาจากทะเลสาบแคสเปียน (Caspian sea) และเข้าครอบครองดินแดนชมพูทวีป พวกชาวอารยัน
ได้นำเอาศาสนาพราหมณ์เข้ามาด้วย ซึ ่งเป็นศาสนาหลักในอินเดียในช่วงที ่พระพุทธเจ้าทรงเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ในช่วงเวลาน้ันอินเดียแบ่งออกเป็น 16 แคว้น (รัฐ) โดยมี 5 แคว้นหลัก ที่มีอำนาจทาง
การเมืองการปกครองเป็นอย่างมาก ได้แก่ มคธ โกศล วัชชี วังสะ และอวันตี การปกครองมี 2 รูปแบบ 
คือ สมบูรณาญาสิทธิราชย์ พระมหากษัตริย์มีอำนาจสิทธิ์ขาดในการปกครอง  และประชาธิปไตยหรือ
สหพันธรัฐ อำนาจสิทธิ ์ขาดในการปกครองไม่ได้ขึ ้นอยู ่กับบุคคลเพียงคนเดียว แต่เป็นกลุ ่มบุคคลที่
กำหนดแนวทางและตัดสินใจเกี่ยวกับกิจการบ้านเมือง เช่น แคว้นวัชชี  ด้านสังคม สถาบันศาสนาเป็น
ที่มาของความเชื่อ (belief) ความศรัทธา (faith) พฤติกรรมของมนุษย์ในสังคม เป็นสถาบันสำคัญที่
ก่อให้เกิดขนบธรรมเนียมประเพณีและแนวทางดำเนินชีวิตของสังคม และด้วยอิทธิพลของศาสนาทำให้มี
การแบ่งชนชั้นข้ึนในสังคม มีการแบ่งออกเป็น 4 วรรณะ คือ กษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์ ศูทร ด้านศาสนา 
มีศาสนาพราหมณ์หรือศาสนาฮินดู ซึ่งชาวอารยัน (Arayan) ที่อพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานในอินเดียบริเวณ
ลุ่มแม่น้ำสินธุเป็นผู้นำเข้ามาเมื่อราว 3,5000 กว่าปีมาแล้ว นอกจากศาสนาพราหมณ์แล้วก็มีลัทธิต่าง ๆ 
ซึ่งมีความเชื่อหรือทิฏฐิ (beliefness) ที่แตกต่างกันถึง 62 ทิฏฐิ (view) โดยลัทธิที่สำคัญมี 6 ลัทธิ ได้แก่ 
(1) ลัทธิของครูปูรณะกัสสปะ จัดอยู่ในประเภทอกิริยวาทะ (2) ลัทธิของครูมักขลิโคศาล จัดอยู่ใน
ประเภทนัตถิกวาทะ (3) ลัทธิของครูอชิตะเกสกัมพล จัดอยู่ในประเภท อุจเฉทวาทะ (4) ลัทธิของครูป
กุธะกัจจายนะ จัดอยู่ในประเภทนัตถิกวาทะ (5) ลัทธิของครูนิครนถ์นาฏบุตร จัดอยู่ในประเภทอัตตกิลม
ถานุโยค และ (6) ลัทธิของครูสัญชัย เวลัฏฐบุตร จัดอยู่ในประเภทอมราวิกเขปวาทะ 

 



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[131] 
 

2. การเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
การศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนา (Chorphokaudom, 2022) อธิบายไว้ในประเด็นของ

การยึดตัวบุคคลเป็นตัวต้ัง ยึดหลักธรรมเป็นตัวต้ังและพุทธวิธีในการสอน ดังน้ี 
ประเด็นที่หนึ่ง การเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยการยึดบุคคลเป็นที่ตั้ง พบว่า การศึกษาการ

เผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยการยึดตัวบุคคลเป็นตัวตั้งการศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยยึดตัว
บุคคลเป็นตัวตั้งมุ่งเน้นไปที่การเผยแผ่ต่อบุคคลใกล้ชิด พระราชาและ เจ้าผู้ครองเมืองต่าง ๆ รวมถึง
บุคคลที่อยู่ในข่ายพระญาณ การเผยแผ่ต่อบุคคลใกล้ชิดกรณีศึกษาของพระปัญจวัคคีย์แสดงให้เห็นการ
เผยแผ่ต่อบุคคลใกล้ชิด พระพุทธเจ้าทรงแสดงปฐมเทศนาแก่พระปัญจวัคคีย์ที่ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน 
ด้วยพระธรรมเทศนากัณฑ์แรกชื ่อว่า “ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร” ซึ ่งเป็นจุดเริ ่มต้นของการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา หลังจากแสดงธรรมเทศนาจบ อัญญาโกณฑัญญะผู้เป็นหัวหน้าได้ดวงตาเห็นธรรม 
บรรลุเป็นพระโสดาบัน และทูลขอบวชเป็นพระภิกษุ พระพุทธเจ้าทรงบวชให้ด้วยวิธีเอหิภิกขุอุปสัมปทา 
จากนั้นทรงแสดงธรรมแก่พระปัญจวัคคีย์ที่เหลือ จนท่านเหล่านั้นได้ดวงตาเห็นธรรมและขอบวชเป็น
พระภิกษุเช่นกัน สำหรับศากยวงศ์ซึ่งเป็นตระกูลของพระพุทธเจ้านั้น พระพุทธองค์ทรงโปรดพระพทุธ
บิดาพระนางพิมพาพระราชมารดาของพระราหุล ทรงโปรดเจ้าศากยะ 6 องค์ คือ พระเจ้าภัททิยะ เจ้า
อนุรุทธะ เจ้าอานนท์ เจ้าภคุ เจ้ากิมพิละ และเจ้าเทวทัต ซึ่งเมื่อรวมกับอุบาลีซึ่งเป็นช่างกัลบกด้วยจะ
เป็น 7 คน ทรงโปรดพระนันทราชกุมาร ทรงโปรดพระราหุล ทรงโปรดพระนางรูปนันทา ทรงห้ามพระ
ญาติที่วิวาทกันที่แม่น้ำโรหิณีนอกจากน้ียังมีเจ้าศากยะอีกหลายร้อยองค์บวชเป็นภิกษุด้วย 

ประเด็นที่สอง การเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยการยึดหลักธรรมเป็นตัวต้ัง ได้ทำการพิจารณา
ประเด็นการยึดหลักธรรมเป็นตัวต้ัง ทำการศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยปฏิจจสมุปบาท อริยสัจ 
4 อนุปุพพิกถาและหลักธรรมตามอัธยาศัยของบุคคล สำหรับหลักธรรมปฏิจจสมุปบาทใช้กรณีศึกษามหา
ตัณหาสังขยสูตรและกรณีศึกษาอเจลกัสสปะ หลักธรรมธัมมจักกัปปวัตตนสูตรและหลักธรรมอนัตต
ลักขณสูตร เป็นพระธรรมเทศนาที่พระพุทธองค์ทรงแสดงแก่พระปัญจวัคคีย์ทั้ง 5 ท่าน ส่วนอริยสัจ 4 
ได้ทำการศึกษาในกรณีของพระยสะและอนาถบิณฑิกเศรษฐี ซึ่งใช้เป็นกรณีศึกษาของอนุปุพพิกถาด้วย 
ส่วนอาทิตตปริยายสูตรเป็นกรณีศึกษาของชฎิล 3 พ่ีน้อง และสุดท้าย พระปัญจวัคคีย์และชฎิล 3 พ่ีน้อง 
ก็ได้นำมาเป็นกรณีศึกษาของการที่พระพุทธองค์ทรงโปรดหลักธรรมตามอัธยาศัยของบุคคลด้วย 

ประเด็นที่สาม พุทธวิธีในการสอน โดยพุทธวิธีในการสอนยึดหลัก 4 ส (สันทัสสนา, สมาทป
นา, สมุตเตชนา, สัมปหังสนา) เป็นพุทธวิธีการสอนที่มีองค์ประกอบ 4 ประการ ได้แก่ ชี้แจงใหเ้ห็นชัด 
ชวนให้อยากรับไปปฏิบัติ เร้าใจให้อาจหาญแกล้วกล้า ปลอบชโลมใจให้สดชื่นร่าเริง เป็นกลยุทธ์อันจะทำ
ให้ผู้ที่ได้รับการสอนเกิดความรู้ความเข้าใจในพระธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงสอน ทำให้เกิดปัญญาขจัด
อวิชชาออกไปได้ เห็นจริงคล้อยตามคำสอน เกิดความไม่ประมาท เร่งหรือเร้าใจให้เกิดความกล้าหาญ 
เกิดความเพียรตั้งใจบำเพ็ญเพียรปฏิบัติเพื่อความเป็นอิสระ เพื่อการหลุดพ้น ออกจากทุกข์ ออกจาก



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[132] 
 

สังสารวัฏด้วยความแช่มชื่น ร่าเริง เบิกบาน แจ่มใส ส่วนพุทธวิธีในการสอนแบบยึดหลักพยากรณ์หรือ
แบบตอบปัญหาน้ี พระพุทธเจ้าทรงใช้ในการตอบปัญหาต่าง ๆ ซึ่งมี 4 แบบ คือ เอกังสพยากรณียปัญหา 
(ปัญหาที่ควรตอบโดยนัยเดียว) ปฏิปุจฉาพยากรณียปัญหา (ปัญหาที่ควรตอบโดยย้อนถาม) วิภัชชพยา
กรณียปัญหา (ปัญหาที่ควรแยกแยะตอบ) และฐปนียปัญหา (ปัญหาที่ควรงดตอบ) 

4. ภาษาศาสตร์ในพระพุทธศาสนา 
แนวคิดเรื่องภาษาศาสตร์ในพระพุทธศาสนาปรากฎในลักษณะ 2 ประเภท ประกอบด้วย 

เนยยัตถะ (indirect meaning) และนีตัตถะ (direct meaning) เป็นแนวคิดที ่ปรากฏในพระสูตร
มหายาน (Mahamakut Buddhist University, 1991) และชาวพุทธฝ่ายมหายาน (Mahayana) ใช้เป็น
เกณฑ์ในการตีความหมายในคัมภีร์ (scripture) มาโดยตลอด แต่ในพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท 
(Theravada) น้ัน แนวคิดน้ียังไม่เป็นที่คุ้นเคยมากนักและมีเพียง พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ) 
(Phra Maha Vuddhikaro, 2005) ที่ให้ความสนใจกับเรื่องน้ี บทความน้ีจึงมุ่งศึกษาแนวคิดเรื่องภาษา 2 
ประเภท ทั้งในคัมภีร์ฝ่ายเถรวาท (Theravada) และมหายาน (Mahayana) เพื่อตอบคำถามเกี่ยวกับ
ท่าทีของพระพุทธศาสนาต่อบทบาทของภาษา (The role of language) เกณฑ์การแบ่งภาษา 
(language division criteria) และความสำคัญของภาษาต่อการตีความคัมภีร์ พระพุทธศาสนามีแนวคิด
เรื่องภาษา 2 ประเภท ได้แก่ เนยยัตถะ (indirect meaning) และนีตัตถะ (direct meaning) ซึ่ง
ปรากฏในพระสูตรมหายานและเป็นเกณฑ์ที่ชาวพุทธฝ่ายมหายาน (Mahayana) ใช้ในการตีความคัมภีร์
มาโดยตลอด (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) เนยยัตถะ (indirect 
meaning) หมายถึง ภาษาท่ีใช้สื่อความหมายโดยตรงตามตัวอักษร เป็นภาษาท่ีใช้ในชีวิตประจำวัน นีตัต
ถะ (direct meaning) หมายถึง ภาษาที่ใช้สื่อความหมายโดยนัย เป็นภาษาที่ใช้ในเชิงอุปมาอุปไมย 
(metaphorical) หรือเชิงปรัชญา (philosophical) ในพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท (Theravada) 
แนวคิดเรื่องภาษา 2 ประเภทน้ียังไม่เป็นที่คุ้นเคยมากนัก และมีเพียง “ท่านพุทธทาสภิกขุ” ที่ให้ความ
สนใจกับเรื่องน้ี โดยท่านได้เสนอ “ทฤษฎีภาษาคน-ภาษาธรรม” เพ่ือใช้ในการตีความพระไตรปิฎกท่าที
ของพระพุทธศาสนาต่อบทบาทของภาษาน้ัน มีความแตกต่างกันระหว่างฝ่ายเถรวาทและมหายาน ฝ่าย
เถรวาท (Theravada) มองว่าภาษาเป็นเครื่องมือในการสื่อสารความหมาย แต่ไม่ใช่เครื่องมือที่สมบูรณ์
แบบ เน่ืองจากภาษาอาจบิดเบือนความจริงได้ ฝ่ายมหายาน (Mahayana) มองว่าภาษาเป็นเครื่องมือที่
มีพลังในการสร้างความจริง (truth) และสามารถนำไปสู่การตรัสรู้ได้ เกณฑ์การแบ่งภาษาในคัมภีร์ที่แบ่ง
ออกเป็น 2 ประเภทนั้น อาจแตกต่างกันไปในแต่ละนิกาย (sect) ของพระพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน 
(Mahayana) แต่โดยทั่วไปแล้วจะแบ่งตามวัตถุประสงค์ของภาษา กล่าวคือภาษาท่ีใช้เพ่ือสื่อสารความรู้
ทางโลก (เนยยัตถะ) และภาษาที่ใช้เพื ่อสื ่อสารความรู ้ทางธรรม (นีตัตถะ) ความสำคัญของภาษา 2 
ประเภทที่มีต่อการตีความคัมภีร์นั ้นมีความสำคัญอย่างมากสำหรับพระพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน 
(Mahayana) เพราะช่วยให้สามารถตีความคัมภีร์ได้ในหลายระดับความหมาย โดยเฉพาะอย่างย่ิงในพระ



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[133] 
 

สูตร ฝ่ายมหายานที่มักใช้ภาษาเชิงอุปมาอุปไมยและเชิงปรัชญา (figurative and philosophical 
language) ในขณะที่พระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท (Theravada) น้ัน เน้นการตีความพระไตรปิฎกตาม
ตัวอักษรมากกว่า จึงไม่ได้ให้ความสำคัญกับแนวคิดเรื่องภาษา 2 ประเภทมากนัก 

ในทรรศนะของพระพุทธศาสนา ภาษาเป็นเครื ่องมือการสื ่อสารที่ชาวโลก (สังคม) รับรู้
ร่วมกัน (โลกสมัญญา) เป็นระบบภาษาของชาวโลก (โลกนิรุติ) เป็นถ้อยคำสำนวนของชาวโลก และเป็น
สิ่งที่ชาวโลกจัดวางข้ึน (โลกบัญญัติ) ดังพุทธพจน์ที่ว่า “จิตตะ เหล่าน้ีแลเป็นโลกสมัญญา เป็นโลกนิรุติ 
เป็นโลกโวหาร เป็นโลกบัญญัติ ซึ่งตถาคตก็ใช้อยู่แต่ไม่ยึดติด” แสดงให้เห็นว่า ภาษาในทรรศนะของ
พระพุทธศาสนา มีประสิทธิภาพในการสื่อสารระดับหนึ่ง แต่ต้องอยู่ในกรอบแห่งบริบทสังคม (โลก) ที่
สร้างระบบภาษาน้ัน ๆ ข้ึนมา หมายความว่าภาษาจะมีความหมายก็ต่อเมื่อมันถูกสื่อสารในบริบทสังคม
รับรู้ภาษานั้น ๆ ร่วมกัน ข้อความในพุทธพจน์ตอนสุดท้ายที่ว่า “ซึ่งตถาคตก็ใช้อยู่แต่ไม่ยึดติด” สาระ
ประเด็นน้ีสะท้อนให้เห็นว่าพระพุทธเจ้าในฐานะเป็นบุคคลในประวัติศาสตร์ที่ดำรงอยู่ในกรอบของ
กาลเวลาและสถานที่ (สังคม) ที่มีระบบภาษาแบบหนึ่ง จึงเป็นธรรมดาที่พระองค์จะต้องสื่อสารด้วย
ภาษาท่ีสังคมรับรู้ร่วมกันในขณะน้ัน กระน้ันก็ตาม พระองค์ก็ทรงใช้ภาษาอย่างรู้เท่าทันโดยไม่ยึดติดใน
ภาษาว่าเป็นสัจธรรมที่ไม่มีการเปลี่ยนแปลง เพราะภาษามีข้อจำกัดและเป็นสิ่งสัมพัทธ์ ( relative) ที่
จะต้องมีการเปลี่ยนแปลงไปตามค่านิยมของสังคม ซึ่งได้สอดคล้องกับมุมมองของ Kalupahana, David 
(1994) กล่าวไว้ว่า “ภาษาในทรรศนะของพระพุทธเจ้านั้น พระพุทธเจ้าทรงมองภาษาเป็นกระแสที่
สืบเน่ืองและเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ไม่ใช่ภาวะที่เที่ยงแท้และถาวร องค์ประกอบพ้ืนฐานของภาษา 
เช่น ตัวอักษรเป็นเพียงระบบสมมติที่มนุษย์สร้างข้ึนเพ่ือใช้สื่อสารในบริบทสังคมที่เฉพาะเจาะจง เมื่อมโน
ทัศน์ของมนุษย์เปลี่ยนแปลงไปตามสภาพแวดล้อมทางธรรมชาติและวัฒนธรรม สัญลักษณ์ที่ใช้แทน
ความคิดเหล่านั้นก็ย่อมต้องเปลี่ยนแปลงตามไปด้วย ดังนั้น ภาษาจึงเป็นสิ่งที่สัมพัทธ์และมีข้อจำกัด  
พระพุทธเจ้าทรงใช้ภาษาอย่างรู้เท่าทัน โดยไม่ยึดติดว่าเป็นสัจธรรมที่ไม่เปลี่ยนแปลง ท่านทรงตระหนัก
ถึงข้อจำกัดของภาษาและใช้ภาษาเป็นเพียงเครื่องมือในการสื่อสารความจริง ไม่ใช่ความจริงน้ันเอง” 

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (1996) มีมุมมองถึงข้อจำกัดของภาษาว่า “ภาษา
ไม่สามารถแสดงหรือถ่ายทอดความจริงหรือสัจธรรมได้โดยสมบูรณ์ เพราะว่าภาษาน้ันไม่ใช่เป็นการเอา
สิ่งนั้นมาตั้งหรือมาแสดงให้ดู เราไม่ได้เอาของนั้นที่เป็นของจริงมาไว้ข้างหน้า” นอกจากภาษาจะสื่อ
ความจริงได้ไม่สมบูรณ์แล้ว ยังอาจจะมีโทษต่อมนุษย์ได้ด้วยในแง่ที่เป็นตัวปิดบังความจริง ถ้าหากปฏิบัติ
ต่อภาษาอย่างไม่ถูกต้อง ในสาระแห่งประเด็นน้ี พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้ยกคำของปราชญ์นิกาย
เซน (Zen) ว่า “ภาษาน้ันเหมือนน้ิวมือไปท่ีชี้ไปยังดวงจันทร์ มันเป็นเพียงสื่อสำหรับให้เรามองความจริง 
สิ่งที่เราต้องการคือความจริง ที่เราต้องการเห็นคือดวงจันทร์ แล้วภาษาน้ีก็เป็นสื่อเหมือนน้ิวมือที่ชี้ไป ทีน้ี
ถ้าหากว่าเราไปติดในภาษาก็เหมือนกับเราไปมองดูอยู่แค่นิ้วมือแล้วก็ติดอยู่แค่ปลายนิ้วมือที่ชี้ไปดวง
จันทร์ แล้วก็ไม่สามารถเห็นดวงจันทร์ได้ เห็นแค่นิ้วมือก็มีปัญหาในแง่ที่ว่านิ้วที่ชี้นั้นที่บอกว่าชี้ไปดวง



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[134] 
 

จันทร์ ชี้ไปยังดวงจันทร์จริงหรือไม่ และสิ่งที่ถูกนิ้วนั้นชี้ไปเป็นดวงจันทร์จริงหรือเปล่า ” อย่างไรก็ตาม 
แม้ภาษาจะสื่อความจริงโดยตรงไม่ได้ แต่ภาษามีความสามารถระดับหน่ึงในแง่ของการสื่อให้บุคคลเข้าถึง
ความจริงได้ เปรียบเหมือนภาษาไม่สามารถสื่อให้บุคคลเห็นเมืองเชียงใหม่โดยตรงได้ แต่ก็สามารถสื่อให้
บุคคลเห็นภาพจำลองและบอกแนวทางสำหรับเดินทางไปเชียงใหม่ได้ ดังที่ท่านกล่าวไว้ว่า “ภาษาน้ันสื่อ
สัจธรรมโดยตรงไม่ได้ เรายอมรับแล้ว แต่ภาษาก็สื่อเพ่ือให้เข้าถึงสัจธรรมได้ โดยมีข้อแม้ว่าจะต้องใช้โดย
รู้จักปฏิบัติต่อภาษาให้ถูกต้อง ถ้าเราปฏิบัติต่อภาษาผิด มันก็ไม่ช่วยให้เข้าถึงสัจธรรมได้” 

D.T. Suzuki (1934) ปราชญ์พุทธศาสนาฝ่ายมหายาน (Mahayana) ได้สรุปแนวคิดเก่ียวกับ
ภาษาจากคัมภีร์ลังกาวตารสูตร (lankavatara sutra) ว่า “ความสัมพันธ์ระหว่างถ้อยคำและความหมาย
หรือระหว่างตัวอักษรกับความจริง หรือระหว่างเทศนากับสัจธรรม ก็เหมือนกับความสัมพันธ์ระหว่างน้ิว
มือกับดวงจันทร์ น้ิวมือมีความจำเป็นในการชี้ดวงจันทร์ แต่ก็ไม่ควรไปยึดเอาน้ิวมือว่าเป็นดวงจันทร์ การ
ยึดเอาตัวอักษร ถ้อยคำ หรือเทศนาในฐานะเป็นความจริงในตัวของมันเอง ก็จะได้รับผลเสียหาย
เช่นเดียวกันนี้ บุคคลผู้ไม่อาจละสายตาจากการจับจ้องที่ปลายนิ้วมือ ก็ไม่อาจที่จะรู้แจ้งเห็นจริงซึ่งสัจ
ธรรมของสิ่งทั้งหลายได้ เราจะไม่อาจจะรู้ได้เลยว่าคำสอนของพระพุทธเจ้าคืออะไรถ้าเราไม่มีการสื่อสาร
ด้วยถ้อยคำ ถ้อยคำจึงมีความจำเป็นอย่างมาก” 

Phra Maha Vuddhikaro (2005) อธิบายว่า พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ) เป็นอีก
ท่านหนึ่งที่มีบทบาทสำคัญในการนำเสนอแนวคิดเรื่องภาษา 2 ประเภท ในพระพุทธศาสนา และได้ใช้
แนวคิดเป็นฐานในการตีความพระไตรปิฎกมาโดยตลอด ท่านมองว่าเนื ้อหาในพระไตรปิฎกทั้งหมด
ประกอบด้วยข้อความ 2 ประเภท คือ ข้อความประเภท “ภาษาคน” และข้อความประเภท “ภาษา
ธรรม” ภาษาคนเป็นภาษาต้ืน ๆ ที่สื่อสารกันเพ่ือให้เกิดความเข้าใจในสังคมมนุษย์ เป็นภาษาในระดับที่
ยังมีตัวตน และมีเป้าหมายในระดับศีลธรรมมากกว่า เช่น “นรกอยู่ใต้ดิน สวรรค์อยู ่บนฟ้า” หรือ 
“พระพุทธเจ้าตายแล้ว เผาแล้ว เหลือแต่กระดูกแล้ว” เป็นต้น ในทรรศนะของพระธรรมโกศาจารย์ 
(พุทธทาสภิกขุ) ข้อความใด ๆ ก็ตามท่ีสื่อออกมาเป็นภาษาคนจะมีความหมายระดับลึกหรือระดับภาษา
ธรรมซ่อนลึกอยู่เบื้องหลังอีกชั้นหน่ึง ดังน้ัน ในฐานะเป็นนักศึกษาพุทธธรรม เราจะต้องตีความภาษาคน
ให้เข้าถึงความหมายระดับภาษาธรรมให้ได้ เช่น เมื่อพูดถึงนรก-สวรรค์ก็ต้องบอกว่า “นรกหรือสวรรค์
น้ัน เป็นไปตามอายตนะ (sense) ที่อายตนะ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ น่ีแหละคือภาษาธรรม” อย่างไร
ก็ตาม แม้ท่านพุทธทาสจะไม่ได้พูดถึงเกณฑ์การแบ่งข้อความในพระไตรปิฎกแบบ “เนยยัตถะ” 
(indirect meaning) กับ “นีตัตถะ” (direct meaning) แต่เกณฑ์การแบ่งของท่านก็ถือว่าสอดคล้องกัน 
กล่าวคือภาษาคน สอดคล้องกับข้อความแบบ “เนยยัตถะ” (indirect meaning) เพราะพูดถึงความจริง
ระดับสมมติบัญญัติ (precept) เหมือนกัน ส่วนภาษาธรรม สอดคล้องกับข้อความแบบ “นีตัตถะ” 
(direct meaning) เพราะพูดถึงความจริงตามสภาวะหรือความจริงระดับปรมัตถ์ (ultimate truth) 
เหมือนกันกล่าวโดย ภาษาในทรรศนะของพุทธศาสนาทั้งในฝ่ายเถรวาท (Theravada) และมหายาน 



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[135] 
 

(Mahayana) มีความสอดคล้องกัน กล่าวคือภาษาเป็นระบบสมมติ (fictional system) ที่มนุษยส์ร้าง
ขึ้นเพื่อเป็นเครื่องมือสื่อสารระหว่างกัน แม้ภาษาจะมีความสามารถจำกัดในแง่ที่ไม่อาจสื่อให้เห็นสัจ
ธรรมหรือความจริงก็ตาม แต่ภาษาก็มีความจำเป็นในแง่ที่เป็นเครื่องมือสำหรับชี้ไปหาความจริงได้ 
 
ภาษาธรรมที่พระพุทธเจ้าใช ้

ภาษาท่ีพระพุทธเจ้าใช้ในการแสดงธรรมเป็นหน่ึงในเครื่องมือที่สำคัญที่สุดในการถ่ายทอดคำ
สอนที่ลึกซึ้งและครอบคลุม ความสามารถของพระพุทธเจ้าในการเลือกใช้ภาษาท่ีเหมาะสมกับผู้ฟัง ไม่ว่า
จะเป็นในรูปแบบของคำสัญลักษณ์ อุปมาอุปไมย หรือการใช้กลวิธีในการสื่อสารที่มีประสิทธิภาพ ทำให้
คำสอนของพระองค์สามารถเข้าถึงและเป็นที่เข้าใจได้ในทุกชนชั้นและวัฒนธรรม บทความนี้จะสำรวจ
และวิเคราะห์ภาษาธรรมที่พระพุทธเจ้าใช้ รวมถึงรูปแบบและโครงสร้างของภาษา การใช้คำสัญลกัษณ์
และอุปมาอุปไมย และกลวิธีในการสื่อสารกับผู้ฟังอย่างละเอียด ซึ่งมีสารัตถะดังน้ี 

 
 
1. ภาษาธรรมที่พระพุทธเจ้าใช้: รูปแบบและโครงสร้างของภาษา 
ภาษาท่ีพระพุทธเจ้าใช้ในการแสดงธรรมส่วนใหญ่เป็นภาษาบาลี ซึ่งเป็นภาษาพ้ืนเมืองที่ใช้ใน

อินเดียในช่วงเวลานั้น ภาษาบาลีมีโครงสร้างที่เรียบง่ายแต่มีความลึกซึ้งในเชิงความหมาย ทำให้เป็น
ภาษาท่ีเหมาะสมในการสื่อสารคำสอนทางจิตวิญญาณ พระพุทธเจ้าใช้ภาษาบาลีในการถ่ายทอดคำสอน
ที่เน้นถึงความเรียบง่ายและความชัดเจน แต่ในขณะเดียวกันก็มีความละเอียดอ่อนในการตีความ รูปแบบ
ของภาษาธรรมที่พระพุทธเจ้าใช้มีลักษณะเฉพาะที่เน้นการใช้ประโยคสั้น ๆ และชัดเจน ซึ่งช่วยให้ผู้ฟัง
สามารถเข้าใจได้ง่าย โครงสร้างของภาษามักจะประกอบด้วยการใช้ประโยคที่มี การเน้นถึงความจริง
พ้ืนฐานและหลักธรรมที่สำคัญ เช่น อริยสัจ 4 และปฏิจจสมุปบาท (การเกิดข้ึนพร้อมกันของเหตุปัจจัย) 
โครงสร้างเหล่านี้ช่วยในการสื่อสารความหมายที่ลึกซึ้งและซับซ้อนของธรรมะได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
(Wongsurawat, 2020) 

2. การใช้คำสัญลักษณ์และอุปมาอุปไมยในภาษาธรรม 
พระพุทธเจ้าใช้คำสัญลักษณ์และอุปมาอุปไมยเป็นเครื่องมือในการสื่อสารคำสอนที่ลึกซึ้งและ

ซับซ้อนในลักษณะที่สามารถเข้าถึงจิตใจของผู้ฟังได้ง่ายข้ึน คำสัญลักษณ์ที่พระองค์ใช้มักจะเป็นสิ่งที่อยู่
ในชีวิตประจำวันของผู ้ฟัง ทำให้ผู ้ฟังสามารถเชื ่อมโยงและเข้าใจความหมายของค ำสอนได้ง ่าย 
ตัวอย่างเช่น พระองค์มักจะใช้คำว่า “แสงสว่าง” เพ่ือสื่อถึงปัญญาและการรู้แจ้ง หรือ “น้ำ” เพ่ือสื่อถึง
ความบริสุทธิ์และการหลุดพ้น การใช้อุปมาอุปไมยเป็นอีกหนึ่งกลวิธีที่พระพุทธเจ้าใช้ในการสื่อสารคำ
สอน เช่น การเปรียบเทียบ “สติ” เหมือนกับการยืนตรงในที่มืดที่จะสามารถเห็นสิ่งต่าง ๆ ได้ชัดเจนเมื่อ
มีแสงสว่าง หรือการเปรียบเทียบ “ปัญญา” เหมือนกับแสงสว่างที่สามารถขจัดความมืดได้ การใช้



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[136] 
 

อุปมาอุปไมยเหล่าน้ีช่วยให้คำสอนของพระพุทธเจ้ามีความชัดเจนและสามารถเข้าใจได้ในทุกระดับของ
ผู้ฟัง (Gethin, 2008) 

3. กลวิธีในการสื่อสารกับผู้ฟัง 
พระพุทธเจ้าใช้กลวิธีในการสื่อสารที่หลากหลายเพ่ือให้คำสอนของพระองค์เข้าถึงผู้ฟังในแต่

ละกลุ่มได้อย่างมีประสิทธิภาพ หน่ึงในกลวิธีที่พระองค์ใช้คือการปรับเปลี่ยนรูปแบบการสอนให้เหมาะสม
กับระดับความเข้าใจและพื้นฐานของผู้ฟัง เช่น การสอนเรื่อง “อนัตตา” (ความไม่มีตัวตน) ให้กับผู้ที่มี
ความรู ้สึกตัวตนอย่างเข้มแข็ง โดยการใช้ภาษาที่เน้นถึงความไม่เที ่ยงแท้และการเปลี ่ยนแปลงใน
ธรรมชาติ นอกจากน้ี พระพุทธเจ้ายังใช้วิธีการถาม - ตอบเพ่ือกระตุ้นความคิดและให้ผู้ฟังมีส่วนร่วมใน
การค้นหาคำตอบของคำถามต่าง ๆ การใช้วิธีน้ีทำให้ผู้ฟังสามารถเข้าใจคำสอนได้ดีย่ิงข้ึน เพราะเป็นการ
เปิดโอกาสให้ผู้ฟังได้มีส่วนร่วมในกระบวนการเรียนรู้และการค้นพบด้วยตนเอง พระพุทธเจ้ายังเน้นการ
ใช้ภาษาท่ีเรียบง่ายและชัดเจน ซึ่งเป็นการสื่อสารที่ตรงไปตรงมาและไม่มีการซับซ้อน ทำให้คำสอนของ
พระองค์สามารถเข้าใจได้ในทุกระดับของผู้ฟัง กลวิธีเหล่านี้ทำให้คำสอนของพระพุทธเจ้าเป็นที่เข้าใจ
และสามารถนำไปปฏิบัติได้ในชีวิตประจำวัน (Walshe, 1995) 

จากที่กล่าวมาสะท้อนให้เห็นข้อค้นพบที่ได้จากการศึกษาว่า ภาษาธรรม (Dramma 
language) ที ่พระพุทธเจ้าใช้มีรูปแบบและโครงสร้างที ่เรียบง่ายแต่ลึกซึ้ง การใช้คำสัญลักษณ์และ
อุปมาอุปไมยช่วยในการสื่อสารคำสอนที่ซับซ้อนในลักษณะที่ผู้ฟังสามารถเข้าใจได้ง่าย กลวิธีในการ
สื่อสารของพระพุทธเจ้า เช่น การปรับเปลี่ยนรูปแบบการสอนและการใช้วิธีถาม - ตอบทำให้คำสอนของ
พระองค์สามารถเข้าถึงและเป็นที่เข้าใจได้ในทุกกลุ่มของผู้ฟัง การศึกษาภาษาธรรมและกลวิธีในการ
สื่อสารของพระพุทธเจ้าจึงเป็นสิ่งสำคัญในการทำความเข้าใจคำสอนและการปฏิบัติธรรม 
 
บทสรุป: การวิเคราะห์ภาษาศาสตร์ทีพ่ระพุทธเจ้าใช้ในการแสดงธรรม 

พระพุทธศาสนาเป็นแหล่งองค์ความรู ้ที ่ม ีความลึกซึ ้งในด้านปรัชญา (philosophy)         
จริยศาสตร์ (ethics) และจิตวิทยา (psychology) นอกจากน้ี หลักธรรมคำสอนที่ปรากฏยังสะทอ้นให้
เห็นถึงองค์ความรู้และสารัตถะทางด้าน “ภาษาศาสตร์” ผ่าน “ภาษาธรรม” ซึ่งเป็นเครื่องมือการสื่อสาร
ที่พระพุทธเจ้าใช้ในการถ่ายทอดคำสอน ดังน้ัน ภาษาธรรม (Dramma language) จึงมีลักษณะเฉพาะที่
แสดงให้เห็นถึงการประยุกต์ใช้หลักภาษาศาสตร์เพื่อสื ่อสารความจริงแท้ (สัจจธรรม) และการสร้าง
ปฏิสัมพันธ์ระหว่างผู้สอนและผู้ฟังได้อย่างมีประสิทธิภาพ ดังบริบทต่อไปน้ี 

1. หลักการใช้ภาษาในบริบททางธรรม (language in a religious context) 
พระพุทธเจ้าทรงเน้นการใช้ภาษาให้เหมาะสมกับกลุ่มเป้าหมาย (สมณวิสัย) โดยทรงสอน

ธรรมะแก่บุคคลหลากหลายชนชั้น (class) วัฒนธรรม และระดับการศึกษา ทรงใช้ภาษาในเชิงสัญลักษณ์ 
(symbolism) เช่น อุปมาอุปไมย ที่ช่วยให้ผู้ฟังสามารถเข้าใจหลักธรรมอันซับซ้อนได้ง่ายขึ ้น  ดังคำ



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[137] 
 

เปรียบเทียบ เช่น การเปรียบ “ชีวิต” เป็น “น้ำโคลน” ในมหาสมุทร แสดงถึงความไม่เที่ยง (อนิจจัง) 
ของโลกธรรม ซึ่งรูปแบบไวยากรณ์ คือ การใช้ประโยคสั้นและชัดเจนเพ่ือกระตุ้นการคิดและจดจำ 

2. การวิเคราะห์เชิงโครงสร้างภาษา (structural analysis of language) 
ในเชิงโครงสร้างภาษา (language structure) ภาษาธรรมมีรูปแบบที่โดดเด่น เช่น การใช้ 

ไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) ซึ่งเป็นการจัดวางโครงสร้างที่สมดุลและจำง่าย นอกจากน้ี ยังมีการ
ใช้คำท่ีมีเสียงคล้องจอง (alliteration) เพ่ือสร้างความไพเราะและช่วยในการจดจำ เช่นในบทพระธรรม
เทศนา เช่น สุโข ปุญฺญสฺส อุจฺจโย (การสั่งสมบุญนำมาซึ่งความสุข) 

3. ภาษาเชิงปรัชญาและวาทกรรม (philosophical linguistics) 
พระพุทธเจ้าทรงแสดงให้เห็นถึงความเข้าใจหลักการและรูปแบบของการสื่อสารในภาษาเชิง

ปรัชญา (philosophical linguistics) โดยเฉพาะการแสดงให้เห็นว่า “ภาษาเป็นเพียงเครื ่องมือ           
ที่สะท้อนความจริง ไม่ใช่ความจริงเอง” ดังที่ปรากฏในพระสูตร เช่น ชฬบันถนสูตร ทรงเปรียบธรรมะ
เหมือนแพที่ใช้ข้ามฟาก เมื่อถึงฝั่งแล้วไม่จำเป็นต้องแบกแพต่อไป ซึ่งแสดงถึงการใช้ภาษาศาสตร์เพ่ือ
เข้าถึงภาษาธรรม แต่ไม่ควรยึดติดกับภาษาน้ัน ซึ่งนับว่าเป็นปริศนาธรรมให้เข้าใจง่ายเพ่ิมข้ีน 

4. การสร้างปฏิสัมพันธ์ผ่านภาษา (interaction through the language) 
ภาษาธรรมที ่พระพุทธเจ้าทรงใช้มีลักษณะการโต้ตอบแบบไดอะล็อก (dialogic) ซึ่ง

สอดคล้องกับหลักการสอนแบบ “สุนทรียสนทนา” (Socratic method) ที่ช่วยกระตุ้นให้ผู้ฟังต้ังคำถาม
และเข้าถึงคำตอบด้วยตนเอง ตัวอย่างเช่น การสนทนาระหว่างพระพุทธเจ้าและพระอานนท์ที่ใช้คำถาม
เชิงตรรกะเพ่ือขยายความเข้าใจ 

5. การใช้ภาษาในเชิงจิตวิทยาและสังคมศาสตร์ (psychology and social sciences) 
พระพุทธเจ้าแสดงให้เห็นถึงการใช้ภาษาในลักษณะ “empathetic communication” โดย

ทรงเลือกใช้คำพูดที่เหมาะสมกับอารมณ์และสถานการณ์ของผู้ฟัง เช่น การใช้คำพูดปลอบประโลมแก่ผู้
ทุกข์ หรือการแสดงคำสอนที่กระตุ้นความคิดให้ผู้ฟังตระหนักรู้ในความจริง 

6. องค์ความรู้ด้านภาษาศาสตร์เชิงจริยศาสตร์ (ethical linguistics) 
พระพุทธเจ้าทรงเน้นให้ใช้ภาษาด้วยความสุจริตและเมตตา เช่นใน สัมมาวาจา (วาจาที่

ถูกต้อง) ซึ่งรวมถึงการหลีกเลี่ยงการพูดเท็จ การพูดคำหยาบ และการพูดส่อเสียด ภาษาจึงเป็นเครื่องมือ
สร้างคุณธรรมและสังคมที่สงบสุข 

ดังน้ัน องค์ความรู้ด้านภาษาศาสตร์ที่ปรากฏในคำสอนของพระพุทธเจ้า แสดงถึงความเข้าใจ
เชิงลึกในโครงสร้างภาษา การสื่อความหมาย และผลกระทบทางสังคมของภาษา ภาษาธรรมไม่เพียงแต่
เป็นเครื่องมือในการถ่ายทอดคำสอน แต่ยังเป็นตัวอย่างของการใช้ภาษาอย่างชาญฉลาดและมีเป้าหมาย
เพื่อการพัฒนามนุษย์ในทุกมิติ การศึกษาภาษาธรรมในเชิงภาษาศาสตร์จึงช่วยเปิดมุมมองใหม่ต่อการ



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[138] 
 

วิเคราะห์ภาษาในบริบทของปรัชญาและจริยธรรม อีกทั้งยังเสริมสร้างความเข้าใจในบทบาทของภาษาใน
ฐานะสื่อกลางที่นำไปสู่ความหลุดพ้นตามหลักพุทธศาสนา 

จากท่ีกล่าวมาสะท้อนให้เห็นองค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษาว่า ภาษาธรรมที่พระพุทธเจ้าใช้ใน
การถ่ายทอดคำสอนสะท้อนถึงองค์ความรู้ด้านภาษาศาสตร์เชิงลึก ซึ่งมีบทบาทสำคัญในการสื่อสาร
แนวคิดปรัชญาและจริยธรรม ภาษาธรรมมิได้เป็นเพียงเครื่องมือสื่อสาร แต่ยังมีลักษณะเฉพาะที่ส่งเสริม
การเข้าใจธรรมะได้อย่างลึกซึ้ง ซึงมีสารัตถะสำคัญ คือ (1) หลักการปรับภาษาให้เหมาะสมกับผู้ฟัง 
พระพุทธเจ้าทรงใช้ภาษาที ่เหมาะสมกับความสามารถและพื ้นฐานความรู ้ของผู ้ฟัง โดยมีการใช้
อุปมาอุปไมยและโครงสร้างประโยคที่กระชับ ชัดเจน เพื ่อช่วยให้ผู ้ฟังเข้าใจหลักธรรมได้ง่าย  (2) 
โครงสร้างภาษาและการสื่อสารที่มีประสิทธิภาพ ภาษาธรรมเน้นการใช้โครงสร้างที่เรียบง่ายและสมดุล 
เช่น ไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) ซึ่งช่วยให้จดจำง่าย นอกจากน้ี การใช้เสียงคล้องจองและคำท่ีมี
จังหวะในบทสอนยังช่วยเสริมสร้างความเข้าใจและการจดจำ (3) ภาษาเชิงปรัชญา พระพุทธเจ้าทรง
แสดงให้เห็นว่าภาษาเป็นเพียงเครื่องมือสำหรับการเข้าถึงความจริง แต่ไม่ใช่ความจริงเอง ดังที่ทรง
เปรียบธรรมะเหมือน “แพ” ที่ใช้ข้ามแม่น้ำ เมื่อถึงฝั่งแล้วไม่จำเป็นต้องยึดติดกับแพ (4) การสนทนาเพ่ือ
กระตุ้นการเรียนรู้ รูปแบบการสอนของพระพุทธเจ้ามักใช้การโต้ตอบแบบไดอะล็อก (dialogue) เพ่ือ
กระตุ้นให้ผู้ฟังคิดวิเคราะห์ด้วยตนเอง วิธีน้ีช่วยให้เกิดความเข้าใจในหลักธรรมอย่างลึกซึ้ง และ (5) ภาษา
เชิงจริยธรรม ภาษาธรรมสะท้อนถึงการใช้ภาษาอย่างมีจริยธรรม โดยเน้นสัมมาวาจา (วาจาชอบ) ซึ่ง
ประกอบด้วยการพูดความจริง การไม่พูดหยาบคาย และการพูดด้วยเจตนาเมตตา ดังนั้น องค์ความรู้
ด้านภาษาศาสตร์ในภาษาธรรมของพระพุทธเจ้าแสดงถึงความสามารถในการใช้ภาษาเป็นเครื่องมือเพ่ือ
สร้างความเข้าใจในธรรมะอย่างลึกซึ ้งและเหมาะสมกับบริบท การศึกษาภาษาธรรมในมุมมองทาง
วิชาการจึงเปิดโอกาสให้เข้าใจบทบาทของภาษาในฐานะสื่อกลางที่ช่วยพัฒนาจิตใจและนำไปสู่ความหลุด
พ้นในพุทธศาสนา 
 
References 
Arunmanakul, W. (2020). The Science of Language : History and Development. 

Department of Linguistics, Faculty of Arts: Chulalongkorn University. 
Bloomfield, L. (1983). An Introduction to the Study of Language:  New Edition. 

Amsterdam: John Benjamins Publishing. ISBN 978-90-272-8047-3. 
Buddhadasa Bhikkhu. (1994). Human Language, Dhamma Language: Let’s "Consume" 

Time Together. Bangkok: Sukhapabjai. 



         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[139] 
 

Chorphokaudom, P. (2022). An Analysis of the Strategies of Buddhist Propagation       
b y  t h e  B u d d h a  i n  t h e  T r i p i t a k a .  D o c t o r a l  d i s s e r t a t i o n : 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Department of Linguistics, Faculty of Arts, Chulalongkorn University. (2024).  What is 
L i n g u i s t i c s ?  R e t r i e v e d  M a y  1 ,  2 0 2 4 ,  f r o m 
https://www.arts.chula.ac.th/ling/whatislinguistics/. 

Gethin, R. (2008). Sayings of the Buddha: New Translations from the Pali Nikayas. Oxford: 
Oxford University Press. 

Halliday, M. A. K., & Webster, J. (2006). On Language and Linguistics. Continuum 
International Publishing Group. 

Hotcourses Thailand. (2024). Getting to Know Linguistics. Retrieved May 1, 2024, 
from https://www.hotcourses.in.th/study-abroad-info/subject-guides/ 
studying-linguistics/. 

Inchan, D. (2018). Exhibition "Anthropology and Development through Time". Bangkok: 
Sirindhorn Anthropology Centre Library (Public Organization). 

Kaewtep, K. (2000). Mass Communication: Theory and Study Approach (2nded). Bangkok: 
Chulalongkorn University. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). The Thai Tipitaka Edition. Bangkok: 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). The Pali Commentary Edition. 
Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press. 

Mahamakut Buddhist University. (1991). The Tipitaka with Commentary: 91-Volume Set. 
Bangkok: Mahamakut Buddhist University Press. 

Meesook, W. (2016). Buddhism and the Study of the Pali Language . Bangkok: 
Thammasat University. 

Phra Maha Vuddhikaro, S. (2005). Language and Interpretation in Buddhism. Retrieved 
May 1, 2024, from https://www.mcu.ac.th/article/detail/51. 

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (1996). Language Communication for Realizing the 
Truth. Bangkok: Buddhist Foundation Publishing. 

Photinantha, S. (1970). The History of Buddhism. Bangkok: Banakarn. 

https://www.hotcourses.in.th/study-abroad-info/subject-guides/


         Journal for Developing the Social and Community, 11 (3) : September-December 2024 
(สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม) 

 

[140] 
 

Saengsai, P. & Prasri, S. (2020). Buddhist Language and Communication.  Journal of 
Economic and Social Review, 3(1), 14–23. 

Suzuki, D. T. (1934). An Introduction to Zen Buddhism. New York: Grove Press Inc. 
Walshe, M. (1995). The Long Discourses of the Buddha: A Translation of the Digha 

Nikaya. Boston: Wisdom Publications. 
Wongsurawat, K. (2020). Pali Language: Communication and Interpretation  in the 

Tripitaka. Bangkok: Siam Journal. 


