
วารสารวิจัยเพื่อพัฒนาสังคมและชุมชน  มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีที่ 3 ฉบับที่ 1(5) เดือน สิงหาคม พ.ศ. 2558 – มกราคม พ.ศ. 2559 
Journal of Research for Development Social and Community,  Rajabhat Mahasarakham University Vol.  3  No. 1(5)  August   2015 –  January 2016 
………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………… 

21 
 

สาราณียธรรม : หลักธรรมในการแก้ปัญหาความขัดแย้งในสังคมไทย 
 

พระมหาประเสริฐ สุเมโธ (เพชรศรี) 1 นายปิยวัฒน์  คงทรัพย์ 2 
Phramaha Prasert Sumetho (Petsri)1 Mr. Piyawat Kongsub2 

________________________________________________________________________________ 
ความน า 

ความแตกแยกในทางสังคมและการเมือง เป็นปรากฏการณ์อย่างหนึ่งของมนุษยชาติที่มีมาอย่าง
ยาวนาน คู่กับประวัติศาสตร์ของมนุษย์ ผลจากความแตกแยกขัดแย้งก็มักจะลงเอยคล้ายๆ กันทุกครั้ง คือ ต้อง
เสียเลือดเสียเนื้อของผู้ที่ขัดแย้งกันโดยตรง หรือผู้ที่เข้าไปร่วมวงขัดแย้งกับคู่กรณีนั้น สงครามระหว่างเผ่าพันธุ์  
หรือสงครามโลก หรือแม้แต่สงครามระหว่างผู้เคร่งศาสนาก็ล้วนมีสาเหตุมาจากความแตกแยกขัดแย้ง  สาเหตุ
ส าคัญของความขัดแย้งที่มนุษย์สามารถจับอาวุธเข้าท าลายล้างกันได้อย่างหนึ่งคือ ความขัดแย้งทางความคิด 
จุดเริ่มต้นของความขัดแย้งทั้งหลายที่ลุกลามไปสู่สงครามระหว่างท้องถิ่นหรือสงครามกลางเมืองล้วนมีสาเหตุ
มาจากความขัดแย้งทางความคิดทั้งสิ้น  ซึ่งสอดคล้องกับทัศนะของพระครูปลัดไพฑูรย์ เมธิโก (2557 : 56) ได้
กล่าวถึง ในปัจจุบันสังคมไทยก าลังเผชิญกับปัญหาวิกฤติการณ์ความขัดแย้งที่มีความซับซ้อน และมีความเป็น
พลวัตรสูงมากขึ้นเรื่อยๆ อันเกิดจากการสะสมของความรุนแรงเชิงโครงสรา้งทางสังคม (Structural Violence) 
ที่กดขี่และท าให้ผู้คนรู้สึกแปลกแยกและแบ่งแยกคนในสังคมออกจากกัน ผสานกับความรุนแรงทางวัฒนธรรม 
(Cultural Conflict) ที่ให้ความชอบธรรมกับความรุนแรงเชิงโครงสร้างและความรุนแรงทางตรง นอกจากนั้น
ช้ันต่อไปของปัญหายังถูกกดทับด้วยปัญหาพัฒนาการและการขยายตัวของความขัดแย้งท่ีเจริญเติบโตควบคู่ไป
กับยุทธศาสตร์และเป้าหมายของการพัฒนาประเทศ ซึ่งเกิดจากการที่รัฐใช้กลไกทางเศรษฐกิจเป็นตัวขับเคลื่อน
สถาบันต่างๆ ของประเทศเพียงกลไกเดียว จนท าให้ประชาชนในชนบท คนด้อยโอกาส และคนยากจนถูกยัด
เยียดสถานะของการเป็นคนชายขอบของสังคม โดยที่พวกเขาเหล่านั้นไม่มีสิ ทธิ์เลือก ผนวกกับปัญหาการ
บริหารงานของรัฐแบบรวมศูนย์แต่กระจัดกระจายปัญหาประชาธิปไตยแบบตัวแทนที่ไม่มีประสิทธิภาพ และ
ปัญหาทางด้านโอกาสในการเข้าถึงการศึกษาที่ไม่เท่าเทียม สิ่งต่างๆ เหล่านี้ได้ผสานรวมตัวกันจนกลายเป็น
วิกฤติการณ์ความขัดแย้งในสังคมไทย ที่ไม่สามารถหาทางออกได้และเมื่อประชาชนไม่ได้รับความยุติธรรมใน
สังคมอย่างที่ควรจะเป็น และรัฐไม่สามารถแก้ปัญหาและตอบสนองต่อความต้องการของประชาชนได้อย่าง
แท้จริง จึงก่อให้เกิดการประท้วงดื้อแพ่งหรือการขัดขืนอย่างสงบ (Civil Disobedience) จนถึงขั้นใช้ก าลังและ
ความรุนแรงในการเรียกร้อง และคัดค้านอ านาจรัฐดังที่ปรากฏอย่างแพร่หลายในปัจจุบัน  

ส่วนพระครูนิภาสธรรมาธิมุต (อ าพร ปริมุตฺโต) (2553 : 1) ได้กล่าวถึง สังคมไทยเป็นสังคมที่มีวิถีชีวิต
ผูกพันอยู่กับพระพุทธศาสนามาเป็นเวลาช้านาน การด าเนินชีวิตจะควบคู่ไปกับศาสนาโดยการน าเอาหลักธรรม
มาเป็นครรลองชีวิตเสมอมาโดยรวมคือว่า สังคมไทยกับพระพุทธศาสนาเอื้อเฟื้อเกื้อหนุนและส่งเสริมกันมา
ตลอด ในแง่ของจริยธรรม พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานของสังคมไทยมีบทบาทส าคัญในการปลูกฝังจริยธรรม

                                                           
1 นักศึกษาหลักสูตรครุศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาหลักสูตรและการเรียนการสอน มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม, นักจัดการ

งานทั่วไป วิทยาลัยสงฆ์บุรีรัมย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
2 อาจารย์ประจ า วิทยาลัยสงฆ์บุรีรัมย ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 



วารสารวิจัยเพื่อพัฒนาสังคมและชุมชน  มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีที่ 3 ฉบับที่ 1(5) เดือน สิงหาคม พ.ศ. 2558 – มกราคม พ.ศ. 2559 
Journal of Research for Development Social and Community,  Rajabhat Mahasarakham University Vol.  3  No. 1(5)  August   2015 –  January 2016 
………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………… 

22 
 

จนท าให้สังคมมีความสงบร่มเย็นมีความสุขมาโดยตลอด กล่าวคือมีความผูกพันกับวิถีชีวิตคนไทยตั้งแต่เกิดจน
กระทั้งตาย การด าเนินชีวิตด้วยการน าหลักธรรมทางศาสนามาปฏิบัติเป็นการช้ีให้เห็นถึงความส าคัญของ
จริยธรรมที่ต้องมีศาสนาเป็นแกนหลัก  

ผู้เขียนจึงสรุปได้ว่า ท่ามกลางความขัดแย้ง ยังมีผู้คนจ านวนมากท่ีวางตัวเป็นกลาง หรือที่มักเรียกกัน
ว่า พลังเงียบ ซึ่งคนเหล่านี้จะเฝ้ามองอย่างมีความหวังว่า ปัญหาดังกล่าวจะยุติลงด้วยดีโดยมีบุคคลหรือกลุ่ม
บุคคลผู้หวังดีต่อประเทศชาติอย่างจริงใจมาช่วยประนีประนอมให้เรื่องร้ายกลายเป็นดีในที่สุด เพราะเช่ือว่า 
“อยุธยาไม่สิ้นคนดี” ดังนั้น ผู้หวังดีต่อประเทศชาติอย่างจริงใจโดยไม่มีผลประโยชน์ส่วนตนแอบแฝง นั้นมีอยู่
เป็นจ านวนมาก ถ้าได้รับแรงบันดาลใจที่ดีและมั่นใจได้ ท่านเหล่านั้นจะรวมพลังกันท าเรื่องร้ายให้กลายเป็นดไีด้
ตามที่หวัง เพราะประเทศไทยมีพระพุทธศาสนาเป็นรากฐานทางวัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณี และวิถี
ชีวิตของประชาชนชาวไทยมายาวนาน ชาวไทยส่วนใหญ่ในปัจจุบันปฏิญาณตนเป็นพุทธมามกะ นับถือพระ
พุทธ พระธรรม และพระสงฆ์เป็นที่พ่ึงเป็นสรณะ และด าเนินชีวิตตามหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้าอยู่แล้ว 
ถัาน าพุทธวิธีในการแก้ปัญหาความขัดแย้งที่ทรงแสดงแก่พระภิกษุสงฆ์มาประยุกต์ใช้กับปัญหาดังกล่าว น่าจะ
ท าให้สังคมไทยยอมรับได้ และช่วยเป็นแรงบันดาลใจให้ผู้หวังดีทั้งหลายได้ท าเรื่องร้ายให้กลายเป็นดี สมตาม
ความหวังของสังคม และเพื่อให้เกิดความสงบสุขของสังคมไทย จึงขอเสนอหลักธรรมในการแก้ปัญหาความ
ขัดแย้งในสังคมไทยที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ในกันติสูตร คัมภีร์มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ พระไตรปิฎก 
เล่ม 14 เพื่อเป็นแนวพิจารณาของผู้หวังดีต่อประเทศชาติ ดังนี้ 

เนื้อความโดยย่อของกินติสูตร 
กินติสูตร พระสูตรที่ว่าด้วยภิกษุคิดอย่างไรในพระพุทธเจ้า คือกล่าวถึงวิธีแก้ปัญหาความขัดแย้งกัน

ของภิกษุทั้งหลาย พระพุทธองค์ทรงแสดงพระสูตรนี้แก่ภิกษุทั้งหลาย ขณะประทับอยู่ ณ ป่าชัฏอันเป็นสถานที่
บวงสรวงพลีกรรม เขตกรุงกุสินารา แคว้นมัลละ โดยตรัสถามน าให้ภิกษุเหล่านั้นคิดตอบค าถาม มีดังนี้  

พระพุทธองค์ตรัสถาม : ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายมีความคิดอย่างไรในเราบ้างหรือว่า พระสมณ   
โคดมแสดงธรรม เพราะเหตุแห่งจีวร พระสมณโคดมแสดงธรรม เพราะเหตุแห่งบิณฑบาต พระสมณโคดมแสดง
ธรรม เพราะเหตุแห่งเสนาสนะ หรือพระสมณโคดมแสดงธรรม เพราะเหตุแห่งความสุขในภพน้อยและภพใหญ่ 
ด้วยอาการอย่างนี ้

ภิกษุทั้งหลาย ทูลตอบ : ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ข้าพระองค์ทั้งหลายไม่มีความคิดในพระผู้มีพระภาค
อย่างนี้เลยว่า พระสมณโคดมแสดงธรรม เพราะเหตุแห่งจีวร พระสมณโคดมแสดงธรรม เพราะเหตุแห่ง
บิณฑบาต พระสมณโคดมแสดงธรรม เพราะเหตุแห่งเสนาสนะ หรือพระสมณโคดมแสดงธรรม เพราะเหตุแห่ง
ความสุขในภพน้อยและภพใหญ่ ด้วยอาการอย่างนี้ 

พระพุทธองค์ตรัสถามต่อว่า ถ้าเช่นนั้น เธอทั้งหลายมีความคิดอย่างไรในเราเล่า 
ภิกษุท้ังหลาย ทูลตอบ : ข้าพระองค์ทั้งหลายมีความคิดในพระผูม้ีพระภาคอย่างนี้ว่า พระผู้มีพระภาค 

ทรงมีความเอ็นดู แสวงหาประโยชน์เกื้อกูล อาศัยความอนุเคราะห์ จึงทรงแสดงธรรม 
พระพุทธองค์ทรงรับรองว่า เป็นความคิดเห็นที่ชอบ จากนั้นทรงยกประเด็นปัญหาความ คิดเห็น

ขัดแย้งกันในหมู่สงฆ์มาให้ภิกษุเหล่านั้นคิดหาวิธีแก้ไขรวม 3 ประเด็น คือ วิธีระงับความเห็นขัดแย้งในการ



วารสารวิจัยเพื่อพัฒนาสังคมและชุมชน  มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีที่ 3 ฉบับที่ 1(5) เดือน สิงหาคม พ.ศ. 2558 – มกราคม พ.ศ. 2559 
Journal of Research for Development Social and Community,  Rajabhat Mahasarakham University Vol.  3  No. 1(5)  August   2015 –  January 2016 
………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………… 

23 
 

อธิบายธรรม วิธีกล่าวหาผู้ต้องอาบัติ (ผู้ล่วงละเมิดพระวินัย) และวิธีระงับความแตกสามัคคี (พระไตรปิฎก 
ภาษาไทย. เล่ม 14 : 43 – 44) ซึ่งมีอธิบายประเด็นปัญหา ดังน้ี 

1. วิธีระงับความเห็นขัดแย้งในการอธิบายธรรม 
พระพุทธองค์ตรัสว่า ธรรมที่ควรรู้ยิ่งท่ีพระองค์ทรงแสดงแก่ภิกษุทั้งหลายมี 37 ประการ เรียกว่า โพธิ

ปักขิยธรรม คือ ธรรมที่เป็นฝ่ายแห่งความตรัสรู้ หรือธรรมที่เกื้อหนุนแก่อริยมรรค ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 
สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 และอริยมรรคมีองค์ 8 ให้ภิ กษุทั้งหมดสามัคคีกัน 
ร่วมใจกัน ตั้งใจศึกษา อย่าวิวาทกัน 

พระองค์ทรงตั้งประเด็นข้ึนว่า ถ้าภิกษุ 2 พวก มีความเห็นต่างกัน มีวาทะต่างกันในการอธิบาย ธรรม
เหล่านั้น ควรปฏิบัติอย่างไร พระองค์ทรงแนะน าให้มีภิกษุผู้เป็นกลางท าหน้าท่ีระงับความขัดแย้ง ดังต่อไปนี้ 

1. ถ้าเห็นว่าภิกษุ 2 พวก มีความเห็นขัดแย้งกันทั้งโดยอรรถ (อธิบายความหมาย ต่างกัน)  และโดย
พยัญชนะ (ใช้ค าศัพท์ต่างกัน) พึงจ าข้อขัดแย้งนั้นว่า ภิกษุเหล่านั้นยึดถือผิด โดยอรรถอย่างไรและยึดถือผิดโดย
พยัญชนะอย่างไร จากนั้นพึงเข้าไปหาภิกษุรูปใดรูปหนึ่งในแต่ละพวกที่เห็นว่าพอจะแนะน า ท าความเข้าใจกัน
ได้โดยง่ายแล้วช้ีแจงให้เข้าใจถูกต้องตามหลักธรรมเหล่านั้นว่า ท้ัง 2 พวกเห็นผิดทั้งโดยอรรถและโดยพยัญชนะ 
ขออย่าได้วิวาทกัน 

2. ถ้าเห็นว่าภิกษุ 2 พวก มีความเห็นขัดแย้งกันโดยอรรถ เห็นตรงกันโดยพยัญชนะ พึงจ าข้อขัดแย้ง
นั้นว่า ภิกษุเหล่านัน้ยึดถือผิดกันโดยอรรถอย่างไร ยึดถือถูกต้องโดยพยัญชนะอย่าง ไร จากนั้นพึงเข้าไปหาภิกษุ
รูปใดรูปหนึ่งในแต่ละพวกที่เห็นว่าพอจะแนะน าท าความเข้าใจกันได้ โดยง่าย แล้วช้ีแจงให้เข้าใจถูกต้องตาม
หลักธรรมเหล่านั้นว่า ท้ัง 2 พวกเห็นผิดกันโดยอรรถ เห็น ตรงกันโดยพยัญชนะ ขออย่าได้วิวาทกัน 

3. ถ้าเห็นว่าภิกษุ 2 พวกมีความเห็นตรงกันโดยอรรถ เห็นขัดแย้งกันโดยพยัญชนะ พึงจ าข้อขัดแย้ง
นั้นว่า ภิกษุเหล่านั้นยึดถือถูกต้องโดยอรรถอย่างไร ยึดถือผิดโดยพยัญชนะอย่างไร จากนั้นพึงเข้าไปหาภิกษุรูป
ใดรูปหนึ่งในแต่ละพวกที่เห็นว่าพอจะแนะน าท าความเข้าใจ กันได้โดยง่าย  แล้วช้ีแจงให้เข้าใจถูกต้องตาม
หลักธรรมเหล่านั้นว่า ทั้ง 2 พวกเห็นตรงกันโดยอรรถ เห็นผิดกันโดยพยัญชนะซึ่งเป็นเรื่องเล็กน้อย ขออย่าได้
วิวาทกัน 

4. ถ้าเห็นว่าจริงๆ แล้วภิกษุ 2 พวก มีความเห็นตรงกันทั้งโดยอรรถและโดยพยัญชนะ พึงจ าข้อที่
ภิกษุเหล่านั้นยึดถือถูกต้องตรงกัน จากนั้นพึงเข้าไปหาภิกษุรูปใดรูปหนึ่งใน แต่ละพวกที่เห็นว่าพอจะแนะน าท า
ความเข้าใจกันได้โดยง่าย แล้วช้ีแจงให้เข้าใจถูกต้องตามหลักธรรมเหล่านั้นว่า ทั้ง 2 พวก เห็นตรงกันทั้งโดย
อรรถและโดยพยัญชนะขออย่าได้วิวาทกันเลย (พระไตรปิฎก ภาษาไทย. เล่ม 14 : 44 – 45)  

2. วิธีกล่าวหาผู้ต้องอาบัติ 
พระพุทธเจ้าตรัสว่าเมื่อภิกษุทั้งหลายสามัคคีกันร่วมมือกัน ไม่วิวาทกัน ตั้งใจศึกษาธรรมเหล่านั้นอยู่ 

ถ้ามีภิกษุรูปใดรูปหนึ่งต้องอาบัติ (ล่วงละเมิดพระวินัย) ภิกษุท้ังหลายควรปฏิบัติอย่างไร พระองค์ทรงแนะน าให้
มีภิกษุผู้เป็นกลางท าหน้าท่ีกล่าวหาผู้ต้องอาบัติ ดังต่อไปนี้ 

1. ไม่ควรกล่าวหาภิกษุรูปนั้นด้วยข้อกล่าวหาในเรื่องนั้นทันที ควรพิจารณาบุคคล ก่อนว่า ความไม่
ล าบากจักมีแก่เรา และความไม่ขัดใจจักมีแก่บุคคลอื่น (ผู้ต้องอาบัติ) เพราะบุคคลนั้นเป็นผู้ไม่มัก โกรธ ไม่ผูก
โกรธ ไม่ดื้อรั้น สละคืน (ยอมรับและท าตาม) ได้ง่าย และเราสามารถ จะให้เขาออกจากอกุศล (อาบัติ) แล้วให้
ด ารงอยู่ในกุศล (ความไม่มีอาบัติ) ได้ ด้วยอาการอย่างนี้ ถ้ามีความเห็นอย่างน้ี ก็ควรกล่าวหา 



วารสารวิจัยเพื่อพัฒนาสังคมและชุมชน  มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีที่ 3 ฉบับที่ 1(5) เดือน สิงหาคม พ.ศ. 2558 – มกราคม พ.ศ. 2559 
Journal of Research for Development Social and Community,  Rajabhat Mahasarakham University Vol.  3  No. 1(5)  August   2015 –  January 2016 
………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………… 

24 
 

2. มีความเห็นว่า ความไม่ล าบากจักมีแก่เรา แต่ความขัดใจจักมีแก่บุคคลอื่น เพราะบุคคลนั้นเป็นผู้
มักโกรธ ผูกโกรธ ดื้อรั้น แต่สละคืนได้ง่าย และเราสามารถจะให้เขาออก จากอกุศลแล้วให้ด ารงอยู่ในกุศลได้ 
เรื่องความขัดใจของบุคคลอื่นนี้ เป็นเรื่องเล็กน้อย ส่วนเรื่อง ที่เราสามารถจะให้เขาออกจากอกุศลแล้วให้ด ารง
อยู่ในกุศลได้นั้นเป็นเรื่องใหญ่กว่า” ถ้ามีความเห็น อย่างนี้ ก็ควรกล่าวหา  

3. มีความเห็นว่า ความล าบากจักมีแก่เรา แต่ความไม่ขัดใจจักมีแก่บุคคลอื่น เพราะบุคคลนั้นเป็นผู้ไม่
มักโกรธ ไม่ผูกโกรธ แต่ดื้อรั้น สละคืนได้ยาก ถึงอย่างนั้นเราก็สามารถให้เขาออกจากอกุศลแล้วให้ด ารงอยู่ใน
กุศลได้ เรื่องความล าบากของเราเป็นเรื่องเล็กน้อย ส่วนเรื่องที่ เราสามารถจะให้เขาออกจากอกุศลแล้วให้ด ารง
อยู่ในกุศลได้นั้นเป็นเรื่องใหญ่กว่า ถ้ามีความเห็นอย่างน้ี ก็ควรกล่าวหา 

4. มีความเห็นว่า ความล าบากจักมีแก่เราด้วย ความขัดใจจักมีแก่บุคคลอื่นด้วย เพราะบุคคลนั้นเป็น
ผู้มักโกรธ ผูกโกรธ ดื้อรั้น สละคืนได้ยาก แต่เราสามารถจะให้เขาออกจากอกุศล แล้วให้ด ารงอยู่ในกุศลได้ เรื่อง
ความล าบากของเรา และความขัดใจของบุคคลอื่นเป็นเรื่องเล็กน้อย ส่วนเรื่องที่เราสามารถจะให้เขาออกจาก
อกุศลแล้วให้ด ารงอยู่ในกุศลได้นั้นเป็นเรื่องใหญ่กว่า” ถ้ามีความเห็นอย่างน้ี ก็ควรกล่าวหา 

5. มีความเห็นว่า ความล าบากจักมีแก่เราด้วย ความขัดใจจักมีแก่บุคคลอื่นด้วย เพราะบุคคลนั้นเป็น
ผู้มักโกรธ ผูกโกรธ ดื้อรั้น สละคืนได้ยาก และเราก็ไม่สามารถจะให้เขาออก จากอกุศลแล้วให้ด ารงอยู่ในกุศลได้ 
ในกรณีอย่างนี้ ควรมีอุเบกขา (พระไตรปิฎก ภาษาไทย. เล่ม 14 : 45 – 46)  

3. วิธีระงับความแตกสามัคคี 
พระพุทธเจ้าตรัสว่า เมื่อภิกษุทั้งหลายสามัคคีกัน ร่วมใจกันไม่วิวาทกัน ตั้งใจศึกษาธรรมเหล่านี้อยู่ถ้า

มีการพูดยุแหย่กัน มีความเห็นแตกแยกกัน ผูกใจเจ็บ ไม่เช่ือถือกัน ไม่ยินดีต่อกัน ควรปฏิบัติอย่างไร พระองค์
ทรงแนะน าให้มีภิกษุผู้เป็นกลาง ท าหน้าท่ีระงับความแตกสามัคคี ดังต่อไปนี้ 

1. ควรเข้าไปหาภิกษุรูปใดรูปหนึ่งในพวกที่แตกแยกกันฝ่ายหนึ่ง ที่เห็นว่าเป็นผู้ตักเตือนได้ง่ายกว่า 
แล้วพูดน าให้คิดว่า ถ้าพระพุทธองค์ทรงทราบเรื่องนี้ จะทรงต าหนิได้หรือไม่ และถ้าไม่เลิกทะเลาะกันจะบรรลุ
นิพพานได้หรือไม่ 

2. ควรเข้าไปหาภิกษุรูปใดรูปหนึ่งในอีกฝ่ายหนึ่งที่เห็นว่าเป็นผู้ตักเตือนได้ง่ายกว่า แล้วพูดแนะน า
โดยนัยเดียวกัน (พระไตรปิฎก ภาษาไทย. เล่ม 14 : 47 – 48)  

ดังนั้น พระพุทธองค์ทรงสรุปว่า ถ้าภิกษุเหล่าอื่นถามภิกษุผู้ท าหน้าที่ดังกล่าวข้างต้นว่า ท่านผู้มีอายุ 
ท่านท าให้ภิกษุเหล่านั้นออกจากอกุศล ให้ด ารงอยู่ในกุศลแล้วหรือ ภิกษุนั้นควรตอบว่า ท่านทั้งหลาย ในเรื่องนี้ 
กระผมได้เข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาค ณ ท่ีประทับ พระผู้มีพระภาคทรงแสดงสารณียธรรมแก่กระผม กระผมฟัง
ธรรมของพระองค์แล้ว ได้บอกแก่ภิกษุเหล่านั้น ภิกษุเหล่านั้นฟังธรรมนั้นแล้ว ออกจากอกุศล ด ารงอยู่ในกุศล
ได้แล้ว เมื่อช้ีแจงอย่างนี้ ช่ือว่าไม่ยกตน ไม่ข่มบุคคลอื่น และช่ือว่าช้ีแจงอย่างสมเหตุสมผล ไม่เป็นเหตุให้ถูก
ต าหนิได้ (พระไตรปิฎก ภาษาไทย. เล่ม 14 : 48 – 49) หลักสารณียธรรมที่พระผู้มีพระภาคทรงแสดงแก่
พระภิกษุ เพื่อแก้ปัญหาความขัดแย้ง  

สาราณียธรรม : หลักธรรมในการแก้ปัญหาความขัดแย้งในสังคมไทย 
สาราณียธรรม คือ ธรรมที่ท าให้ระลึกถึงกัน ท าให้เป็นที่รัก ท าให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพื่อความ

สงเคราะห์กัน เพื่อความไม่วิวาทกัน เพื่อความสามัคคีกัน เพ่ือความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน มี 6 ประการ ได้แก่  



วารสารวิจัยเพื่อพัฒนาสังคมและชุมชน  มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีที่ 3 ฉบับที่ 1(5) เดือน สิงหาคม พ.ศ. 2558 – มกราคม พ.ศ. 2559 
Journal of Research for Development Social and Community,  Rajabhat Mahasarakham University Vol.  3  No. 1(5)  August   2015 –  January 2016 
………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………… 

25 
 

1. เมตตากายกรรม หมายถึง การตั้งกายกรรมประกออบด้วยเมตตาในเพื่ อนพรหมจรรย์ (ภิกษุ 
สามเณร) ทั้งต่อหน้าและลับหลัง หมายถึง ความรู้สึกในจิตใจที่มีแต่ความคิดดี ๆ การมองกันในเรื่องดี มี
ความหวังดี ปรารถนาดี รักและเมตตาต่อกัน คิดในสิ่งที่สร้างสรรค์ มองด้านบวกต่อกัน ไม่มีความอิจฉาริษยา 
ไม่คิดอคติล าเอียง ก่อความพยาบาท สร้างความโกรธแค้นเคืองกัน ให้โอกาสและให้อภัยต่อกันทุกเรื่องไม่ว่าจะ
หนักเบาแค่ไหน ความคิดปรารถนาให้ผู้อื่นเป็นสุขและเข้าใจผู้อื่น ไม่เอาความรู้สึกนึกคิดของตนเป็นใหญ่ มี
น้ าใจต่อบุคคลอื่น เมตตามโนกรรมนี้รวมถึงความอดทนอดกลั้นต่อความอาฆาตมาดร้ายบุคคลอื่นที่มีต่อตนเอง
ด้วย 

2. เมตตาวจีกรรม หมายถึง การตั้งวจีกรรมประกอบด้วยเมตตาในเพื่อนพรหมจรรย์ ทั้งต่อหน้าและ
ลับหลัง หมายถึง การใช้ค าพูดออกมาแต่ค าพูดที่ดีงาม ด้วยความรักปรารถนาดี รู้จักพูดให้ก าลังใจกันและกัน 
ในยามที่ต้องพบกับความทุกข์ความผิดหวังหรือความเศร้าหมอง ไม่พูดจาซ้ าเติมกันถากถางในยามที่มีใคร 
โดยเฉพาะคู่อริ ฝ่ายตรงข้ามต้องหกล้มลง ไม่นินทาว่าร้ายทั้งต่อหน้าและลับหลังแนะน าในสิ่งที่ดีและมี
ประโยชน์ พูดด้วยความจริงใจต่อบุคคลอื่น ไม่พูดส่อเสียดบุคคลอื่นให้เกิดความเจ็บช้ าน้ าใจ ไม่ดูถูกคนที่ด้อย
กว่าตนเองและไม่พูดให้คนอ่ืนเกิดความเข้าใจผิดจนทะเลาะกัน พูดแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์อย่างเดียวเท่าน้ัน 

3. เมตตามโนกรรม หมายถึง การตั้งมโนกรรมประกอบด้วยเมตตาในเพื่อนพรหมจรรย์ ทั้งต่อหน้า 
และลับหลัง หมายถึง ท าแต่ในสิ่งที่เป็นความดีต่อกัน ช่วยเหลือส่งเสริมกันด้านก าลังกาย มีความอ่อนน้อมถ่อม
ตน รู้จักสัมมาคารวะ ไม่เบียดเบียนรังแกกัน ไม่ท าร้ายให้ได้รับความทุกขเวทนา ท าแต่ในสิ่งที่ถูกต้องต่อกัน มี
ความเสียสละต่อผู้อื่น ช่วยเหลือขวนขวายการงานในสิ่งที่ตนเองสามารถกระท าได้ มีน้ าใจช่วยเหลือผู้อื่นทุก
เรื่อง รู้จักปกป้องช่วยเหลือบุคคลอื่นเมื่อประสบภัย ด ารงตนอยู่ในศีลธรรมส ารวมระวังในอกุศลกรรมความไม่ดี
ทางกาย และไม่ใช้ก าลังเบียดเบียนผู้อื่นให้ได้รับความทุกข์เดือดร้อนไม่ว่าด้วยวิธีการใดๆ  

4. สาธารณโภคิตา หมายถึง การแบ่งปันลาภที่ได้มาโดยธรรมแก่เพื่อนพรหมจรรย์ หมายถึง ให้รู้จัก
แบ่งปันผลประโยชน์กันด้วยความยุติธรรม ไม่เอารัดเอาเปรียบกันช่วยเหลือกัน ไม่เห็นแก่ตัว ไม่เห็นแก่
ประโยชน์ส่วนตน และมีความเสมอภาคต่อกัน เอื้อเฟื้อซึ่งกันและกันอยู่เสมอ รู้จักแบ่งปัน บริจาคช่วยเหลือผู้
ยากไร้ผู้ด้อยโอกาสในสังคม เสียสละประโยชน์ส่วนตนเพื่อประโยชน์ส่วนรวม เพื่อความผาสุกของคนหมู่มากใน
ประเทศ 

5. สีลสามัญญตา หมายถึง การมีศีลบริสุทธิ์เสมอกันกับเพื่อนพรหมจรรย์ ทั้งต่อหน้าและลับหลัง 
หมายถึง การปฏิบัติตามกฎระเบียบข้อบังคับหรือวินัยต่างๆ อย่างเดียวกันอย่างเคร่งครัด เคารพในสิทธิ
เสรีภาพของบุคคล ไม่ก้าวก่ายหน้าที่กัน ไม่อ้างอ านาจของตนข่มเหงรังแกผู้อื่น ไม่ถืออภิสิทธิ์ใด ๆ ทั้งปวง มี
ความเคารพต่อกฎหมาย ระเบียบวินัย มีความเกรงอกเกรงใจและให้เกียรติต่อกัน ไม่ท ากระท าการล่วงละเมิด
สิทธิอันเป็นของผู้อื่นไม่ว่าจะเป็นเรื่องใดๆ ก็ตาม 

6. ทิฏฐิสามัญญตา หมายถึง การมีความเห็นถูกต้องดีงาม เสมอกันกับเพื่อนพรหมจรรย์ ทั้ งต่อหน้า 
และลับหลัง หมายถึง มีความคิดเห็นเป็นอย่างเดียวกัน คิดในสิ่งที่ตรงกัน ปรับมุมมองที่ต่างกลับมาให้ตรงกัน
ด้วยการยอมรับในเหตุผล พูดจาหาข้อสรุปตรงกัน รู้จักแสงหาจุดร่วมและสงวนจุดต่างไม่ถือเอาความคิดของ
ตนเป็นใหญ่แต่เพียงฝ่ายเดียว ยอมรับฟังความคิดของผู้อื่นที่เป็นประโยชน์ต่อบ้านเมืองจะท าอะไรก็ควร
ปรึกษาหารือผู้ที่อยู่ร่วมกันใช้เหตุและผลร่วมกันเพื่อประโยชน์ของส่วนรวมอย่างแท้จริง  (พระไตรปิฎก 
ภาษาไทย. เล่ม 11 : 321 – 322) 



วารสารวิจัยเพื่อพัฒนาสังคมและชุมชน  มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีที่ 3 ฉบับที่ 1(5) เดือน สิงหาคม พ.ศ. 2558 – มกราคม พ.ศ. 2559 
Journal of Research for Development Social and Community,  Rajabhat Mahasarakham University Vol.  3  No. 1(5)  August   2015 –  January 2016 
………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………… 

26 
 

สาราณียธรรม 6 ประการนี้ นอกจากเป็นธรรมส าหรับผู้ประสานสามัคคีแล้วยังป้องกันมิให้เกิด
อธิกรณ์ (คดีความ) ขึ้นในสงฆ์ ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในสามคามสูตร ในคัมภีร์มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ 
คือ เป็นพระสูตรที่ 4 ต่อจากกินติสูตร ท่ีกล่าวถึงข้างต้น  ในพระสูตรนี้ พระพุทธองค์ตรัสหลักธรรมไว้ 4 หมวด 
คือ มูลเหตุวิวาท 2 ประการ อธิกรณ์ 4 ประการ วิธีระงับอธิกรณ์ 7 ประการ และธรรมส าหรับป้องกันมิให้เกิด
อธิกรณ์ คือ สารณียธรรม 6 ประการ 

คุณธรรมหมวดนี้ทั้ง 6 ประการ พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดช ทรงอธิบายขยาย
ความ ไว้ในพระราชด ารัสที่ตรัสตอบพระบรมวงศานุวงศ์ คณะรัฐมนตรี ข้าราชการ และประชาชนที่เข้าเฝ้า ฯ 
ถวายพระพรชัยมงคล ณ สีหบัญชร พระที่นั่งอนันตสมาคม เนื่องในงาน 60 ปีแห่งการครองราชสมบัติ เมื่อวันที่ 
9 มิถุนายน พ.ศ. 2549 โดยทรงรวมข้อความประการที่ 1 ถึงประการที่ 3 เข้าด้วยกัน ดังความส าคัญต่อไปนี้ 

“ข้าพเจ้ามีความยินดีเป็นอย่างยิ่ง ท่ีได้มาอยู่ในท่ามกลางมหาสมาคม พร้อมพรั่งด้วยบุคคล จากทุก
สถาบันในชาติ ตลอดจนประชาชนชาวไทย ขอขอบใจในค าอ านวยพร และการเฉลิมฉลองยิ่งใหญ่ที่ทุกคนตั้งใจ
จัดให้ข้าพเจ้าเป็นพิเศษ ท้ังรัฐบาลได้จัดงานครั้งน้ีได้เรียบร้อยและงดงาม น้ าใจไมตรีของประชาชนชาวไทยที่ได้
ร่วมกันแสดงออกทั่วประเทศ รวมทั้งที่พร้อมเพรียงกันมาในวันนี้ น่าปลาบปลื้มใจมาก เพราะแต่ละคนได้
แสดงออกและตั้งใจมาด้วยความหวังดีจากใจจริง จึงขอขอบใจทุก ๆ คน จิตใจที่เปี่ยมไปด้วยความปรารถนาดี
และความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของทุกคน ทุกฝ่าย ท าให้ข้าพเจ้าเห็นแล้วมีก าลังใจมากข้ึน นึกถึงคุณธรรมซึ่ง
เป็นทีต่ั้งของความรัก ความสามัคคี ท่ีท าให้คนไทยเราสามารถร่วมมือร่วมใจกันรักษาและพัฒนาชาติบ้านเมือง
ให้เจริญรุ่งเรืองสืบต่อกัน ไปได้ตลอดรอดฝั่ง 

ประการแรก คือ การที่ทุกคนคิด พูด ท า ด้วยความเมตตา มุ่งดี มุ่งเจริญต่อกัน 
ประการที่สอง คือ การที่แต่ละคนต่างช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ประสานงาน ประสานประโยชน์กันให้งาน

ที่ท าส าเร็จผล ท้ังแก่ตน แก่ผู้อื่น และแก่ประเทศชาติ 
ประการที่สาม คือ การที่ทุกคนประพฤติปฏิบัติตนอยู่ในความสุจริต ในกฎ กติกา และในระเบียบ

แบบแผน โดยเท่าเทียมเสมอกัน 
ประการที่สี่ คือ การที่ต่างคนต่างพยายามท าความคิด ความเห็นของตนให้ถูกต้อง เที่ยง ตรง และ

มั่นคงอยู่ในเหตุผล หากความคิด จิตใจ และการประพฤติปฏิบัติที่ลงรอยเดียวกันในทางที่ดี ท่ีเจริญนี้ยังมีพร้อม
มูลในกาย ในใจของคนไทย ก็มั่นใจได้ว่า ประเทศชาติไทยจะด ารงมั่นคงอยู่ตลอดไปได ้จึงขอให้ท่านท้ังหลายใน
มหาสมาคมนี้ ทั้งประชาชนชาวไทยทุกหมู่เหล่า ได้รักษาจิตใจและคุณธรรมนี้ไว้ให้เหนียวแน่น และถ่ายทอด
ความคิดจิตใจนี้กันต่อไปอย่าให้ขาดสาย เพื่อให้ประเทศชาติของ เราด ารงยืนยงอยู่ด้วยความร่มเย็นเป็นสุขทั้ง
ในปัจจุบันและในภายหน้า...”  

จากพระราชด ารัสดังกล่าว จะเห็นได้ว่า พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดช ทรงช้ีให้เห็น
ความส าคัญของคุณธรรมหมวดนี้ และทรงชักชวนให้ทุกคนน าไปประพฤติปฏิบัติและถ่ายทอดสู่อนุชนต่อ ๆ กัน
ไปอย่าให้ขาดสาย ผู้เขียนจึงเสนอวิธีแก้ปัญหาความขัดแย้งในสังคมไทยด้วยการสมานฉันท์แนวพุทธ ที่
พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในกินติสูตร และสามคามสูตร ดังกล่าวข้างต้นนั้น ท่ีถือได้ว่าเป็นวิธีการสมานฉันท์แนวพุทธ 
ดังนี ้

 
 



วารสารวิจัยเพื่อพัฒนาสังคมและชุมชน  มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีที่ 3 ฉบับที่ 1(5) เดือน สิงหาคม พ.ศ. 2558 – มกราคม พ.ศ. 2559 
Journal of Research for Development Social and Community,  Rajabhat Mahasarakham University Vol.  3  No. 1(5)  August   2015 –  January 2016 
………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………… 

27 
 

วิธีแก้ปัญหาความขัดแย้งในสังคมไทยด้วยการสมานฉันท์แนวพุทธ 
วิธีระงับความเห็นขัดแย้งในการอธิบายธรรม วิธีกล่าวหาผู้ต้องอาบัติและวิธีระงับความแตกสามัคคีใน

หมู่สงฆ์ที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในกินติสูตร และสามคามสูตร ดังกล่าวโดยย่อข้างต้น นั้น ถือได้ว่า เป็นวิธีการ
สมานฉันท์แนวพุทธ ถ้าตั้งใจศึกษารายละเอียดในพระสูตรทั้งสอง แล้วน าวิธีการเหล่านั้นมาประยุกต์ใช้ ในการ
แก้ปัญหาความขัดแย้งกันในสังคมไทยปัจจุบันได้อย่างถูกต้องเหมาะสมกับสาเหตุของความขัดแย้งแต่ละกรณี 
เช่ือแน่ว่าจะเป็นวิธีการหนึ่งที่ช่วยให้สามารถ แก้ปัญหาความขัดแย้งในกรณีนั้นๆ ได้การประยุกต์พุทธวิธี
สมานฉันท์ดังกล่าว ควรประกอบด้วยหลักการส าคัญ ดังต่อไปนี้ 

1.  ต้องมีบุคคลหรือคณะบุคคลที่วางตัวเป็นกลาง ท าหน้าที่สานสัมพันธ์ เพื่อให้เกิดสมานฉันท์ขึ้นใน
กลุ่มต่าง ๆ ที่ขัดแย้งกัน ผู้ท าหน้าท่ีสานสัมพันธ์เพื่อให้เกิดสมานฉันท์ต้องมีคุณสมบัติ  ดังนี้ 

1.1  ต้องมีจิตสาธารณะ (Public mind) คือ มีความเสียสละ เห็นแก่ประโยชน์ ส่วนรวม หรือ
ประโยชน์ของประเทศชาติอย่างแท้จริง โดยมุ่งหวังความสงบสุขของประชาชน และประเทศชาติเป็นส าคัญ ไม่
หวังผลประโยชน์ส่วนตน หรือพวกพ้องของตนทั้งโดยตรงและโดยอ้อม 

1.2 ต้องมีจิตอาสา (Voluntary Mind) คือ สมัครใจและเต็มใจอาสาเข้ามาช่วย แก้ปัญหาของ
สังคมประเทศชาติ แม้รู้ตระหนักว่าเป็นเรื่องยากล าบาก เสี่ยงต่อความทุกข์ ความ เสื่อมเสียอย่างใดอย่างหนึ่งที่
จะเกิดขึ้น แต่ยอมทนล าบาก ทนตรากตร า ทนเจ็บใจ โดยอนุโลม ตามคุณสมบัติ 4 ประการของภิกษุผู้ท า
หน้าท่ีกล่าวหาผู้ต้องอาบัติดังกล่าวข้างต้น 

1.3 ต้องมีจิตใจใฝ่ธรรมมุ่งดีมุ่งเจริญต่อผู้อื่น (Spiritual Mind) คือ ยึดมั่นในหลักสารณียธรรม 6 
ประการ หมายถึง ธรรมเป็นที่ตั้งแห่งความรัก หรือคุณธรรม 4 ประการที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวทรง
ประยุกต์ขึ้นเป็นพระราชด ารสั พระราชทานแก่ปวงชนชาวไทยในงาน 60 ปีแห่งการครองราชสมบัติ เมื่อวันที่ 9 
มิถุนายน พ.ศ. 2549  

1.4 ต้องมีจิตเป็นนักเหตุผล (Rational mind) คือมีสติปัญญา รู้หลักเหตุผลตาม แนวอริยสัจ 4 
เข้าใจเรื่องราวท่ีเป็นข้อขัดแย้งกันได้ชัด สามารถช้ีแจงให้คู่กรณีมองเห็นผลดี ผลร้าย ของการขัดแย้งนั้น ๆ ได้
อย่างมีเหตุผลเชื่อถือได้ 

ถ้าถามว่า บุคคลผู้มีคุณสมบัติดังกล่าวมานี้ มีหรือไม่ ตอบว่า มี แต่เนื่องจากในปัจจุบันคนในสังคมไม่
ไว้วางใจกัน มองต่างมุมกันทุกเรื่อง ไม่ยอมรับว่าจะมีผู้ใดเป็นคนดีมีคุณธรรมดังกล่าวได้จริง คนดีที่ว่ามานี้จึงไม่
แสดงตัว เพราะท่านทราบดีว่า การท าความดีก็ต้องท าให้ถูกกาละ และเทศะด้วย จึงจะเกิดผล 

2. หน้าที่ของผู้สานสัมพันธ์เพื่อให้เกิดสมานฉันท์ ผู้ท าหน้าที่สานสัมพันธ์ควรท าหน้าที่ตามขั้นตอน
ดังนี ้

2.1 ศึกษาปัญหาความขัดแย้งให้เข้าใจชัดว่าเป็นเรื่องอะไร มีความเป็นมาอย่างไร มีอะไรเป็น
สาเหตุแท้ มีอะไรเป็นสาเหตุเทียม แต่ละฝ่ายเห็นอย่างไร ต่างกันตรงไหน ข้อแตกต่างกันนั้นเป็นข้อเท็จจริง 
หรือเป็นเพียงความคิดเห็น แล้วสรุปผลที่ได้จากการศึกษาเก็บไว้เพื่อใช้เป็น ข้อมูลต่อไป  

2.2 ศึกษาบุคคลหรือกลุ่มบุคคลของแต่ละฝ่ายที่พอจะขอพบปะ เพื่อเจรจาท าความเข้าใจกันได้
โดยง่าย และพอจะเป็นตัวแทนของกลุ่มหรือฝ่ายได้  

2.3 ขอพบปะเจรจาข้อขัดแย้งกับตัวแทนของแต่ละฝ่าย ต่างกรรมต่างวาระกัน เพื่อขอฟัง
ความเห็นที่เป็นสาระส าคัญ ซึ่งแต่ละฝ่ายยึดถือ โดยเสนอฐานความคิดในการเจรจาว่า ไม่มีฝ่ายใดเห็นผิดร้อย



วารสารวิจัยเพื่อพัฒนาสังคมและชุมชน  มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีที่ 3 ฉบับที่ 1(5) เดือน สิงหาคม พ.ศ. 2558 – มกราคม พ.ศ. 2559 
Journal of Research for Development Social and Community,  Rajabhat Mahasarakham University Vol.  3  No. 1(5)  August   2015 –  January 2016 
………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………… 

28 
 

เปอร์เซ็นต์ หรือเห็นถูกร้อยเปอร์เซ็นต์ ถ้าทั้ง 2 ฝ่ายสามารถมานั่งสนทนาแลกเปลี่ยนเรียนรู้ความคิดเห็นของ
กันและกันได้ จะท าให้ขจัดความเห็นท่ีผิดของแต่ละฝ่ายออกไป น าความเห็นท่ีถูกต้องของทั้ง 2 ฝ่ายมารวมกัน
เพื่อให้ได้ความถูกต้องเต็มร้อยเปอร์เซ็นต์ ซึ่งท าให้ความขัดแย้งยุติลงและเกิดสมานฉันท์ระหว่างกันได้ 

2.4 น าความเห็นของแต่ละฝ่ายมาศึกษาเปรียบเทียบหาแนวทางสู่การสมานฉันท์ แล้วนัดพบ
ตัวแทนแต่ละฝ่ายช้ีแจงให้ทราบว่า ข้อขัดแย้งท่ีแท้จริงอยู่ตรงไหน ถ้าประนีประนอมกันไม่ได้ จะเกิดผลร้ายแก่
ชาติบ้านเมืองอย่างไร และถ้าตัวแทนแต่ละฝ่ายเห็นด้วยก็ให้น าไป ท าความเข้าใจกับฝ่ายของตน เพื่อสาน
สัมพันธ์ให้เกิดสมานฉันท์ต่อไป 

อย่างไรก็ดี สมานฉันท์จะเกิดขึ้นเมื่อต่างฝ่ายยอมรับความจริงว่าเป็นความจริงและยอมรับความเท็จ
ว่าเป็นความเท็จ ไม่ถือทิฐิมานะ ไม่อ้างเหตุผลเข้าข้างตัวเอง และไม่ถือประโยชน์ส่วนตนส าคัญกว่าประโยชน์
ส่วนรวม ความขัดแย้งในสังคมไทยก็จะไม่เกิดขึ้น 
 
สรุป 

ความสามัคคีเป็นบ่อเกิดแห่งความส าเร็จทั้งปวง เป็นแหล่งพลังอันยิ่งใหญ่ที่สามารถสร้างสรรค์ความ
เจริญก้าวหน้าและความมั่นคงให้เกิดขึ้นได้ และเป็นสิ่งที่สมาชิกในสังคมทุกๆ คนควรที่จะตระหนัก เอาใจใส่ 
และร่วมกันสร้างสรรค์ขึ้นให้มากที่สุด ในทางพระพุทธศาสนานั้น พระพุทธเจ้าได้ทรงตรัสหลักธรรมอันจะเป็น
แนวทางในการเสริมสร้างความสามัคคีให้เกิดขึ้นในสังคมเอาไว้ 6 ประการด้วยกัน ซึ่งอยู่ในหมวดธรรมที่
เรียกว่า สาราณียธรรม 6 มีความหมายว่า หลักธรรมอันเป็นที่ตั้งแห่งความระลึกถึงซึ่งกันและกัน  เป็น
หลักธรรมที่จะเสริมสร้างความรู้สึกท่ีดีให้เกิดขึ้นต่อกันและกันอยู่เสมอในยามที่ระลึกถึงกัน ซึ่งจะเป็นเครื่องมือ
ในการเสริมสร้างความสามัคคีมีน้ าหนึ่งใจเดียวกันให้เกิดขึ้นด้วยหากสังคมใดต้องการที่จะเสริมสร้างความ
สามัคคีและความเป็นปึกแผ่นให้เกิดขึ้น ก็ควรที่จะต้องน าเอาหลักธรรมธรรมทั้ง 6 ประการ ไปใช้อยู่ตลอดเวลา 
กล่าวคือ 

1. เมตตามโนกรรม หมายถึง การคิดดี การมองกันในแง่ดี มีความหวังดีและปรารถนาดีต่อกัน รักและ
เมตตาต่อกันคิดแต่ในสิ่งที่สร้างสรรค์ต่อกัน ไม่อิจฉาริษยา ไม่คิดอคติ ไม่พยาบาท ไม่โกรธแค้นเคืองกัน รู้จักให้
โอกาสและให้อภัยต่อกันและกันอยู่เสมอ 

2. เมตตาวจีกรรม หมายถึง การพูดแต่สิ่งที่ดีงาม พูดกันด้วยความรักความปรารถนาดีรู้จักการพูดให้
ก าลังใจกันและกัน ในยามที่มีใครต้องพบกับความทุกข์ความผิดหวังหรือความเศร้าหมองต่างๆ โดยที่ไม่พูดจา
ซ้ าเติมกันในยามที่มีใครต้องหกล้มลง ไม่นินทาว่าร้ายทั้งต่อหน้าและลับหลังพูดแนะน าในสิ่งที่ดีและมีประโยชน์ 
พูดอย่างใดก็ท าอย่างนั้น ไม่โกหกกัน 

3. เมตตากายกรรม หมายถึง การท าความดีต่อกัน สนับสนุนช่วยเหลือกันทางด้านก าลังกายมีความ
อ่อนน้อมถ่อมตน รู้จักสัมมาคารวะ ไม่เบียดเบียนหรือรังแกกัน ไม่ท าร้ายกันให้ได้รับความทุกขเวทนา ท าแต่ใน
สิ่งที่ถูกต้องต่อกันอยู่ตลอดเวลา   

4. สาธารณโภคี หมายถึง การรู้จักแบ่งปันผลประโยชน์กันด้วยความยุติธรรมช่วยเหลือกัน ไม่เห็นแก่
ตัว ไม่เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตน ไม่เอารัดเอาเปรียบและมีความเสมอภาคต่อกัน เอื้อเฟ้ือซึ่งกันและกันอยู่เสมอ 

5. สีลสามัญญตา หมายถึง การปฏิบัติตามกฎระเบียบข้อบังคับหรือวินัยต่าง ๆ อย่างเดียวกัน เคารพ
ในสิทธิเสรีภาพของบุคคลไม่ก้าวก่ายหน้าท่ีกัน ไม่อ้างอ านาจบาตรใหญ่ ไม่ถืออภิสิทธ์ิใด ๆ ท้ังปวง 



วารสารวิจัยเพื่อพัฒนาสังคมและชุมชน  มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม ปีที่ 3 ฉบับที่ 1(5) เดือน สิงหาคม พ.ศ. 2558 – มกราคม พ.ศ. 2559 
Journal of Research for Development Social and Community,  Rajabhat Mahasarakham University Vol.  3  No. 1(5)  August   2015 –  January 2016 
………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………… 

29 
 

6. ทิฏฐิสามัญญตา หมายถึง มีความคิดเห็นเป็นอย่างเดียวกันคิดในสิ่งท่ีตรงกัน ปรับมุมมองให้ตรงกัน 
รู้จักแสวงหาจุดร่วมและสงวนไว้ซึ่งจุดตา่งของกันและกันไมย่ึดถือความคิดของตนเป็นใหญ ่รู้จักยอมรับฟังความ
คิดเห็นของคนอ่ืนอยู่เสมอ 

หลักธรรมทั้ง 6 ประการข้างต้น เป็นหลักธรรมส าหรับการเสริมสร้างความสามัคคีและความเป็น
ปึกแผ่นให้เกิดขึ้นในสังคมอันจะน ามาซึ่งความสุข ความสันติ ความมั่นคงและความเจริญก้าวหน้าทั้งหลายทั้ง
ปวง สังคมที่เราอยู่ในปัจจุบันนี้คงจะมีความสงบสุขและน่าอยู่มากกว่านี้ยิ่งนัก ถ้าหากว่าคนไทยทุกคน เรียนรู้ที่
จะอยู่ร่วมกันอย่างสันติ เข้าอกเข้าใจซึ่งกันและกัน ยอมรับในความแตกต่างซึ่งกันและกัน ช่วยเหลือกันให้
ก าลังใจซึ่งกันและกัน และรู้จักการให้อภัยกันอยู่ตลอดเวลา ขอให้ทุกท่านมาร่วมมือกันพัฒนาสงัคมของพวกเรา
ให้มีความอบอุ่นและน่าอยู่กันเถิด โดยการเสริมสร้างความสามคัคีเป็นน้ าหนึ่งใจเดียวกันให้เกิดขึ้นในสังคม แล้ว
พวกเราจะได้พบกับสันติภาพและความอบอุ่นที่แต่ละคนต่างก็ปรารถนาและใฝ่ฝันหากันอยู่ตลอดมา 

 
เอกสารอ้างอิง 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระครูนิภาสธรรมาธิมุต (อ าพร ปริมุตฺโต). (2553). การแก้ไขปัญหาความขัดแย้งในครอบครัวตามหลักธรรม
ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท วิทยานิพนธ์ บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

พระครูปลัดไพฑูรย์ เมธิโก (มหาบุญ). (2557). พรหมวิหาร : ธรรมแนวทางการแก้ไขความขัดแย้งของ
สังคมไทย วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์. ปี
ที่ 1 (ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2557) หน้า 56.  

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


	1.cover-front
	2.-ส่วนหน้า
	3.-สารบัญ
	4.1-บทความวิชาการ
	4.2-บทความวิจัย
	4.3-บทวิจารณ์หนังสือ
	5.-ส่วนท้าย
	6.ใบสมัครสมาชิก
	7.cover-back



