
 321 

“ลำพวน”  บทบาทหน้าที่และการผลิตซ้ำเพื่อการสืบทอดอัตลักษณ์ของชาวไทยพวน 
ในพ้ืนที่ภาคกลางของประเทศไทย 

“Lam Phuan” Roles and Reproduction for Inheriting Thai Phuan Identity in 
Central Region of Thailand 

 

อารีวรรณ  หัสดิน1* 
Areewan  Hussadin  

 
 
 
 
 

บทคัดย่อ 
 

การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์บทบาทหน้าที่ และปัจจัยที่ส่งผลต่อการผลิตซ้ำลำพวนเพื่อการสืบทอด               
อัตลักษณ์ของชาวไทยพวน โดยการสัมภาษณ์แบบเจาะลึกกลุ ่มผู ้ให้ข้อมูลหลัก ประกอบด้วย (1) หมอลำ หมอแคน                              
(2) กลุ่มเยาวชนในพื้นที่ ผู้สนใจสืบทอดลำพวน (3) กลุ่มผู้นำชุมชน และ (4) กลุ่มผู้มีส่วนเกี่ยวข้องกับการส่งเสริมสนับสนุน
กิจกรรมการอนุรักษ์และสืบทอดลำพวน พื้นที่ศึกษา ได้แก่ จังหวัดนครนายก จังหวัดสระบุรี จังหวัดสิงห์บุรี จังหวัดสุพรรณบุรี 
และจังหวัดลพบุรี  โดยเก็บรวบรวมข้อมูลตั้งแต่เดือน มกราคม 2560–พฤษภาคม 2561  และเดือนมกราคม 2562-ธันวาคม 
2562 และเดือนพฤศจิกายน 2564-เมษายน 2565 ผลการวิจัยพบว่า ลำพวนยังมีบทบาทหน้าที่ต่อสังคมและปัจเจกบุคคล
อย่างต่อเนื่องตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบัน  แต่มีการปรับเปลี่ยนหรือเปลี่ยนแปลงรูปแบบบทบาทหน้าที่ไปบ้างตามการเปลี่ยนแปลง
ของสังคม รวมทั้งมีบทบาทหน้าที่ใหม่ที่เพิ่มเข้ามา ได้แก่ (1) ด้านการท่องเที่ยว (2) ด้านการอนุรักษ์ (3) ด้านการผลิตซ้ำ
วัฒนธรรม (4) ด้านการเป็นงานอดิเรก และ (5) ด้านการเป็นกิจกรรมเสริมหลักสูตร ปัจจัยที่ส่งผลต่อการผลิตซ้ำลำพวน คือ  
(1) ปัจจัยภายใน คือ ความสมบูรณ์ขององค์ประกอบการละเล่นลำพวนที่บ่งบอกถึงอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ ( 2) ปัจจัย
ภายนอก ได้แก่ การสนับสนุนจากภาครัฐ หน่วยงานด้านการศึกษา และภาคธุรกิจ  ลำพวนจึงเป็นทุนทางวัฒนธรรมที่ถูกนำมา
ผลิตซ้ำในทุกพื้นที่ภาคกลางของประเทศไทย 
 

คำสำคัญ : ลำพวน ; บทบาทหน้าท่ี ; การผลิตซ้ำวัฒนธรรม ; การสืบทอดอัตลักษณ์ ; ไทยพวน 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
อาจารย ์ คณะศิลปศาสตร์  มหาว ิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลธัญบุรี , Lecturer, Faculty of Liberal Arts, Rajamangala University of 
Technology Thanyaburi 

 



322 
 

ABSTRACT 
 

The purpose of this research was to analyze the roles and factors affecting the reproduction of Lam 
Phuan for inheriting the identity of Thai Phuan people using in-depth interview. The key informants consisted 
of (1) the folksingers (Mor Lam) and the reed mouth organ players (Mor Kan), (2) groups of local juveniles 
who were interested in inheriting Lam Phuan, (3) groups of local leaders, and (4) groups of people who were 
involved in promoting and supporting the conservation and inheritance Lam Phuan activities. The study 
areas were in Nakhon Nayok, Saraburi, Sing Buri, Suphanburi, and Lopburi. The data were collected from 
January 2017 - May 2018, January 2019 - December 2019, and November 2021 - April 2022. The result 
revealed that Lam Phuan still play the roles towards social and individuals since to the past to present. 
However, there are some transformations and changes in roles according to social variation. Moreover, there 
were new roles were added in such as (1) tourism, (2) conservation, (3) cultural reproduction, (4) hobby, and 
(5) extra-curricular activities. The factors affecting Lam Phuan reproduction were: (1) the internal factors i.e. 
the integrity of Lam Phuan plays’ components which indicated ethnic identity, and (2) the external factors 
i.e. the support from the government, education institutes, and business sectors. Lam Phaun was, therefore, 
the cultural capital that was reproduced in every area of the central region of Thailand. 
 

Keywords : Lam Phuan ; Roles ; Cultural Reproduction ; Inheriting identity ; Thai Phuan 
 

บทนำ 
 

ลำพวน เป็นการละเล่นของชาวพวนที่มีการเล่นกันมาในสมัยก่อนตั้งแต่เมื ่อครั ้นยังอาศัยอยู่ที่ เมืองเชียงขวาง  
ประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ก่อนจะมีการกวาดต้อนคนพวนเข้ามาในประเทศไทย การละเล่นลำพวน              
เป็นการขับร้องบทกลอนควบคู่กับการเป่าแคน โดยใช้ภาษาพวนเป็นภาษาในการขับร้อง การขับร้องดังกล่าวเรียกว่า “ลำ”   
ลำ เป็นการขับร้องเพลงพื้นบ้านในกลุ่มชาติพันธุ์ลาวท่ีนิยมมาตั้งแต่ในอดีต เป็นลักษณะการคิด (ด้น) กลอนสดในการถ่ายทอด
เรื ่องราวในชีวิต ไม่ว่าจะเป็นการบรรยายด้านความเป็นอยู่ ความงามของธรรมชาติ  การเกี ้ยวพาราสี การแสดงอารมณ์
ความรู้สึก เป็นต้น (Junna, interview May 19, 2017) รูปแบบการละเล่นลำพวนมีเอกลักษณ์เฉพาะตัวที่ต่างจากหมอลำ            
ของคนลาวในภาคอีสาน เช่น ดนตรี การละเล่นลำพวนจะมีเครื่องดนตรีสำคัญ คือ แคน หมอแคนและหมอลำเปรียบเสมือน
ของคู่กันที่ขาดกันไม่ได้ การเป่าแคนจะใช้ทำนองพวนในการเป่า แคนใช้เหมือนกัน (เต้าเดียวกัน) แต่เสียงการเป่าระหว่าง
ทำนองพวนและทำนองลาวจะมีจังหวะแตกต่างกัน  ทำนองพวนจะมีจังหวะช้า เนิบ ไม่เหมือนกับจังหวะแคนของภาคอีสาน             
ที ่เน้นความเร้าใจ สนุกสนาน แคนพวนจะมีเอกลักษณ์ในการเป่าคือ ความไพเราะอ่อนหวาน เชื ่องช้า ค่อยเป็นค่อยไป                 
การลำพวนมีท่วงท่าทำนองออดอ้อน คร่ำครวญ เสียงคนและเสียงแคนจะหยดุพร้อมกันเมือ่จบวรรค และเมือ่เริ่มวรรคใหมเ่สยีง
คนและเสียงแคนก็จะเริ่มพร้อมๆ กัน (Kanha, interview April 25, 2017) เอกลักษณ์ของการละเล่นลำพวนอีกอย่างหนึ่งคือ 
การดึงผู้ชมเข้ามามีส่วนร่วมกับการละเล่น ที่เรียกว่า “ลูกรับ” ที่จะคอยทำหน้าที่รับลูกหมอลำพวน ด้วยการร้องรับ “ฮี้ว...” 
ด้านเนื้อหา ในการลำพวนจะมี 2 แบบ คือแบบลำพื้นหรือลำเรื่อง (เป็นการนำนิทานพ้ืนบ้านหรือหรือเรื่องจักรๆ วงศ์ๆ มาร้อง) 
และลำด้น (การคิดกลอนสดตามวาระโอกาสของการละเล่นหรือสถานการณ์นั้น) (Joomthong, 2017)   

การละเล่นลำพวนในอดีตเป็นไปเพื่อสร้างความสนุกสนาน สร้างบรรยากาศให้กับงาน หรือชุมชน ในอดีตลำพวน              
จึงทำหน้าท่ีเป็นสื่อของชุมชนที่เช่ือมโยงระหว่างชุมชนกับคนในชุมชน เพื่อสื่อสารบอกเล่าให้เกิดการรับรู้ร่วมกัน การทำหน้าที่
ของลำพวนที่มีต่อชุมชนยังคงมีบทบาทสำคัญมาอย่างต่อเนื่อง ถึงแม้ว่าหน้าที่บางอย่างที่เคยมีมาในอดีตอาจเปลี่ยนแปลง              
ไปตามยุคสมัย แต่หน้าที่บางอย่างลำพวนก็ยังคงทำหน้าท่ีรับใช้ชุมชนมาอย่างต่อเนื่อง  ลำพวน  เป็นการละเล่นเพียงหนึ่งเดียว
ของกลุ่มชาติพันธุ ์พวนที่พบเห็นได้ในทุกพื้นที่และเป็นที่รู ้จักร่วมกันในฐานะการละเล่ นพื้นบ้านของกลุ่มชาติพันธุ ์พวน                       
ที่ยังสามารถพบเห็นได้อย่างต่อเนื่องตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบัน ถึงแม้ปัจจุบันลำพวนจะไม่ได้มีวัตถุประสงค์ในการละเล่นเพื่อให้  
ความสนุกสนานในฐานะการละเล่นพ้ืนบ้านเหมือนในอดีต แต่เป็นการเพิ่มวัตถุประสงค์การละเล่นท่ีต้องการแสดงให้คนรุ่นหลัง
ได้รู้จักการละเล่นของกลุ่มชาติพันธุ์พวนว่ามีลักษณะอย่างไร มีการปรับเปลี่ยนวัตถุประสงค์ของการละเล่นที่มากกว่าความรื่น
เริงเป็นการถ่ายทอดศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น รวมถึงมีการปรับประยุกต์ในด้านเนื้อหาและจังหวะรวมถึงนำเครื่องดนตรีสมัยใหม่



 323 

เข้ามาเพื่อปรับตัวตามยุคสมัยและเพื่อให้คนรุ่นใหม่ได้เข้าถึงได้ง่ายขึ้น แต่ความทรงจำในฐานะลำพวนคือสิ่งบ่งบอกตัวตน              
ของกลุ่มชาติพันธ์ุพวนยังคงถูกถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่นอยู่เสมอ (Joomthong, interview March 17, 2017) 

บทความนี้ส่วนหนึ่งมาจากงานวิจัยเรื ่องบทบาทและสถานภาพของสื ่อการแสดงพื ้นบ้านลำพวน กรณีศึกษา               
อำเภอปากพลี จังหวัดนครนายก ได้ร ับทุนสนับสนุนการวิจ ัยจากสถาบันวิจ ัยและพัฒนา  มหาวิทยาลัยเทคโนโลยี                           
ราชมงคลธัญบุรี ในฐานะลำพวนเป็นการละเล่นของชุมชนที่บ่งบอกถึงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาวไทยพวน (ไทยพวน
ใช้เรียกกลุ่มชาติพันธ์ุพวนที่อาศัยอยู่ในประเทศไทย) สะท้อนผ่านเรื่องราวในบทลำอันบ่งบอกถึงวิถีชีวิต ค่านิยม ความเช่ือของ
กลุ่มที่ถูกถ่ายทอดและผลิตซ้ำผ่านการละเล่นลำพวนเรื่อยมา ดังนั้นการที่ลำพวนยังคงมีบทบาทหน้าที่บางอย่างที่สำคัญต่อ
ชุมชนจึงเป็นสิ่งที่ส่งผลต่อความต้องการให้ดำรงอยู่เพื่อความเป็นตัวตนของกลุ่ม การวิเคราะห์บทบาทหน้าที่ลำพวนคือการ
พิจารณาถึงความรับผิดชอบและการทำหน้าที่ของลำพวนที่มีต่อปัจเจกบุคคลและชุมชน และการศึกษาปัจจัยที่ส่งผลต่อการ
ผลิตซ้ำลำพวน จึงเป็นวัตถุประสงค์ของการศึกษาครั้งนี้เพื่อก่อให้เกิดองค์ความรู้ความเข้าใจในบทบาทหน้าที่ของวัฒนธรรม
ชุมชนที่นำไปสู่การผลิตซ้ำวัฒนธรรมและสืบทอดวัฒนธรรมที่แต่ละชุมชนสามารถนำไปพิจารณาและปรับประยุกต์ให้เหมาะสม
กับบริบทของชุมชน เป็นแนวทางในการสืบทอดวัฒนธรรมพื้นบ้านของตนให้เข้มแข็งเพื่อการคงอยู่ต่อไป 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
1. เพื่อวิเคราะห์บทบาทหน้าท่ีของลำพวนที่ส่งผลต่อการผลติซ้ำลำพวน  
2. เพือ่ศึกษาปัจจัยที่ส่งผลต่อการผลิตซ้ำลำพวนเพื่อการสืบทอดอตัลักษณ์ของชาวไทยพวนในยุคปัจจบุัน 

 

เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
 

ทฤษฎีบทบาทหน้าท่ีของคติชน (Theories of Folklore) 
 วัฒนธรรมพื้นบ้านเป็นส่วนหนึ่งของคติชน  ที่เป็นชุดองค์ความรู้ (Set of Features) ที่ประกอบขึ้นมาจนกลายเป็น
วัฒนธรรมประจำชาติ (Lévi-Strauss, Propp and Liberman, 1997) ที่มีความสำคัญไม่ว่าจะหมายถึงการเป็นรูปแบบของ
การสื่อสารที่มีความพิเศษอย่างหนึ่ง ซึ่งสอดแทรกอยู่ในการใช้ชีวิตแต่ละวันของผู้คน  รวมถึงคติชนนั้นเป็นสิ่งที่ผลต่อค่านิยม
ของคนในสังคม และคติชนเหล่านี้เองเป็นสิ่งที่สามารถส่งผลต่อสังคมได้ถ้าหากมีการเผยแพร่เรื่องร าวนั้นๆ ให้ผู้คนได้รับรู้                
ซึ่งสามารถระบุให้เห็นถึงเอกลักษณ์ของกลุ่มชนนั้นๆ ได้ อีกทั้งยังเป็นสิ่งท่ีส่งผ่านประวัติศาสตร์และก่อให้เกิดความสำคัญในการ
รักษาเอาไว้ซึ่งเอกลักษณ์นั้นๆ อีกด้วย วัฒนธรรมพื้นบ้านนับเป็นเครื่องมือสำหรับส่งผ่านวัฒนธรรมต่างๆ ทั้งในส่วนของตำนาน
ปรัมปรา ความทรงจำทางประวัต ิศาสตร์  โดยสามารถแบ่งออกได้เป็น 4 ประเภท (Duc and Thanh, 2020) ได้แก่                      
1. การแสดงผ่านภาษา (การใช้เสียง) เรื ่องเล่าตลก ตำนาน มหากาพย์ พงศาวดาร สำนวน บทเพลงพื ้นบ้าน สุภาษิต                 
2. การจัดแสดงโดยใช้ดนตรีประกอบเช่น การขับร้องเพลงพื้นบ้านที่มีดนตรีมหรสพประกอบ 3. การแสดงออกผ่ านการใช้
ท่าทาง (Body Language) เช่น ละคร การเต้นหรือการร่ายรำ การละเล่นพื้นบ้าน หรืองานเทศกาลของหมู ่บ้าน และ                      
4. ผลงานทางศิลปะ เช่น รูปภาพ การระบายสี การแกะสลัก เครื่องดนตรี หุ่นปั้น เป็นต้น  ด้านบท บาทหน้าที่ของคติชน                 
แบ่งออกเป็น 4 ด้านหลัก (Dundes ,1965) ได้แก่ 1)  สร้างความบันเทิงและความสนุกสนาน 2) รักษาและคงไว้ซึ่งวัฒนธรรม 
3) ให้การศึกษาและความรู้  4) การคงเอาไว้ซึ่งเสถียรภาพของวัฒนธรรม  ซึ่งบทบาทหน้าที่ของคติชน  ได้ส่งเสริมให้เกิด               
ความเป็นปึกแผ่นของสังคมตามทฤษฎีหน้าที่นิยม  (Functionalism)  ที่กล่าวไว้ว่า การอธิบายโดยทั่วไปเกี่ยวกับสังคมนั้น            
ควรที่จะต้องมีการเสริมด้วยการอธิบายในเชิงบทบาทหน้าที่ด้วย เนื่องจากปรากฎการณ์ทางสังคมนั้นไม่สามารถที่จะนำมาใช้  
ในการอธิบายถึงที่มาที่ไปของสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นได้ เหตุเพราะมีหลายสิ่งที่ไม่สามารถระบุได้ว่าเกิดขึ้นมาเพราะอะไร เนื่องจาก
เป็นเพียงแค่การสนองต่อความต้องการเพียงเท่านั้น (Durkheim, 1982) เช่นเดียวกับแรดคลิฟฟ์-บราวน์ ที่ให้ความสำคัญกับ
โครงสร้าง-หน้าที่นิยม (Structural - Functionalism) จุดเน้นของแรดคลิฟฟ์-บราวน์  คือการมองสังคมเปรียบเทียบกับ
สิ่งมีชีวิต โดยการเปรียบเทียบระบบการทำงานของอวัยวะต่างๆ ในร่างกายมนุษย์เทียบกับสังคมว่า ในการทำงานของระบบ
ต่างๆ ล้วนแต่ประกอบไปด้วยโครงสร้างส่วนต่างๆ ที่มีหน้าที่ของตนเอง ดังนั้นการทำงานของส่วนต่างๆ ของระบบจำเป็นตอ้ง
ทำงานอย่างประสานและสอดคล้องกันเพ่ือให้ระบบสามารถดำรงอยู่ต่อไปได้  สังคมก็ประกอบไปด้วยระบบต่างๆ ที่มีโครงสร้าง
ที่ต้องทำหน้าที่ขับเคลื่อนในส่วนของตนเองเช่นกัน (Santasombat, 1998 as cited in Phonjareon, 2022) ดังนั้นการศึกษา
บทบาทหน้าท่ีของลำพวนท่ีมีต่อปัจเจกบุคคลและชุมชน จะช่วยอธิบายถึงการดำรงอยู่ของลำพวนในสังคมได้ว่า เพราะการยังมี
บทบาทหน้าท่ีบางอย่างจึงทำให้วัฒนธรรมของชุมชนนั้นยังถูกสืบทอดโดยคนในชุมชนต่อไป 
 
 



324 
 

แนวคิดการผลิตซ้ำทางวัฒนธรรม (Cultural Reproduction Concept) 
วัฒนธรรม คือ การผลิตและผลิตซ้ำที่มีการส่งผ่านข้อมูลผ่านตัวแทนสาธารณะที่มีการแพร่กระจายไปอย่างแพร่หลาย  

โดยกลไกการทำงานของทฤษฎีการผลิตซ้ำวัฒนธรรมจะอยู่ในรูปแบบการขัดเกลาทางสังคมที่ได้รับการถ่ายทอดผ่านการเรยีนรู้
ทางสังคมจากรุ่นสู่รุ่น (Patterson, 1967) Bourdieu กล่าวถึง ทฤษฎีการผลิตซ้ำทางวัฒนธรรมว่าเป็นกระบวนการทางสังคมที่
วัฒนธรรมนั้นได้รับการนำมาผลิตซ้ำและส่งผ่านต่อไปยังคนรุ่นอื ่นๆ และการผลิตซ้ำทางวัฒนธรรมอาจเกิดขึ ้นจากการ
เปลี่ยนแปลงของถิ่นที่อยู่อาศัย พื้นเพทางสังคมและพื้นเพทางวัฒนธรรมซึ่งก่อให้เกิดเป็นเอกลักษณ์ของกลุ่มคนและชาติพันธุ์
ขึ้นมา (Bourdieu, 1973) ในขณะที่ที่เรย์มอนด์ วิลเลียมส์ (Raymond Williams) นักวิชาการวัฒนธรรมศึกษาได้นำมโนทัศน์
ของสำนักมาร์กซิสม์ ว่าด้วยเรื่อง “การผลิต” ในทางเศรษฐกิจ มาสู่ความหมาย “การผลิต” ทางวัฒนธรรมและวิถีชีวิต โดยมอง
ว่า  วัฒนธรรม ไม่ใช่สิ่งที่เกิดขึ้นได้เอง แต่วัฒนธรรมนั้นต้องมีวัตถุที่ใช้ในการสร้างตัวเองเช่นเดียวกับการผลิตในระบบเศรษฐกิจ
ที่ต้องประกอบด้วยปัจจัยการผลิต การผลิตซ้ำทางวัฒนธรรมเป็นสิ่งจำเป็นเพราะกระบวนการผลิตซ้ำถือเป็นกลไกสำคัญในการ
สืบทอดวัฒนธรรมให้คงอยู่ต่อไป เพราะการผลิตซ้ำคือการทำให้วัฒนธรรมนั้นยังคงมีอยู่ เป็นอยู่ เห็นอยู่ในการรับรู้ของคนเมื่อ
วัฒนธรรมตัวหนึ่งยังคงถูกผลิตซ้ำไปซ้ำมาอยู่เสมอ วัฒนธรรมนั้นจะถูกจดจำและไม่หายไปจากการรับรู้ของคน ดังนั้นการที่
วัฒนธรรมใดจะสามารถดำรงอยู่ได้หรือไม่ ก็ข้ึนอยู่ว่าวัฒนธรรมนั้นมีโอกาสผลิตซ้ำตนเองเพื่อการสืบทอดหรือไม่   และที่สำคัญ
ในการผลิตซ้ำแต่ละครั้งจะต้องผ่านกระบวนการเลือกสรรวัฒนธรรมที่จะนำมาในการผลิตซ้ำ  โดยยึดหลักสิทธิของเจ้าของ
วัฒนธรรมที่เป็นผู้เลือกสรรวัฒนธรรมในการผลิตซ้ำเพื่อการสืบทอด  (Kaewthep, Pongkittiwiboon and Kitsoontorn, 2011)    

กรอบแนวคิดการวิจัย 
ทฤษฎีบทบาทหน้าที่ของคติชนและแนวคิดการผลิตซ้ำทางวัฒนธรรม  จึงเป็นกรอบแนวคิดที่ใช้ในการศึกษาครั้งนี้

เพื่อค้นหาคำตอบการผลิตซ้ำลำพวน ว่ามีปัจจัยอะไรที่ทำให้ลำพวนถูกเลือกนำมาผลิตซ้ำในฐานะตัวแทนทางวัฒนธรรมที่
เป็นอัตลักษณ์สะท้อนความเป็นตัวตนของกลุ่มชาติพันธ์ุพวนในพื้นที่ภาคกลางของประเทศไทย ดังภาพท่ี 1 

 
 

 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 กรอบแนวคิดการวิจัย 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 

กลุ่มเป้าหมายและกลุม่ผู้ให้ข้อมลูหลัก 
1. กลุ่มเป้าหมายในการวิจัยนี้ประกอบด้วย (1) กลุ่มผู้ถ่ายทอดลำพวน (หมอลำ,หมอแคน) (2) กลุ่มผู้ทำหน้าที่             

สืบทอดลำพวน ประกอบด้วย กลุ่มเยาวชนในพื้นที่และผู้สนใจสืบทอดลำพวน (3) กลุ่มผู้นำชุมชน และ (4) กลุ่มผู้มีส่วน
เกี ่ยวข้องกับการส่งเสริมสนับสนุนกิจกรรมการอนุรักษ์และสืบทอดลำพวน  ที ่ยินดีให้สัมภาษณ์ โดยใช้วิธีการเลือก
กลุ่มเป้าหมายด้วยเทคนิคการเลือกแบบเจาะจง (Purposive Sampling) ผู้ที่มีความเกี่ยวข้องโดยตรงกับการดำรงอยู่และการ
ผลิตซ้ำลำพวน 

2. กลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key informants) ประกอบด้วยบุคคล 4 กลุ่ม โดยมีการกำหนดคุณสมบัติผู้ให้ข้อมูลหลัก
ดังนี้   

2.1. กลุ่มบุคคลที่เป็นผู้ถ่ายทอดลำพวน ประกอบด้วย หมอลำ จำนวน 15 คน และหมอแคน จำนวน 8 คน และ
ลูกรับ จำนวน 20 คน โดยมเีกณฑใ์นการคัดเลือกคือเป็นผู้ทำหน้าท่ีแสดงลำพวนในตำแหน่งของหมอลำ หมอแคน และลูกรับที่
มีส่วนร่วมในการละเล่นลำพวนของชุมชนอย่างต่อเนื่องไม่น้อยกว่า 5 ปี 

2.2 กลุ่มผู้ทำหน้าที่สบืทอดลำพวน ประกอบด้วย กลุม่เยาวชนในพ้ืนที่และผูส้นใจสืบทอดลำพวน จำนวน 20 คน  
2.3 กลุ่มผู้นำชุมชน ที่มีส่วนสนับสนุนให้เกิดการดำรงอยู่ของลำพวนในรูปแบบต่างๆ จำนวน 18 คน 

-  บทบาทหนา้ที่ของลำพวนที่มีต่อ
บุคคลและชุมชน 
- ปัจจัยภายในของลำพวน 

- ปัจจัยภายนอกของลำพวน 

การผลิตซ้ำลำพวนเพือ่การสืบทอด       
อัตลักษณ์ของชาวไทยพวน 

 

การดำรงอยู่ของอัตลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมของชาวไทยพวน 



 325 

2.4 กลุ่มผู้มีส่วนเกี่ยวข้องกับการส่งเสรมิ สนับสนุนกิจกรรมการอนุรักษ์และสบืทอดลำพวน ทั้งภาครัฐและเอกชน 
จำนวน 15 คน เช่น องค์การบริหารส่วนตำบล โรงพยาบาลส่งเสริมสุขภาพตำบล สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัด ศูนย์วัฒนธรรม
เฉลิมราชย์วัดฝั่งคลอง มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ชมรมไทยพวนแห่งประเทศไทย โรงแรมและรีสอร์ตในจังหวัด 

พื้นที่ในการศึกษาครั ้งนี ้ ได้แก่ ชุมชนไทยพวนในพื ้นที ่ภาคกลางของประเทศไทย ได้แก่ อำเภอปากพลี                  
จังหวัดนครนายก อำเภอหนองโดน จังหวัดสระบุรี อำเภอพรหมบุรี จังหวัดสิงห์บุรี อำเภอบางปลาม้า จังหวัดสุพรรณบุรี และ
อำเภอบ้านหมี่ จังหวัดลพบุรี ซึ่งเป็นพื้นที่ชุมชนไทยพวนขนาดใหญ่ และยังเป็นพื้นที่ที ่ยังมีสื่อการแสดงพื้นบ้านลำพวน                
แสดงให้เห็นอยู่อย่างต่อเนื่อง     
 

เคร่ืองมือท่ีใช้ในการวิจัย   
การวิจัยครั ้งนี ้ใช้แบบสัมภาษณ์กึ ่งโครงสร้าง (Semi–structure) เป็นการร่างประเด็นคำถามเพื ่อสัมภาษณ์                      

กลุ่มผู ้ให้ข้อมูลหลักในแต่ละกลุ ่ม โดยเปิดโอกาสให้ผู ้ถูกสัมภาษณ์มีอิสระในการเล่าเรื ่อง ความคิดเห็นได้อย่างเสรี                                
โดยแบบสัมภาษณ์นี้ได้ผ่านการตรวจสอบคุณภาพของเนื้อหาจากผู้เชี่ยวชาญจำนวน 3 ท่านก่อนนำไปใช้เก็บรวบรวมข้อมูล   
จากการสัมภาษณ์   

 

การเก็บรวบรวมข้อมูล 
การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธีการรวบรวมข้อมูลในการสรุปผลการวิจัย                 

3 ขั้นตอนจาก 3 แหล่ง ได้แก่ ขั้นตอนที่ 1) รวบรวมข้อมูลจากแหล่งข้อมูลเอกสาร ได้แก่ หนังสือ ตำรา บทความงานวิจัย              
ที่เกี่ยวข้อง เพื่อสร้างแนวคำถามในการสัมภาษณ์เดี่ยวแบบเจาะลึก ขั้นตอนท่ี 2) รวบรวมข้อมูลจากแหล่งข้อมูลบุคคล โดยการ
สัมภาษณ์เดี่ยวแบบเจาะลึก (In-Depth Interviews) กลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key Informants) ผู้มีส่วนเกี่ยวข้องกับการดำรงอยู่
และผลิตซ้ำ “ลำพวน” ขั้นตอนท่ี 3) รวบรวมข้อมูลจากแหล่งข้อมูลภาคสนาม โดยการสำรวจพ้ืนท่ีชุมชน และการสังเกตแบบมี
ส่วนร่วม (Participant Observation) ในการแสดงลำพวนของชุมชนในช่วงเทศกาล  หรือการจัดงานด้านวัฒนธรรมของไทย
พวน รวมถึงกิจกรรมต่างๆ ที่เกี่ยวข้องในชุมชนและมีการนำการละเล่นลำพวนมาเป็นส่วนหน่ึงของงาน     

ระยะเวลาในการเก็บรวบรวมข้อมูลให้ครบตามวัตถุประสงค์ที่ศึกษา ตั้งแต่เดือน มกราคม 2560-พฤษภาคม 2561  
เก็บข้อมูลเพิ่มเติม มกราคม 2562-ธันวาคม 2562 และพฤศจิกายน  2564-เมษายน 2565  

 

การวิเคราะห์ข้อมูล 
นำข้อมูลที่ได้จากท้ัง 3 แหล่ง มาตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูลที่ได้จากระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพโดยใช้หลักการ

ตรวจสอบสามเส้าด้านวิธีการรวบรวมข้อมูล (Methodological triangulation) คือการใช้วิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลต่างๆ กัน  
เพื่อรวบรวมข้อมูลเรื่องเดียวกัน ซึ่งในการวิจัยครั้งนี้ใช้วิธีการรวบรวมข้อมูล 3 วิธี คือ วิธีการศึกษาจากเอกสาร การสัมภาษณ์
แบบเจาะลึก (In-depth Interviews) การสำรวจพ้ืนท่ีชุมชน และการสังเกตการณ์แบบมีสว่นร่วม (Participant Observation) 
เพื่อเป็นการตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูลในการจะนำมาวิเคราะห์ว่าข้อมูลที่ได้มาจากวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลที่แตกต่าง
กันจะสอดคล้องและเป็นไปในทิศทางเดียวกันหรือไม่ หลังจากนั้นจึงนำข้อมูลที่ได้จากการเก็บรวบรวมข้อมูลจากวิธีการต่างๆ 
กันมาสรุปและวิเคราะห์ร่วมกัน และนำเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูลแบบพรรณนา 
  

ผลการวิจัยและอภิปรายผลการวิจัย 
 

1. บทบาทหน้าท่ีของลำพวนท่ีส่งผลต่อการผลิตซ้ำลำพวน 
บทบาทหน้าที่ของลำพวนในปัจจุบัน พบว่า ลำพวนยังมีบทบาทหน้าที่ต่อบุคคล และสังคมอย่างต่อเนื ่อง                 

ตั ้งแต่อดีตถึงปัจจุบัน ถึงแม้บทบาทหน้าที่บางอย่างที่สืบเนื ่องมาจากอดีตจะมีการปรับเปลี่ยนหรือเปลี่ยนแปลงไปบ้าง                   
ตามการเปลี่ยนแปลงของสังคมแต่บทบาทดังกล่าวก็ยังคงอยู่อย่างต่อเนื่อง และมีการเพิ่มเติมบทบาทหน้าที่บางประการ                   
เข้ามาใหม่อันเป็นผลมาจากการเปลี่ยนแปลงของสังคมเช่นกัน ดังตารางที ่1 

 
 
 
   



326 
 

ตารางที่ 1 บทบาทหน้าท่ีของลำพวนในอดีตและปัจจบุัน 
 

ด้านบทบาทหน้าท่ี อดีต ปัจจุบัน 
1.  ด้านความบันเทิง  การผ่อนคลาย ✓ ✓ 
2.  ด้านการสร้างความเข้มแข็งทางวัฒนธรรม ✓ ✓ 
3.  ด้านการให้การศึกษา ✓ ✓ 
4.  ด้านการควบคุมสังคม ✓ ✓ 
5.  ด้านการรวมกลุ่มของคนในชุมชน ✓ ✓ 
6.  ด้านการสร้างอัตลักษณ์กลุ่ม ✓ ✓ 
7.  ด้านการสร้างพื้นท่ีให้กับคนหนุ่มสาว ✓ ✓ 
8.  ด้านการระบายความคับข้องใจและเก็บกด ✓ ✓ 
9.  ด้านการท่องเท่ียว  ­ ✓ 
10. ด้านการอนุรักษ์ภูมิปัญญาท้องถิ่น ­ ✓ 
11. ด้านการผลิตซ้ำวัฒนธรรม ­ ✓ 
12. ด้านการเป็นกิจกรรม  งานอดิเรก  และเป็นแหล่งรายได้เสริม   ­ ✓ 
13. ด้านการเป็นกิจกรรมเสริมหลักสูตรในระบบการศึกษา ­ ✓ 

 

จากตารางที่ 1 จะเห็นว่า บทบาทของลำพวนตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบัน  ลำพวนยังมีบทบาทหน้าที่ทางสังคมอยู่เสมอ 
เพียงแต่มีรูปแบบการทำหน้าที่ในแต่ละด้านที่มีการปรับเปลี่ยนในเชิงความสัมพันธ์หรือในรูปแบบที่เปลี่ยนไป แต่ยังคง
รักษาการทำหน้าที่ที่มีต่อระดับปัจเจกบุคคลและสังคมอย่างต่อเนื่อง  รวมทั้งการมีบทบาทหน้าที่ใหม่ที่เพิ่มเข้ามาอันเป็นผล
จากการเปลี่ยนแปลงของสังคม  ซึ่งบทบาทหน้าที่ของลำพวนที่ยังมีอยู่ในปัจจุบันถือเป็นปัจจัยสำคัญที่ทำให้ลำพวนถูกเลือก
เป็นตัวแทนของการละเล่นท่ีเป็นอัตลักษณ์ของชุมชนไทยพวนในประเทศไทยที่ถูกผลิตซ้ำเพื่อนำเสนอสู่สังคม สอดคล้องกับการ
อธิบายตามทฤษฎีหน้าท่ีนิยม (Functionalism) Durkheim (1982) ที่กล่าวไว้ว่า การอธิบายปรากฏการณ์ต่างๆ เกี่ยวกับสังคม
นั้นควรที่จะต้องมีการเสริมด้วยการอธิบายในเชิงบทบาทหน้าที่ด้วย  จึงจะทำให้เกิดความเข้าใจความเป็นไปของสิ่งนั้น                  
ดังนั ้นบทบาทหน้าที่ของลำพวนที่มีต่อปัจเจกบุคคลและชุมชน  จะช่วยอธิบายถึงการดำรงอยู่ของลำพวนในสังคมได้ว่า                                 
เพราะการยังมีบทบาทหน้าท่ีบางอย่างจึงทำให้วัฒนธรรมของชุมชนนั้นยังถูกสืบทอดโดยคนในชุมชนต่อไปอธิบายได้ดังนี้ 

1.1 บทบาทหน้าท่ีที่คงอยู่ของลำพวน คือ บทบาทหน้าท่ีที่ยังคงมีมาอย่างสืบเนื่องตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบัน ได้แก่   
(1) ด้านความบันเทิง การผ่อนคลาย ในอดีตเมื่อมีการร้องลำพวน จะเป็นการแสดงที่สร้างความสนุกสนานให้กับ 

ผู้แสดงและผู้ชมที่มีส่วนร่วมอย่างสนุกสนานในการละเล่นลำพวน ความสนุกอยู่ตรงที่ผู้ชมมีส่วนร่วมและเป็นส่วนหนึ่งของ
การละเล่นในการร้องรับกับหมอลำพวน แต่ในปัจจุบันบทบาทหน้าที่การให้ความบันเทิงสำหรับผู้ชมอาจลดน้อยลงและ                  
ไม่ใช่สุนทรียะในรูปแบบที่เกิดขึ้นเหมือนในอดีต แต่บทบาทหน้าที่ด้านความบันเทิงของลำพวนก็ยังคงอยู่ เพราะถึงแม้ผู้ชม                
ในยุคปัจจุบันจะมีทั้งคนในวัฒนธรรมไทยพวนและคนนอกวัฒนธรรมไทยพวน  เมื่อได้รับชมลำพวนก็ยังสามารถซึมซับความ
บันเทิงจากลำพวนได้จากบรรยากาศการละเล่นลำพวนเช่นกัน  นอกจากการรับชมในฐานะการเป็นการละเล่นที่หาชมได้ยาก
และมีเอกลักษณ์ ดังนั้นถึงแม้ระดับความบันเทิงเมื่อเทียบกับในอดีตจะลดน้อยลงแต่ก็ไม่ได้สูญหายไป สอดคล้องกับงานของ 
Hield (2010) ที่มีการพูดถึงบทบาทของสื่อพื้นบ้านในฐานะบทบาทด้านความบันเทิงทั ้งแก่ผู ้คนในกลุ่มและคนนอกกลุ่ม                    
ในฐานะนักท่องเที่ยวท่ีทำให้วัฒนธรรมพื้นบ้านถูกสร้างใหม่ในฐานะสินค้าทางวัฒนธรรมที่เป็นเอกลักษณ์ 

(2) ด้านการสร้างความเข้มแข็งทางวัฒนธรรม การละเล่นพื้นบ้านในฐานะวัฒนธรรมที่เป็นส่วนหนึ่งของคติชน  
ถูกมองว่ามีหน้าที่ในการตอบสนองความต้องการของมนุษย์ด้านจิตใจ  และวัฒนธรรมพื้นบ้านตัวอื่นๆ ล้วนมีส่วนในการสร้าง
ความเข้มแข็งและความมั่นคงทางวัฒนธรรมให้แต่ละสังคม (Nathalang, 2014 as cited in Naijarun and Chanarong, 
2018) ลำพวนก็เช่นเดียวกันที่ช่วยเสริมสร้างความเข้มแข็งทางวัฒนธรรมของกลุ่มชน ด้วยการผลิตซ้ำวัฒนธรรมพวนผ่าน
การละเล่นลำพวนที่ยังคงถูกนำเสนอออกสู่กลุ่มผู้ชมทั้งคนในและคนนอกวัฒนธรรมไทยพวน ไม่ว่าจะเป็นภาพสะท้อนของ             
กลุ่มชาติพันธุ ์พวนผ่านการนำเสนอประวัติศาสตร์ความเป็นมา วิถีชีวิตดั ้งเดิม ค่านิยม ความเชื ่อ พิธีกรรม การละเล่น                        
ผ่านบทร้องของลำพวนท่ีมีความยืดหยุ่น สามารถปรับแต่งเพ่ิมเติมตามที่หมอลำต้องการนำเสนอ ดังนั้นลำพวนจึงเป็นพื้นที่ผลิต
ชุดการรับรู้ทางวัฒนธรรมพวนให้กับกลุ่มผู้ชมได้จดจำวัฒนธรรมของกลุ่มไทยพวน ซึ่งส่งผลต่อการสร้างความเข้มแข็งและการ
ดำรงอยู่ของวัฒนธรรมพวนผ่านกระบวนการส่งต่อทางวัฒนธรรมในรูปแบบการละเล่นลำพวน สอดคล้องกับงานของ                    
Vatviroj, et al (2018) ศึกษาการวิเคราะห์บทบาทหน้าที่ของสื่อพื้นบ้าน : ศึกษากรณี เครือข่ายหนังตะลุง ศ.เทพศิลป์                 



 327 

จังหวัดสุราษฎร์ธานี (อดีตถึง พ.ศ.2546-ปัจจุบัน) ผลการวิจัยพบว่า บทบาทหน้าที่ของสื่อพื้นบ้านหนังตะลุงทำหน้าที่ธำรง
รักษาระบบวัฒนธรรมอันดีงามของคนภาคใต้อันนำไปสู ่ความเข้มแข็งทางวัฒนธรรมที ่มีการปฏิบัติสืบทอดต่อกันมา                          
ไม่ว่าจะเป็นการรักษาจารีตของการแสดงหนังตะลุง ผ่านพิธีกรรมความเชื่อที่นายหนังทุกคนให้ความเคารพ ตั้งแต่ความเช่ือ              
ในรูปตัวหนัง การปัดเป่าสิ่งไม่ดีก่อนการแสดง การหาทิศทางตำแหน่งของการวางโรง การไหว้ครู และการวางทิศทางอุปกรณ์
เครื่องดนตรีของการแสดงทุกสิ่งทุกอย่างล้วนต้องมีพิธีกรรมทั้งสิ้น รวมถึงค่านิยมความกตัญญูหนังตะลุงมักกล่าวถึงเสมอ                
ในวรรณกรรมหนังตะลุง คือ สาระเกี่ยวกับครูอาจารย์ และสถาบันพระมหากษัตริย์ 

(3) ด้านการให้การศึกษา ลำพวนยังคงมีบทบาทหน้าที่เหมือนในอดีต เพียงแต่การให้ข้อมูลหรือข่าวสารความรู้
ต่างๆ จะแตกต่างจากในอดีต  เพราะเป็นการนำเสนอเนื้อหาความรู้ที่สอดคล้องกับสถานการณ์ปัจจุบันมากขึ้น   การละเล่น
ลำพวนถูกใช้เป็นพื้นที่ในการสื่อสารข้อมูลสมัยใหม่ซึ่งเป็นกลยุทธ์สำคัญที่ทำให้ผู้ฟัง สามารถรับทราบถึงประวัติศาสตร์ของ
ชุมชนไทยพวน และอัตลักษณ์ชุมชนไทยพวนผ่านการละเล่นลำพวน ขณะที่อีกด้านก็ได้รับข้อมูลข่าวสารความรู้ในยุคสมัยใหม่
ไปพร้อมกัน  เช่น  บางหน่วยงานที่มาดูงานอยากให้หมอลำพวนด้นกลอนสดเพื่อให้ความรู้แก่ผู้ฟัง ณ ขณะนั้น เช่น ลำกลอน
แนะนำหมู่บ้าน ลำกลอนอาหาร 5 หมู่ บทบาทด้านการให้การศึกษาของลำพวนสอดคล้องกับงานวิจัยของ Naijarun and 
Chanarong (2018) ศึกษาบทบาทหน้าที่ของมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมในการสร้างอัตลักษณ์ชุมชน ตำบลหนองกะท้าว  
อำเภอนครไทย จังหวัดพิษณุโลก ทีพ่บว่า มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม ตำบลหนองกะท้าว อำเภอนครไทย จังหวัดพิษณุโลก 
ทำหน้าที่ถ่ายทอดเรื่องราวของท้องถิ่นตำบลหนองกะท้าว ให้กับคนรุ่นหลังได้ทราบถึงตัวตนและภูมิหลังของชุมชนว่าพวกเขา             
มีประวัติความเป็นมาอย่างไร ตั้งแต่ตำนานการตั้งชื่อหมู่บ้าน การอพยพและการเลือกตั้งรกรากที่ชุมชนนี้เพื่อสื่อสารให้กับ            
คนรุ่นหลังได้รับรู้ประวัติความเป็นมาและมีความภาคภูมิใจเกี่ยวกับรากเหง้าของตนเอง   

(4) ด้านการควบคุมสังคม ถึงแม้ว่าในปัจจุบันการควบคุมทางสังคมผ่านรูปแบบวัฒนธรรมชุมชนจะมีบทบาท
น้อยลง เนื่องจากมีวัฒนธรรมแบบเป็นทางการที่ทำหน้าที่ควบคุมทางสังคมในการอยู่ร่วมกันอย่างมีระเบียบแบบแผนมากขึ้น 
แต่บทบาทหน้าที่ของลำพวนในการควบคุมทางสังคมก็ยังมีอิทธิพลบางอย่างต่อคนบางกลุ่มโดยเฉพาะกลุ่มคนไทยพวนรุ่นเก่า             
ที่มีความเชื่อ ความศรัทธาต่อสิ่งที่ตนเคารพนับถือ  เพราะในการละเล่นลำพวนจะมีการด้นเนื้อหาต่างๆ ที่หลากหลาย เช่น              
ความเชื่อความศรัทธาท่ีมีต่อปู่ตาประจำหมู่บ้าน หรือความเช่ือความศรัทธาต่อเจ้าพ่อ  เจ้าแม่ของท้องถิ่น เช่น  เจ้าพ่อพระกาฬ 
(ลพบุรี) เจ้าพ่อขุนด่าน (นครนายก) เป็นต้น ดังนั้นการตอกย้ำถึงความเชื่อที่ยังคงส่งต่อจากรุ่นสู่รุ ่นจึงทำให้เกิดการควบคุม
พฤติกรรมของคนบางกลุ่มไม่ให้ทำอะไรที่อาจทำให้สร้างความไม่พอใจให้กับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ตนเองเคารพนับถือ   สอดคล้องกับ
ผลการวิจัยของ Khowdee and Dabut (2020) ศึกษาบทบาทของประเพณีบุญเดือนสามในชุมชนไทกะเลิง บ้านม่วง                
จังหวัดนครพนม ผลการวิจัยพบว่า ประเพณีบุญเดือนสามในชุมชนไทกะเลิงบ้านม่วง จังหวัดนครพนม มีบทบาท                           
ด้านการควบคุมทางสังคมด้วยความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษ ผีนา แม่โพสพ ผีตาแฮก แทรกอยู่ในประเพณีบุญเดือนสามที่ส่งผลให้
ผู้คนเกรงกลัวต่ออำนาจซึ่งส่งผลต่อการคงอยู่ของประเพณีที่เปรียบเสมือนเป็นการรักษาพิธีกรรมต่างๆ ที่เกิดขึ้นในประเพณี                   
บุญเดือนสาม ซึ่งความเชื่อดังกล่าวส่งผลต่อความเป็นระเบียบของคนในหมู่บ้านที่เป็นผลมาจากความยึดมั่นในจารีตประเพณี  
เช่น หากประพฤติไม่ดีต่อข้าว เช่นการตีข้าวทำให้ข้าวหล่น อาจทำให้แม่โพสพเสียใจและไม่มาดูแลรักษาท้องนาอีก 

(5) ด้านการรวมกลุ่มของคนในชุมชน ในอดีตการละเล่นพ้ืนบ้านของชาวไทยพวน  คือพ้ืนท่ีที่ทำให้คนในชุมชนได้
มีโอกาสพบปะพูดคุยกันอย่างพร้อมหน้าพร้อมตา เพราะสมัยก่อนการละเล่นพื้นบ้านจะมีการละเล่นถึง 7 วัน 7 คืน                       
คนในชุมชนจะหยุดทำงานและมารวมตัวกันทำบุญ จึงมีการละเล่นขึ้นเพื่อสร้างความผ่อนคลายจากความเหนื่อยล้าจากการ
ทำงานหนักมาตลอดปี (Junna, interview May 19, 2017) ลำพวนจึงมีบทบาทหน้าที่ด้านการรวมกลุ่มของคนในชุมชน                 
มาตั้งแต่ในอดีตถึงปัจจุบัน แต่จะแตกต่างตรงที่เป็นการรวมกลุ่มที่เกิดจากความตั้งใจที่ต้องการสืบทอดวัฒนธรรมของกลุ่ม
เพื่อให้การละเล่นที่ถือเป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ ์ยังคงได้รับการสืบทอดต่อไป ด้วยการจัดตั้งและรวมกลุ่มคนที่มี
อุดมการณ์เดียวกัน และมีเวลาที่จะทำหน้าที่สืบทอดการละเล่นลำพวนผ่านการเป็นส่วนหนึ่งของกลุ่มการละเล่น ไม่ว่าจะเป็น
หมอลำ  หมอแคน ลูกรับ เวลาที่มีงานต้อนรับนักท่องเที่ยว หรืองานวัฒนธรรม สอดคล้องกับผลการวิจัยของ Khowdee and 
Dabut (2020) ศึกษาบทบาทของประเพณีบุญเดือนสามในชุมชนไทกะเลิงบ้านม่วง จังหวัดนครพนม ผลการวิจัยพบว่า  
ประเพณีบุญเดือนสามในชุมชนไทกะเลิงบ้านม่วง จังหวัดนครพนมมีบทบาทต่อปัจเจกบุคคลและชุมชนหลายด้าน เช่น  
บทบาทด้านการรวมกลุ่มที่ประเพณีบุญเดือนสามจะเสริมสร้างความสมัพันธ์ของคนในชุมชนที่จะร่วมมือ  ร่วมแรงร่วมใจเตรียม
ของไปทำบุญที่วัด  และร่วมจัดขบวนแห่ปัจจัยเข้าวัดในวันสำคัญของชุมชนเป็นการแสดงออกถึงความสามัคคีของคนในชมุชน
ในการรวมกลุ่มกันเพ่ือสืบทอดประเพณีชุมชน 



328 
 

(6) ด้านการสร้างอัตลักษณ์กลุ่ม บทบาทหน้าที่ของลำพวนที่ชัดเจนและยังคงมีอย่างต่อเนื่องตั ้งแต่อดีต คือ 
บทบาทหน้าที่ด้านการสร้างอัตลักษณ์กลุ่มที่ปรากฏชัดเจน เพราะเป็นการละเล่นของกลุ่มชาติพันธุ์ที่บ่งบอกถึงการเปน็สมบัติ
ของชุมชนผ่านเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่บ่งบอกตัวตนของเจ้าของ ก็คือ “ภาษาพวน” ที่ไม่ว่าการปรับเปลี่ยนรูปแบบ                  
การแสดงลำพวนจะมีการเปลี่ยนแปลงจากอดีตจนถึงปัจจุบันมากน้อยเพียงใด แต่สิ่งหนึ่งที่ยังคงไว้ไม่เปลี่ยนแปลงก็คือการร้อง
ลำพวนที่ต้องใช้ “ภาษาพวน” เป็นภาษาในการแสดง ก่อให้เกิดความภาคภูมิใจในความเป็นคนพวนของผู้แสดง (หมอลำพวน,                  
หมอแคน) และกลุ่มผู้ชมที่เป็นคนพวน  บทบาทหน้าที่ด้านการแสดงอัตลักษณ์กลุ่มของวัฒนธรรมพื้นบ้านถือว่าเป็นบทบาท
พื้นฐานท่ีเป็นตัวสร้างเอกลักษณ์ที่แตกต่างกันของแต่ละกลุ่ม ไม่ว่าจะเป็นเรื่องของภาษาที่ใช้ในการขับร้อง รูปแบบการขับร้อง 
องค์ประกอบของผู้เกี่ยวข้องในการละเล่น  ความสำคัญของลำพวนในการแสดงอัตลักษณ์กลุ่มของชาวไทยพวน  คือ การเป็น
พื้นที่ของกลุ่มคนที่มีอัตลักษณ์ร่วมกัน ไม่ว่าจะเป็นการมีประวัติศาสตร์ร่วม ค่านิยมร่วม  การเป็นเจ้าของร่วม พื้นที่แห่งความ
สนุกสนานร่วมกัน สอดคล้องกับงานวิจัยของ Wetsayasirin (2018) ศึกษาการสร้างอัตลักษณ์คนใต้ผ่านหนังตะลุง ผลการวิจัย
พบว่า เครื่องหมายอัตลักษณ์คนใต้ทั้งสามด้าน ประกอบด้วย ด้านถิ่นที่อยู่อาศัย  ด้านตัวบุคคล และด้านโลกทัศน์ ทั้ง 3 ด้าน
เปรียบเสมือนชิ้นส่วนอัตลักษณ์แบบต่างๆ ที่ประกอบรวมกันขึ้นมาเพื่อแสดงให้เห็นถึงการเชื่อมร้อยความเป็นตัวตนของ                 
คนใต้ในพื้นที่รอบลุ่มน้ำทะเลสาบสงขลา ที่แม้จะมีความหลากหลายไปตามบริบทของพื้นที่ แต่ก็มีจุดร่วมที่ผสมผสานและ
แสดงอัตลักษณ์ของความเป็นคนใต้ในพ้ืนท่ีลุ่มเลสาบสงขลาได้เป็นอย่างดี  และสอดคล้องกับงานวิจัยของ Barmahalia (2018) 
ศึกษา Folk Media and Political Movement: A Case Study on the Bodos of North East India  ผลการวิจัยสนับสนนุ
ในประเด็นบทบาทหน้าที่ด้านการสร้างอัตลักษณ์กลุ่ม เนื่องจากกลุ่มชาติพันธุ์ในภูมิภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศ
อินเดียนั้นมีการใช้ภาษา วัฒนธรรม และประเพณี ของตนเองในการสื่อสารภายในกลุ่ม มีการใช้สื่อพื้นบ้านซึ่งเป็นการรวม              
กลุ่มกันของชนเผ่าและกลุ่มชาติพันธ์ุต่างๆ ท่ีแตกต่างไปจากพื้นท่ีอื่นๆ ในประเทศอินเดีย   

(7) ด้านการสร้างพื้นที่ให้กับคนหนุ่มสาว ปัจจุบันการละเล่นพื้นบ้านกับบทบาทหน้าที่ด้านการสร้างพื้นที่ให้กับ 
คนหนุ่มสาว อาจไม่ได้เป็นพ้ืนท่ีในการสร้างโอกาสให้หนุ่มสาวได้มีโอกาสพูดคุย พบปะแล้วเกิดการพัฒนาความสัมพันธ์โดยตรง
เหมือนในอดีต แต่ร่องรอยของการทำหน้าท่ีในการสร้างพื้นที่ให้คนหนุ่มสาวได้มีโอกาสได้พบกันผา่นกิจกรรมของเวทีการละเลน่
ลำพวนก็นับได้ว่าเป็นส่วนหนึ่งของการเปิดพื้นที่ เช่นเดียวกัน ซึ ่งอาจอยู่ในรูปแบบของกิจกรรมสัมมนาของหน่วยงานที่                     
ทำให้หนุ่มสาวได้มีโอกาสฝึกลำพวน หรือมีโอกาสได้รู้จักกันผ่านพื้นที่กิจกรรมซึ่งนับว่าบทบาทหน้าที่ของการละเล่นลำพวน
ยังคงทำหน้าที่ด้านการสร้างพื้นที่มาอย่างต่อเนื่องจนถึงปัจจุบัน 

(8) ด้านการระบายความคับข้องใจและเก็บกด ในอดีตการละเล่นพื้นบ้านคือพื้นที่ในการระบายความคับข้องใจ
และระบายความเก็บกดในบางสิ่งที ่มักใช้พื ้นที่การละเล่นพื้นบ้านในการปลดปล่อย ถึงแม้ว่าในปัจจุบันจะมีช่องทางที่
หลากหลายขึ้นในการระบายความคับข้องใจและเก็บกดในด้านต่างๆ แต่การละเล่นพื้นบ้านก็ยังทำหน้าที่นี้มาอย่างต่อเนื่อง  
เช่น  การลำกลอนลำพวนเพื่อเหน็บแนมความเป็นไปของสังคม หรือหยอกล้อวิพากษ์การเมืองเพื่อสร้างความสนุกสนาน  
สอดคล้องกับงานของ Naijarun and Chanarong (2018) ศึกษาบทบาทหน้าที่ของมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมในการ
สร้างอัตลักษณ์ชุมชน ตำบลหนองกะท้าว อำเภอนครไทย จังหวัดพิษณุโลก ที่พบว่า นิทานเรื ่องอิลุนอิหล้าของชุมชน                
ตำบลหนองกะท้าว ทำหน้าที่เป็นทางออกในการระบายความคับข้องใจของปัญหาครอบครัวที่มักเกิดขึ้นบ่อยครั้ง ยกตัวอย่าง
เมื่อลูกเขยเข้ามาอยู่ในบ้านภรรยา และภรรยาผู้นั้นมีน้องสาว พี่เขยกับน้องเมียมักจะแอบชอบพอกันและแอบมีความสัมพันธ์
กัน ดังนั้นนิทานเรื่องนี้จึงช่วยป้องปรามความขัดแย้งในครอบครัว คือ เป็นนิทานที่สอนไม่ให้น้องสาวคิดเกินเลยกับพี่เขย และ
การเปรียบเทียบวา่พี่เขยเป็นเหมือนงูนั้น หมายถึง พ่ีเขยเป็นผู้ชายท่ีเอาแต่ได้ ไม่รู้จักพอน่ันเอง 

1.2 บทบาทหน้าท่ีที่เพ่ิมมาใหม่ มคีวามเกี่ยวข้องกับปัจจัยภายนอกเป็นตัวสนับสนุนหลักให้เกดิการผลติซ้ำลำพวน  
ได้แก่   

(1) ด้านการท่องเที่ยว  ลำพวนกลายเป็นการละเล่นพื้นบ้านที่ถูกนำมาใช้ด้านการท่องเที่ยวเพื่อแสดง                      
อัตลักษณ์ของชุมชนไทยพวนเพื่อดึงดูดนักท่องเที่ยวในกิจกรรมต้อนรับนักท่องเที่ยว ผู้มาศึกษาดูงาน รวมถึงการท่องเที่ยว             
แบบโฮมสเตย์และรีสอร์ตของจังหวัด ลำพวนคือเอกลักษณ์ของชุมชนไทยพวนที่ชัดเจนผ่านการร้อง การลำด้วยภาษาพวน                      
ซึ่งบทบาทหน้าที่ด้านการท่องเที่ยวของตัววัฒนธรรมพื้นบ้าน กล่าวได้ว่าเป็นบทบาทหลักในปัจจุบันที่ทำให้เกิดการผลิตซ้ำ             
ตัววัฒนธรรมพื้นบ้านให้ยังมีชีวิตอยู่ในโลกสมัยใหม่ ที่เป็นสถานการณ์ที่เกิดขึ้นในทุกมุมโลก สอดคล้องกับงานวิจัยของ Shaika 
and Mishra (2020) ศึกษา Folklore and Mass media in Kashmir: A Quantitative Analysis ผลการวิจัยพบว่า บทบาท
ด้านการท่องเที่ยวสนับสนุนการดำรงอยู่ของวัฒนธรรมพื้นบ้านของประเทศอินเดีย ที่ว่าความร่ำรวยทางวัฒนธรรมพื้นบ้านของ
อินเดียและความงดงามของศิลปะพื้นบ้านอินเดียที่สะท้อนวิถีชีวิตชาวบ้านแบบดั้งเดิมที่เต็มไปด้วยเรื่องราวและประวัติศาสตร์  



 329 

ที่เป็นเอกลักษณ์ ได้ทำให้กลายเป็นจุดเด่น แปลกประหลาดที่หาดูไม่ได้ในวิถีชีวิตในยุคสมัยใหม่ และกลายเป็นเสน่ห์ดึงดูด               
ให้นักท่องเที่ยวแสวงหาความงดงามที่ไม่สามารถพบเจอได้ทั่วไป จึงทำให้วัฒนธรรมพื้นบ้านกลายเป็นจุดหมายปลายทางของ
นักท่องเที่ยว และวัฒนธรรมพื้นบ้านก็ถูกใช้เป็นสิ่งตอบสนองต่อความต้องการของผู้บริโภคเป็นหลักที่ทำให้เกิดการผลิตซ้ำ
วัฒนธรรมผ่านการละเล่นดังกล่าว ปรากฏการณ์การผลิตซ้ำลำพวนผ่านกระบวนการส่งต่อและส่งผลต่อการสร้างความเข้มแข็ง
ทางวัฒนธรรมสอดคล้องกับแนวคิดของ Bourdieu (1973) ที่กล่าวว่า การผลิตซ้ำทางวัฒนธรรมว่าเป็นกระบวนการทางสังคม
ที่วัฒนธรรมนั้นได้รับการนำมาผลิตซ้ำและผ่านต่อไปยังชนรุ่นอื่นๆ และการผลิตซ้ำทางวัฒนธรรมนั้นอาจเกิดขึ้นจากการ
เปลี่ยนแปลงของถิ่นที่อยู่อาศัย พื้นเพทางสังคมและพื้นเพทางวัฒนธรรมซึ่งก่อให้เกิดเป็นเอกลักษณ์ของกลุ่มคนและชาติพันธุ์
ขึ้นมา    

(2) ด้านการอนุรักษ์ภูมิปัญญาท้องถิ่น  ลำพวนกับบทบาทหน้าที่ในการอนุรักษ์ภูมิปัญญาท้องถิ่น มีความ
เกี่ยวข้องทางอ้อมเนื่องจากการดำรงอยู่ของการละเล่นลำพวนคือการรักษาวัฒนธรรมที่เป็นภูมิปัญญาท้องถิ่นด้านการละเล่น
พื้นบ้านเอาไว้ให้อยู่ในการรับรู้ของคนในสังคม  รวมถึงการตื่นตัวของคนในท้องถิ่นที่มีต่อการเปลี่ยนแปลงของสังคมอันเกิดจาก
กระแสโลกาภิวัฒน์ที่ได้ทำให้กระแสการอนุรักษ์วัฒนธรรมท้องถิ่นถูกปลุกขึ้นมาเพื่อท้าทายความทันสมัย  ด้วยการหันกลับมา
รื้อฟื้น ดูแลวัฒนธรรมท้องถิ่น  เห็นได้จากการจัดตั้งพิพิธภัณฑ์พื้นบ้านวัดฝั่งคลองจังหวัดนครนายก ในปีพ.ศ.2541 (ซึ่งเป็น
ชุมชนไทยพวนขนาดใหญ่และกลายเป็นชุมชนไทยพวนที่มีเครือข่ายทางสังคมอย่างเข้มแข็งในปัจจุบัน) และมีการพัฒนามาเป็น
มิวเซียมปะพวนในปัจจุบันเพื่อให้สอดคล้องกับยุคสมัยทำให้เกิดศูนย์การเรียนรู้วัฒนธรรมชุมชน  หรือพิพิธภัณฑ์พื้นบ้านไทย
พวนบ้านทราย  จังหวัดลพบุรี  สอดคล้องกับงานของ Vatviroj, et al (2018) ศึกษาการวิเคราะห์บทบาทหน้าท่ีของสื่อพ้ืนบา้น 
: ศึกษากรณีเครือข่ายหนังตะลุง ศ.เทพศิลป์ จังหวัดสุราษฎร์ธานี (อดีตถึง พ.ศ.2546-ปัจจุบัน) ผลการวิจัยพบว่า หนังตะลุง               
ได้ทำหน้าที่หลายอย่างให้แก่ชุมชนและสังคม เช่น การทำหน้าที่ให้การศึกษานอกรูปแบบแก่ประชาชน เพื่อร่วมเรียนรู้                  
ทางวัฒนธรรมเป็นการส่งเสริมการอนุรักษ์ภูมิปัญญาท้องถิ่นอีกรูปแบบหนึ่ง   

(3) ด้านการผลิตซ้ำวัฒนธรรม การผลิตซ้ำวัฒนธรรม คือ การทำให้วัฒนธรรมนั้นยังคงมีอยู่ เป็นอยู่ เห็นอยู่ใน
การรับรู้ของคน เมื่อวัฒนธรรมตัวหนึ่งยังคงถูกผลิตซ้ำไปซ้ำมาอยู่เสมอ วัฒนธรรมนั้นจะถูกจดจำและไม่หายไปจากการรับรู้              
ของคน ดังนั้นการที่วัฒนธรรมใดจะสามารถดำรงอยู่ได้หรือไม่ ก็ขึ้นอยู่ว่าวัฒนธรรมนั้นมีโอกาสผลิตซ้ำตนเองเพื่อการสืบทอด
หรือไม่ และที่สำคัญในการผลิตซ้ำแต่ละครั้งจะต้องผ่านกระบวนการเลือกสรรวัฒนธรรมที่จะนำมาในการผลิตซ้ำ โดยยึดหลัก
สิทธิของเจ้าของวัฒนธรรมที่เป็นผู้เลือกสรรวัฒนธรรมในการผลิตซ้ำเพื่อการสืบทอด (Kaewthep, Pongkittiwiboon and 
Kitsoontorn, 2011) จุดเด่นของลำพวน คือ เป็นการละเล่นที่มีความยืดหยุ่นสูง (หมอลำสามารถร้องคนเดียวได้ มีหมอแคน
หรือไม่มีก็ได้ บทร้องออกแบบได้ตามที่หมอลำต้องการ (ด้นสด)) พร้อมเล่นตลอดเวลา (ไม่ต้องมีการจัดเตรียมเวทีไม่มีอุปกรณ์) 
ดังนั้นลำพวนจึงสามารถถ่ายทอดเรื่องราวต่างๆ ตามแต่ที่หมอลำพวนต้องการนำเสนอ ทั้งความเชื่อ โลกทัศน์ วิถีจารีตของ              
คนพวน เนื้อหาทางวัฒนธรรมที่สะท้อนตัวตนของคนพวนจึงถูกผลิตซ้ำผ่านหมอลำที่มีภูมิหลังทางวัฒนธรรมดั้งเดิมของ                 
กลุ่มชาติพันธุ์พวนที่ถูกถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ ่น จากคนในสู่คนนอกวัฒนธรรม การที่ลำพวนมีความยืดหยุ่นสูงจึงทำให้สามารถ
ออกแบบเนื้อหาต่างๆ ได้อย่างหลากหลาย  เนื้อหาของวัฒนธรรมพวนจึงถูกนำมาผลิตซ้ำผ่านการละเล่นลำพวนได้ทุกโอกาส
และทุกยุคทุกสมัย บทบาทหน้าท่ีของลำพวนด้านการผลิตซ้ำวัฒนธรรมพวนสอดคล้องกับงานวิจัยของ Vatviroj et al (2018) 
ศึกษาการวิเคราะห์บทบาทหน้าที่ของสื่อพื้นบ้าน : ศึกษากรณีเครือข่ายหนังตะลุง ศ.เทพศิลป์ จังหวัดสุราษฎร์ธานี (อดีตถึง 
พ.ศ.2546-ปัจจุบัน) ผลการวิจัยพบว่า หนังตะลุงเป็นพื้นที่ผลิตซ้ำวัฒนธรรมคนภาคใต้ผ่านการเล่นหนังตะลุง หนังตะลุงดำรง
และถ่ายทอดความเชื่อด้านพิธีกรรม การพัฒนาระบบความคิด การสร้างทัศนคติ ระบบค่านิยมและศีลธรรม ในรูปแบบการ
ถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่นท่ีเป็นขนบการละเล่นของนายหนัง รวมถึงส่งต่อขนบการรับชมของเอกลักษณ์หนังตะลุง 

(4) ด้านการเป็นงานอดิเรก และเป็นแหล่งรายได้เสริมของผู้มีส่วนร่วมในการละเล่นลำพวน ถือเป็นบทบาท
หน้าท่ีใหม่ท่ีเพิ่มเข้ามาในยุคสมัยใหม่ การละเล่นพ้ืนบ้านทีก่ำลังจะสูญหายไปกลับมีบทบาทหน้าที่ในการสร้างงาน สร้างรายได้ 
รวมถึงเป็นงานอดิเรกหรือมีบทบาทสร้างประโยชน์กับกลุ่มคนต่างๆ เช่น การเป็นงานอดิเรกของกลุ่มผู้สูงอายุท่ีเกษียณอายุและ
ได้เข้ามาทำงานวัฒนธรรมของชุมชนด้วยการเป็นส่วนหนึ่งของกลุ่มการละเล่นลำพวน  เวลาที่มีคณะดูงานหรือนักท่องเที่ ยว               
ที่ต้องการชมการละเล่นพื้นบ้าน ซึ่งทำให้กลุ่มผู้สูงอายุเหล่านี้ได้มีกิจกรรมทำและบางครั้งก็เป็นแหล่งรายได้เสริมจากการเป็น
ทีมการละเล่นลำพวนด้วย ทำให้กลุ่มผู้สูงอายุเหล่านี้ได้ทำงานอนุรักษ์วัฒนธรรมพื้นบ้านในฐานะจิตอาสา ไปพร้อมๆ กับ                
เป็นงานอดิเรกและงานที่สร้างรายได้เสริมพร้อมกัน และบางรายที่มีความสามารถด้านการร้องลำพวนหรือมีความสามารถ               
ในการเป่าแคนพวน ลำพวนกลายเป็นกิจกรรมที่สร้างรายได้ให้กับกลุ่มคนดังกล่าว จากการเป็นปราชญ์ชาวบ้านในการฝึกสอน
เด็กลำพวนและเป่าแคนในโรงเรียนของชุมชนไทยพวน ที่ต้องการให้เกิดการฝึกฝนเด็กในชุมชนให้มีทักษะการลำพวน                     



330 
 

การเป่าแคน ก็สามารถต่อยอดสร้างรายได้เสริมหรือพัฒนาเป็นอาชีพหมอลำพวนหรือหมอแคนต่อไปในอนาคตได้ การใช้สื่อ
พื้นบ้านหรือวัฒนธรรมพื้นบ้านมาส่งเสริมกิจกรรมเพื่อพัฒนาทักษะต่างๆ ให้เกิดประโยชน์ทั้งในระดับบุคคลและระดับชุมชน  
สอดคล้องกับผลการศึกษาของ Pathomvanichkul, Vilamas and Pakdeesri (2019) ศึกษากระบวนการส่งเสริมสุขภาวะ              
ผู้สูงวัยโดยการประยุกต์ใช้สื่อพ้ืนบ้านอีสาน ผลการศึกษาพบว่า การส่งเสริมสุขภาวะผู้สงูวัยผ่านโรงเรยีนผู้สงูอายุและชมรมผู้สูง
วัยมีการประยุกต์ใช้สื ่อพื้นบ้านเพื่อใช้เป็นกิจกรรมนันทนาการ 3 ประเภท คือ ประเภทศิลปะและสิ่งประดิษฐ์พื ้นบ้าน                
ประเภทการละเล่นและการแสดงพื้นบ้าน และประเภทพิธีกรรม หนึ่งในสื่อพื้นบ้านที่ใช้ในทุกพื้นที่  คือกิจกรรมหมอลำและ
หมอแคน  ซึ่งเป็นการสร้างพื้นที่ให้กับผู้สูงอายุได้มีกิจกรรมทางสังคมทำร่วมกับคนอื่น  และมีเวทีหรือพื้นที่ให้ผู้สูงวัยได้
แสดงออกทางวัฒนธรรม รวมถึงมีการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ระหว่างกลุ่มกันในฐานะกิจกรรมนันทนาการเพื่อส่งเสริมสุขภาวะ              
ผู้สูงวัย ในขณะที่ประเด็นด้านการสร้างรายได้เสริมให้กับกลุ่มผู้สูงอายุ งานวิจัยของ Jarueksamarn and Nirarom (2020)  
ศึกษากระบวนการส่งเสริมการสร้างอาชีพให้กับผู ้สูงอายุในท้องถิ่นและงานวิจัยของ Nawakura (2021) ศึกษาแนวทาง                
การพฒันาอาชีพสำหรับผู้สูงอายุของบ้านหนองบ่อ ตำบลหนองบ่อ อำเภอเมืองอุบลราชธานี จังหวัดอุบลราชธาน ีได้สนับสนุน
ว่าผู้สูงอายุยังมีความสนใจที่อยากสร้างรายได้เสริม ยังมีความสนใจในการรวมกลุ่มเพื่อสร้างรายได้ให้กับตนเองและครอบครัว  
เพื่อความภาคภูมิใจในตนเองนอกเหนือจากการไม่รู้สึกเป็นภาระที่ต้องพึ่งพารายได้จากลูกหลาน  โดยต้องการรวมกลุ่มอาชีพ             
ที่ได้รับการสนับสนุนจากหน่วยงานที่จัดสรรงบประมาณสนับสนุนอาชีพท่ีเหมาะสมกับบรบิทชุมชนของตนเองและเหมาะสมกับ
สภาวะร่างกายของผู้สูงอายุ เพื่อต่อยอดเป็นอาชีพต่อไปในอนาคต 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ภาพที่ 2 การแสดงการละเล่นลำพวนท่ีศูนย์เฉลิมราชย์วัดฝั่งคลอง จังหวัดนครนายก 
ที่มา : ถ่ายภาพ เมื่อวันท่ี 17 มีนาคม 2560 

 

(5) ด ้านการเป็นก ิจกรรมเสร ิมหลักส ูตรในระบบการศ ึกษา  ลำพวนมีการฝ ึกสอนเด ็กนักเร ียน                      
ในโรงเรียนของชุมชนไทยพวนในรูปแบบของชุมนุม หลักสูตรท้องถิ่น รวมถึงโครงการสืบสานด้านศิลปวัฒนธรรมที่มีหน่วยงาน
ราชการและมหาวิทยาลัยในพื้นที่เข้ามาส่งเสริมและสนับสนุนการสอนลำพวนให้กับกลุ่มเด็ก เยาวชนและผู้สนใจ เพื่อส่งเสริม
และอนุรักษ์การละเล่นพื้นบ้านลำพวน โดยจัดกิจกรรมฝึกเด็กในชุมชนไทยพวนเป่าแคน และจ้างศิลปินพ้ืนบ้านมาสอนลำพวน
ให้เด็ก มีการจัดเวทีการแสดงให้เด็กแสดงหลังจากการสอนลำพวนได้เสร็จสิ้น บทบาทใหม่ของลำพวนด้านการเป็นกิจกรรม
เสริมหลักสูตรในระบบการศึกษา พบว่า ทั้งในประเทศไทยและในหลายประเทศได้หันมาใช้วัฒนธรรมพื้นบ้านเพื่อหล่อหลอม
ค่านิยม วิธีคิดให้กับเยาวชนให้ได้รู้จักวัฒนธรรมพื้นบ้านที่มีคุณค่าของตนเอง โดยที่ให้คุณค่ากับเนื้อหาในตัววัฒนธรรมพื้นบ้าน
ว่ามีความสำคัญในด้านการพัฒนาจริยธรรมของกลุ่มเยาวชน รวมถึงการเสริมสร้างบุคลิกภาพ ให้กล้าแสดงออก และนำมาใช้
เสริมหลักสูตรเพื่อเสริมสร้างพัฒนาการด้านต่างๆ ของเด็ก รวมถึงพัฒนาระบบความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลได้ เช่นผลการวิจัย
ของ Thongtumluing, Polsiri and Rattanasiri (2018) ศึกษาการอนุรักษ์และพัฒนาภูมิปัญญาการละเล่นพื ้นบ้านของ
เด็กไทยภาคเหนือ ทีพ่บว่า การนำการละเล่นพ้ืนบ้านของเด็กไทยภาคเหนือ มาใช้เป็นส่วนหน่ึงในการเรียนการสอนในวิชาตา่งๆ 



 331 

มีผลดีต่อพัฒนาการของเด็กทั้ง 4 ด้าน คือ ร่างกาย อารมณ์-จิตใจ สังคม และสติปัญญา โดยภาพรวมอยู่ในระดับมากที่สุด                
เมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน พบว่า ทุกด้านอยู่ในระดับมากที่สุด เรียงตามลำดับ คือ ด้านร่างกาย อารมณ์-จิตใจ สติปัญญา และ
สังคม และผลงานวิจัยของ Intim (2018) เรื ่องการสร้างกิจกรรมพัฒนาผู้เรียนโดยใช้การละเล่นพื้นบ้านเพื่อเสริมสร้าง
ความสามารถในการใช้ภาอังกฤษในการสื่อสารและคุณลักษณะอันพึงประสงค์ สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษา ที่สนับสนุน
บทบาทหน้าที่ของการละเล่นพื้นบ้านในการเป็นกิจกรรมเสริมหลักสูตรในระบบการศึกษา ที่จะช่วยพัฒนาผู้เรียนให้เกิดผล            
การเรียนรู ้ตามวัตถุประสงค์ โดยมีการนำการละเล่นพื้นบ้านมาเป็นส่วนหนึ่งของกิจกรรมพัฒนาผู้เรียนเพื่อเสริมสร้าง
ความสามารถในการใช้ภาษาอังกฤษในการสื่อสาร ซึ่งพบว่า หลังการจัดกิจกรรมพัฒนาผู้เรียนโดยใช้การละเล่นพื้นบ้านเพื่อ
เสริมสร้างความสามารถในการใช้ภาษาอังกฤษในการสื่อสาร ภาพรวมนักเรียนมีคะแนนความสามารถในการใช้ภาษาอังกฤษ
ด้านการฟังและการพูดอยู่ในระดับดี 

2. ปัจจัยท่ีส่งผลต่อการผลิตซ้ำลำพวนเพ่ือการสืบทอดอัตลักษณ์ของชาวไทยพวนในยุคปัจจุบัน 
2.1 ปัจจัยภายในตัววัฒนธรรม   

กระบวนการเลือกสรรลำพวน เป็นวัตถุดิบในการผลิตซ้ำ “ความเป็นพวน” เนื่องจากองค์ประกอบภายในของ
ตัวลำพวนนับว่ามีความสมบูรณ์ที่สุดเมื่อเทียบกับวัฒนธรรมตัวอื่นๆ โดยพิจารณาด้านองค์ประกอบของการสื่อสาร ( SMCR)                
ที่มองว่าในการส่งต่อวัฒนธรรมองค์ประกอบของการสื่อสารจำเป็นต้องมีความสมบูรณ์จึงจะทำให้การสื่อสารนั้นประสบ
ความสำเร็จ  ถึงแม้ปัจจุบันจะเห็นว่ามีการเปลี่ยนแปลงภายใต้องค์ประกอบของการสื่อสารในทุกด้าน ทั้งเพิ่มเติม และลดทอน 
แต่ลำพวน  ก็ยังถือว่ามีความครบเครื่องและสมบูรณ์ที่สุดในการนำมาเป็นตัวแทนอัตลักษณ์ความเป็นพวน ดังรายละเอียดของ
องค์ประกอบภายในดังนี้ 

(1) ด้านผู้ส่งสาร /ผู ้ถ่ายทอด (Sender) ลำพวนถือเป็นการละเล่นที่คนพวนทุกคนรู้จักและสามารถ                
เป็นผู้เล่นได้ทุกคน เนื่องจากลำพวนเป็นลักษณะการลำ (ร้อง) ที่ทุกคนสามารถสร้างสรรค์บทร้องในแบบของตัวเองได้ ดังนั้น  
คนพวนในอดีตจึงมีคุณสมบัติที่สามารถทำหน้าท่ีเป็นผู้ถา่ยทอดการละเล่นลำพวนได้จำนวนมาก เนื่องจากคุณสมบัติสำคัญที่สุด
ของการเป็นผู้ส่งสารหรือผู้ถ่ายทอดคือ การใช้ภาษาพวนและมีสำเนียงพวนแท้ ซึ่งคนพวนในอดีตใช้ภาษาพวนในการสื่อสารใน
ชีวิตประจำวันอยู ่แล้ว ในการคัดเลือกผู ้ส่งสารหรือผู ้ถ่ายทอดในปัจจุบันจึงสามารถหาผู ้ทำหน้าที ่ดังกล่าวได้ไม่ยาก  
ขณะเดียวกันด้วยคุณสมบัติของผู้ถ่ายทอดลำพวนท่ีจะสามารถพูดภาษาพวนและมีสำเนียงพวนแท้ได้ มักจะเป็นกลุ่มคนในอดีต
ซึ่งปัจจุบันคือกลุ่มผู ้สูงอายุ ดังนั้นปัญหาการสูญหายของกลุ่มคนดังกล่าวจึงทำให้ชุมชนตระหนักและพยายามสร้างกลุ่ม                  
ผู้ทำหน้าที่ถ่ายทอดลำพวนต่อไปในอนาคตด้วยการนำเด็กและเยาวชนในพื้นที่มาฝึกลำพวน ซึ่งปัญหาที่พบคือ ปัญหาเรื่อง            
การสื่อสารภาษาพวนและสำเนียงพวนที่มีลักษณะลูกผสมไม่ใช่พวนแท้ แต่ถึงอย่างนั้นก็ยังเป็นการสืบทอดการละเล่นพื้นบ้าน
ของชาวไทยพวนได้ในอีกแบบหน่ึงที่อย่างน้อยก็ยังสามารถรักษาวัฒนธรรมที่สะท้อนความเป็นตัวตนของกลุ่มของตนไว้ได้ 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

ภาพที่ 3 การแสดงการละเล่นลำพวนในประเพณีบญุกำฟ้า  จังหวัดสระบุร ี
ที่มา : ถ่ายภาพเมื่อวันที่ 7 กุมภาพันธ์ 2562 

 



332 
 

(2) ด้านเนื้อหา (Message) ลำพวนถือว่าเป็นการละเล่นที่มีความยืดหยุ่นในด้านเนื้อหาที่ผู้ถ่ายทอด
สามารถนำเสนอได้ตามความต้องการ เนื้อหาในการลำพวนจะแบ่งเป็น 2 ประเภท คือ แบบลำพื้นหรือลำเรื่อง  และลำด้น  
(Joomthong, 2017) ซึ ่งหมอลำพวนในอดีตจะสามารถลำพวนได้ทั ้ง 2 แบบ การหดหายของเนื้อหาลำพวนในปัจจุบัน         
คือ เป็นการหดหายของการลำพื้นหรือเรียกอีกอย่างว่าลำเรื่อง (การลำเรื่องคือการลำกลอนนิทานพื้นบ้านที่มีเนื้อหายาว                    
ใช้เวลานานหลายชั่วโมง) ตัวเนื้อหาของบทลำพวนที่มีความยืดหยุ่นสูง สามารถปรับเปลี่ยนได้ตามยุคสมัยที่ไม่ต้องมีรูปแบบ
ตายตัวในความหลากหลายของเนื้อหาจึงถือเป็นข้อดีของการสืบทอดลำพวน   

(3) ด้านช่องทาง/วาระโอกาส (Channel) การผลิตซ้ำลำพวนในปัจจุบันเกิดจากความตั้งใจเมื่อเทียบกับ
โอกาส   ในการละเล่นในอดีตที่ลำพวนเป็นส่วนหนึ่งในชีวิตประจำวันของชาวพวน ดังนั้นช่องทางในการละเล่นและวาระโอกาส                     
จึงเปลี่ยนแปลงไป ทั้งความถี่ในการละเล่นและวาระโอกาสในการละเล่นที่ปัจจุบันช่องทางการละเล่นเหลือน้อยลง โดยลำพวน
มีโอกาสในการผลิตซ้ำเพียงแค่ในงานประเพณีกำฟ้า (เพียงบางจังหวัด) การแสดงสาธิตเพื่อต้อนรับคณะศึกษาดูงานและ               
การท่องเที่ยว งานวัฒนธรรมที่จัดขึ้นโดยหน่วยงานราชการ/ชมรมไทยพวนแห่งประเทศไทย และโอกาสทั่วไป (หน่วยง าน
ว ่าจ ้าง) สอดคล ้องก ับการศ ึกษาของ Shaika and Mishra (2020) ศ ึกษา Folklore and Mass media in Kashmir:                      
A Quantitative Analysis ทีพ่บว่า สื่อพ้ืนบ้านในด้านการเต้นรำ เรื่องเล่าขาน ดนตรี และการขับร้องของภูมิภาคแคชเมียร์นั้น
มีความแตกต่างออกไปจากภูมิภาคอื่นๆ แต่ด้วยการขาดความสนใจจากผู้ชม จึงทำให้วัฒนธรรมอันเก่าแก่นี้มีความเสี่ยงต่อการ
สูญหายไปเป็นอย่างมาก และเพื่อเป็นการส่งผ่านวัฒนธรรมอันทรงคุณค่าจากอดีตนี้ไปยังชนรุ่นหลัง การให้ความช่วยเหลือจาก
สื่อมวลชน ไปตลอดจนถึงหน่วยงานภาครัฐและเอกชนจะเป็นการเพิ่มช่องทางหรือวาระโอกาสให้ลำพวนสามารถผลิตซ้ำตนเอง
ได้ จึงเป็นสิ่งที่มีความจำเป็นเป็นอย่างมาก 

(4) ด้านผู้รับสาร/ผู้ชม (Receiver) กลุ่มผู้ชมลำพวนในปัจจุบันประกอบไปด้วย 3 กลุ่ม คือ คนพวน                      
(กลุ่มเดียวกับผู้ส่งสาร) นักท่องเที่ยว และคนนอกชุมชน วัตถุประสงค์ของการรับชมลำพวนถึงแม้จะมีความสนุก  แต่เมื่อเทียบ
กับสมัยก่อนอาจลดน้อยลงไปไม่เหมือนการรับชมลำพวนในอดีต แต่สิ่งที่เป็นปรากฏการณ์การรับชมที่เกิดขึ้นในปัจจุบันที่เพิ่ม
เข้ามาคือเป็นการรับชมลำพวนในความหมายใหม่ คือเพื่อการสืบทอดและอนุรักษ์วัฒนธรรมชุมชนที่กำลังจะสูญหายและ                   
การเข้ามาเสพวัฒนธรรมที่พบเห็นได้ยากข้ึนที่เป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์พวน ทีแ่ปลกไปจากการพบเห็นในชีวิตประจำวัน
เท่านั้น มากกว่าการเป็นผู้ชมเพื่อความบันเทิงในชีวิตประจำวัน จึงทำให้มีกลุ่มผู้ชมที่หลากหลายกลุ่มภายใต้วัตถุประสงค์              
ในการรับชมลำพวน ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญที่ทำให้ลำพวนถูกผลิตซ้ำออกสู่สังคม  ปัญหาด้านผู้รับสาร/ผู้ชมในสื่อพื้นบ้าน                     
เป็นปัญหาที่พบได้ทั ่วโลก เช่นในงานของ Shaika and Mishra (2020) ศึกษา Folklore and Mass media in Kashmir:               
A Quantitative Analysis ที่พบว่า เยาวชนรุ่นใหม่เอง ก็ไม่ได้มีความสนใจที่จะเข้ามาศึกษาและรับสืบทอดสื่อพื้นบ้านเหล่านี้
ต่อไป เนื่องจากเยาวชนนั้นมองว่าสื่อพื้นบ้านนั้นเป็นสิ่งที่ไม่สามารถก้าวต่อไปข้างหน้าได้แล้ว ซึ่งแสดงให้เห็นว่าสื่อพื้นบ้าน
ตา่งๆ เหล่านี้กำลังอยู่ในจุดที่เสี่ยงต่อการสูญหายไปจากสังคมในภูมิภาคกัศมีร์เป็นอย่างมาก    

2.2 ปัจจัยภายนอกตัววัฒนธรรม 
ปัจจัยภายนอกตัววัฒนธรรมที่มีส่วนสำคัญในกระบวนการผลิตซ้ำลำพวน คือ การสนับสนุนจากหน่วยงาน

ภาครัฐและหน่วยงานด้านการศึกษา รวมถึงภาคธุรกิจ เช่น องค์การบริหารส่วนตำบล โรงพยาบาลส่งเสริมสุขภาพตำบล  
สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัด ศูนย์ว ัฒนธรรมเฉลิมราชย์วัดฝั ่งคลอง มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ชมรมไทยพวน                         
แห่งประเทศไทย โรงแรมและรีสอร์ตในจังหวัด  ในฐานะที่ “ลำพวน” คือ มรดกวัฒนธรรมภูมิปัญญาท้องถิ่นที่เป็นเอกลักษณ์             
ที ่สะท้อนถึงตัวตนของกลุ่มชาติพันธุ์ ไทยพวนภายใต้นโยบายการสนับสนุนการสืบทอดความหลากหลายทางวัฒนธรรม                 
ความเป็นเอกลักษณ์ที่ไม่เหมือนกับวัฒนธรรมของคนไทยทั่วไปจึงกลายเป็นจุดขายให้สามารถสร้างความสนใจให้กับคนทุกกลุ่ม 
แม้กระทั่งนำมาเป็นจุดขายด้านการท่องเที่ยวชุมชน ที่นอกจากแสดงในชุมชน ลำพวนยังได้ขยายพื้นที่ในการแสดงไปสู่ภาค
ธุรกิจ กระแสการท่องเที่ยวชุมชนและการเข้ามาของหน่วยงานภาครัฐในการสนับสนุนการอนุรักษ์และสืบทอดวัฒนธรรม
ท้องถิ่น ได้ทำให้เกิดกลุ่มผลประโยชน์ที่มีผู้มีส่วนได้ส่วนเสียหลายกลุ่ม กลุ่มเจ้าของวัฒนธรรม จากเดิมที่กระบวนการผลิตซ้ำ
ลำพวนเป็นการผลิตซ้ำเพื่อใช้ในชีวิตประจำวัน คนกลุ่มนี้ในปัจจุบันมี การปรับเปลี่ยนถูกลดบทบาทจากการเป็นผู้ผลิต                    
เป็นผู้รับจ้างผลิต (ถูกว่าจ้าง) โดยภาคธุรกิจ (การท่องเที่ยวชุมชน ,รีสอร์ต) หรือการรับจ้างจากภาครัฐที่เข้ามามีบทบาท                
ในการสร้างโอกาสให้หมอลำพวนยังคงได้ทำหน้าที่ในฐานะผู้ถ่ายทอดต่อไป สถานการณ์เช่นนี้กลายเป็นสถานการณ์ที่สามารถ
พบเจอได้ในทุกท้องถิ่น สอดคล้องกับผลการวิจัยของ Pongkittiwiboon (2018) ศึกษาพลวัตการสืบทอดและการผลิตซ้ำ                
สื่อวัฒนธรรมประเพณีวิ่งควายในยุคโลกาภิวัตน์ ผลการวิจัยพบว่า ประเพณีส่วนใหญ่ถูกสร้างขึ้นมาเพื่อใช้เป็นเวทีการท่องเที่ยว
ให้กับชุมชนโดยมีผู้สนับสนุนหลักคือ องค์กรภาครัฐและเอกชนทั้งในระดับท้องถิ่นและระดับประเทศ และข้อค้นพบที่สำคัญ               



 333 

อีกหนึ่งปัจจัยคือการมีเครือข่ายทางสังคมด้วยการสนับสนุนจากผู้นำชุมชนที่เข้มแข็งรวมทั้งการส่งเสริมจากทั้งภาครัฐ 
หนว่ยงานการศึกษาและเอกชนก็ยิ่งทำให้เกิดการดำรงอยู่และการสืบทอดการละเล่นพ้ืนบ้านอย่างต่อเนื่องและทำให้การจัดการ
วัฒนธรรมชุมชนเป็นไปอย่างเข้มแข็ง  ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของงานของ Kitsuntorn (2018) ศึกษาแนวทางการส่งเสริม 
ภูมิปัญญาสื่อของเล่นพื้นบ้านสำหรับกลุ่มผู้รับสารเด็กและเยาวชน  ตำบลฟ้าฮ่าม อำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ ที่พบว่า                    
ปัจจัยจากภายนอกชุมชนต่างๆ ที่มีอิทธิพลเข้ามากระทบกับชุมชน สื่อชุมชน และส่งผลกระทบต่อการขาดความนิยมของ                 
ผู้รับสารเด็กและเยาวชน ได้แก่ 1) มิติทางการเมือง เช่น นโยบายของภาครัฐ/ท้องถิ่นท่ีเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ทำให้การจัดสรร
อุดหนุนงบประมาณที่จะมาสนับสนุนมีลักษณะไม่แน่นอน 2) มิติทางสังคม  เช่น การมองสื่อของเล่นพื้นบ้านเป็นเพียงของเล่น
เพื่อสร้างความสนุกสนานชั่วคราว เป็นสินค้าไว้ซื้อขาย 3) มิติทางเศรษฐกิจ หลังจากที่ประเทศไทยดำเนินการตามแผนพัฒนา
เศรษฐกิจแห่งชาติเพื่อสร้างความทันสมัยหลายประการให้ทัดเทียมนานาอารยประเทศ ทำให้ภูมิปัญญาสื่อของเล่นพ้ืนบ้านก็จะ
ถูกตีความเสียใหม่ว่าเชย ล้าหลัง 4) มิติทางเทคโนโลยี/สื่อมวลชน/สื่อสมัยใหม่ ด้วยประสิทธิภาพของเทคโนโลยี/สื่อตัวใหม่ๆ 
ทำให้เข้ามาแทนที่สื ่อพื้นบ้าน 5) มิติการเข้ามาของหน่วยงานภายนอกเพื่อสนับสนุนและส่งเสริมภูมิปัญญาสื่อท้องถิ่น                   
ตามนโยบายของหน่วยงานนั้นๆ ทั้งภาครัฐและเอกชนที่ขาดความเข้าใจในตัวของภูมิปัญญาอย่างแท้จริง และสอดคล้องกับ
งานวิจัยของ Hussadin (2021) ศึกษาการจัดการทางวัฒนธรรมเพื่อการดำรงอยู่ของการละเล่นพื้นบ้านไทยพวน กรณีศึกษา                      
จังหวัดนครนายก และจังหวัดสระบุรี ที่พบว่า การผลิตซ้ำลำพวนของจังหวัดนครนายกและจังหวัดสระบุรี เกิดจากการมี
เครือข่ายภายนอกที่เข้ามาส่งเสริมและสนับสนุนให้เกิดการสบืทอดลำพวนผ่านหน่วยงานการศกึษา เช่น การฝึกสอนในโรงเรียน
ของชุมชน การสนับสนุนจากหน่วยงานท้องถิ่น และที่ขาดไม่ได้คือการมีผู้นำชุมชนที่เข้มแข็งที่คอยประสานกับเครือข่ายในการ
สร้างความเข้มแข็งของวัฒนธรรมชุมชน 

 

สรุปผลการวิจัย 
 

ลำพวน เป็นการละเล่นพื้นบ้านของชาวพวน เป็นการละเล่นที่ทำหน้าที่สะท้อนอัตลักษณ์กลุ่มผ่านวัฒนธรรมในชวีิต
ตั้งแต่ครั้งอาศัยอยู่ที่สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว เนื่องจากใช้ภาษาพวนในการขับร้อง และเมื่อเข้ามาตั้งถิ่นฐาน            
ในประเทศไทยชาวพวนก็ได้นำเอาวัฒนธรรมในชีวิตของชาวพวนมาปฏิบัติและยังคงสืบทอดไปยังลูกหลานจากรุ่นสู่รุ่น                   
เพื่อรักษาอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ “ลำพวน” จึงเป็นหนึ่งในการละเล่นพื้นบ้านของกลุ่มชาติพันธุ์พวนที่อพยพ ที่ยังมีการ
รักษาการละเล่นมาอย่างยาวนานเพื่อสะท้อนตัวตนของกลุ่มตน ผ่านอัตลักษณ์ภาษาพวนที่ใช้ในการละเล่น แม้ในปัจจุบัน                
ยังสามารถพบเห็นได้ในชุมชนไทยพวนในพื้นที่ภาคกลางของประเทศไทย โดยเฉพาะกลุ่มผู้สูงอายุที่ยังสามารถร้องลำพวนได้                
แต่การละเล่นในปัจจุบันไม่แพร่หลายเช่นในอดีต บทบาทหน้าที่ของลำพวนตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบันลำพวนยังมีหน้าที่ทางสังคม                
อยู่เสมอ  เพียงแต่มีรูปแบบการทำหน้าที่ในแต่ละด้านที่ปรับเปลี่ยนในเชิงความสัมพันธ์หรือในรูปแบบที่เปลี่ยนไป แต่ยังคง
รักษาการทำหน้าที่ที่มีต่อระดับปัจเจกบุคคลและสังคมอย่างต่อเนื่อง ได้แก่ (1) ด้านความบันเทิง การผ่อนคลาย (2) ด้านการ
สร้างความเข้มแข็งทางวัฒนธรรม (3) ด้านการให้การศึกษา (4) ด้านการควบคุมสังคม (5) ด้านการรวมกลุ่มของคนในชุมชน         
(6) ด้านการสร้างอัตลักษณ์กลุ่ม (7) ด้านการสร้างพื้นที่ให้กับคนหนุ่มสาว (8) ด้านการระบายความคับข้องใจและเก็บกด  และ
บทบาทหน้าที่ใหม่ที่เพิ่มเข้ามาอันเป็นผลจากการเปลี่ยนแปลงของสังคม ได้แก่ (1) ด้านการท่องเที่ยว (2) ด้านการอนุรักษ์             
ภูมิปัญญาท้องถิ่น (3) ด้านการผลิตซ้ำวัฒนธรรม (4) ด้านการเป็นงานอดิเรก และเป็นแหล่งรายได้เสริม (5) ด้านการเป็น
กิจกรรมเสริมหลักสูตรในระบบการศึกษา แต่บทบาทหน้าท่ีที่ยังคงทำหน้าทีส่ืบเนื่องมาอย่างเข้มแข็งคือบทบาทหน้าที่ด้านการ
แสดงอัตลักษณ์ของกลุ่ม ที่บ่งบอกให้คนอื่นได้รู้ว่านี่คือการละเล่นของคนพวนด้วยบทร้อง “ภาษาพวน” ดังนั้นการทำบทบาท
หน้าที่ที ่เข้มแข็งดังกล่าวจึงทำให้ลำพวนถูกเลือกนำมาผลิตซ้ำ ในฐานะตัวแทนทางวัฒนธรรมของกลุ่มที่มีปัจจัยภายใน                   
ตัววัฒนธรรม “ลำพวน” ที่สมบูรณ์เมื่อเทียบกับตัววัฒนธรรมอื่น เช่น มีอัตลักษณ์ที่บ่งชี้ถึงกลุ่มชาติพันธุ์พวน คือ ภาษาพวน 
เนื้อหาในการละเล่นเป็นการสะท้อนวิถีชีวิต ค่านิยม ความเชื่อของคนพวนตั้งแต่อดีตที่อาศัยอยู่ที่ประเทศลาว รวมทั้งความ
ยืดหยุ่นของการละเล่นลำพวนที่สามารถสร้างสรรค์คำร้องให้เหมาะสมกับวาระโอกาสในการละเล่น  ปรับประยุกต์ให้เข้ากับ
สถานการณ์ในแต่ละช่วงเวลาที่เล่นได้ ซึ่งลำพวนมีความสมบูรณ์ในตัว ในขณะที่ปัจจัยภายนอกวัฒนธรรม ได้แก่ การสนับสนุน
จากเครือข่ายภายในและภายนอกชุมชนผ่านงบประมาณสนับสนุนเรื่องการอนุรักษ์วัฒนธรรมชุมชนก็ได้ทำให้ลำพวนได้รับ          
การหยิบยกเป็นตัวเลือกทางวัฒนธรรมสำคัญในการใช้เป็นเครื่องมือผลิตซ้ำอย่างต่อเนื่อง เนื่องจากเห็นผลอย่างเป็นรูปธรรม                  
เมื่อเทียบกับวัฒนธรรมตัวอื่น ในฐานะที่เป็นอัตลักษณ์กลุ่มที่สามารถสร้างได้ ขายได้ สามารถเรียกความสนใจจากคนอ่ืนๆ และ
นำมาสร้างรายได้ให้กับชุมชนผ่านการท่องเที่ยวชุมชน ข้อค้นพบจากผลการวิจัยจะช่วยสร้างความเข้าใจในบทบาทหน้าที่                
ของวัฒนธรรมชุมชนที ่นำไปสู ่การผลิตซ้ำวัฒนธรรมและสืบทอดวัฒนธรรมที ่แต่ละชุมชนสามารถนำไปพิจารณาและ                  



334 
 

ปรับประยุกต์ให้เหมาะสมกับบริบทของชุมชน รวมทั้งเป็นแนวทางในการพิจารณาความเข้มแข็งขององค์ประกอบภายในตัว
วัฒนธรรมจากการวิเคราะห์องค์ประกอบด้านการสื่อสารเพื่อสามารถวิเคราะห์ศักยภาพของวัฒนธรรมตนนำไปสู่การวางแผน
และพัฒนาต่อไปในอนาคต  ท่ามกลางการดำรงอยู่ของความหลากหลายทางวัฒนธรรมของกลุ่มคนบนความเข้าใจในความ
แตกต่าง  และยอมรับความเป็นตัวตนของคนทุกกลุ่มเพื่อความสุขสงบและเข้าใจซึ่งกันและกัน 
 

ประโยชน์ที่ได้รับจากการวิจัย 
ได้องค์ความรู้และแนวทางในการสืบทอดวัฒนธรรมพื้นบ้านให้เข้มแข็งท่ามกลางสถานการณ์ที่เปลี่ยนแปลงของสังคม

ในยุคโลกาภิวัฒน์ และเป็นแนวทางสำหรับชุมชนอื่นๆ ในการนำไปปรับใช้เพื่อการพัฒนาการท่องเที่ยวชุมชนเชิงอนุรักษ์อยา่ง
ยั่งยืน 

 
 

ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัย 
 

ข้อเสนอแนะเพ่ือนำผลการวิจัยไปใช้ 
1. ผลการวิจัยจะช่วยสร้างความเข้าใจในบทบาทของวัฒนธรรมชุมชนที่นำไปสู่การผลิตซ้ำวัฒนธรรมและสืบทอด

วัฒนธรรมที่แต่ละชุมชนสามารถนำไปพิจารณาและปรับประยุกต์ให้เหมาะสมกับบริบทของชุมชน รวมทั้งเป็นแนวทางในการ
พิจารณาความเข้มแข็งขององค์ประกอบภายในตัววัฒนธรรมเพื่อวิเคราะห์ศักยภาพของวัฒนธรรมตนนำไปสู่การวางแผนและ
พัฒนาต่อไปในอนาคต 

2. ข้อค้นพบจากงานวิจัยด้านผู้ชมลำพวนในปัจจุบันประกอบไปด้วย 3 กลุ่ม คือ คนพวน (กลุ่มเดียวกับผู้ส่งสาร) 
นักท่องเที่ยว และคนนอกชุมชน  พบว่า วัตถุประสงค์ของการรับชมลำพวนในปัจจุบันไมใ่ช่การรับชมเพื่อความสนุก เพลิดเพลนิ
เหมือนการรับชมลำพวนในอดีต แต่เป็นการรับชมลำพวนความหมายใหม่ ในฐานะการรับชมเพื่อการสืบทอดและอนุรักษ์
วัฒนธรรมชุมชนที่เป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์พวน  ดังนั้น  ข้อค้นพบนี้น่าจะเป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาสื่อพื้นบ้าน                 
ให้สอดคล้องกับรสนิยมของกลุ่มคนรุ่นใหม่เพื่อให้เกิดการรักษามรดกวัฒนธรรมภูมิปัญญาท้องถิ่นควบคู่ไป 
 

ข้อเสนอแนะเพ่ือการวิจัยคร้ังต่อไป 
การศึกษาวัฒนธรรมพื้นบ้านและการอนุรักษ์วัฒนธรรมควรเน้นการบูรณาการในหลายศาสตร์  เช่น ศาสตร์ด้าน              

การพัฒนาชุมชน ศาสตร์ด้านการศึกษา ศาสตร์ด้านสื่อพื้นบ้าน เพื่อให้เกิดมุมมองและนำมาซึ่งองค์ความรู้ที่ครอบคลุมในการ
อนุรักษ์และพัฒนาในทุกมิติ ซึ่งจะเป็นประโยชน์ต่อการทำงานด้านวัฒนธรรมในพื้นที่อ่ืนๆ สามารถนำไปปรับใช้ให้เหมาะสมกับ
บริบทของพื้นที่ตน   
 

ข้อจำกัดการวิจัย 
เนื่องจากกลุ่มตัวอย่างผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key Informants) ในกลุ่มหมอลำพวนและหมอลำแคนในปัจจุบันส่วนใหญ่

เป็นหมอลำสมัครเล่น เพราะตั้งใจสืบทอดลำพวนให้คงอยู่ต่อไป เนื่องจากหมอลำอาชีพได้เสียชีวิตไปเป็นจำนวนมากในทุกพื้นที่  
การเป็นหมอลำหรือหมอแคนสมัครเล่นของกลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก อาจทำใหม้ีองค์ความรู้ด้านตัวลำพวนไม่ลึกซึ้งในบางมิติเท่ากับ
หมอลำและหมอแคนอาชีพท่ีมีลำพวนเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตประจำวัน จึงอาจทำใหท้ี่ไม่สามารถสะท้อนอัตลักษณ์พวนไดชั้ดเจน
เท่าที่ควร อาจสะท้อนได้เพียงการผลิตซ้ำเพื่อการปรับตัวเข้ากับวัฒนธรรมใหมเ่พื่อให้ลำพวนยังสามารถดำรงอยู่ต่อไปท่ามกลาง
การเปลี่ยนแปลงของสังคม (ติดต่อผู้เขียน areewan_h@rmutt.ac.th)   
 

References 
 

Barmahalia, F.  (2018) .  Folk Media and Political Movement:  A Case Study on the Bodos of North East India. 
Journal of Emerging Technologies and Innovative Research. 5(8),198-208. 

Bourdieu, P. (1973). Cultural Reproduction and Social Reproduction. In R. Brown (Ed.), Knowledge, Education, 
and Cultural Change. London : Tavistock Publications. 

 
 



 335 

Duc, C.  X.  and Thanh, P.  N.  ( 2020) .  Folk Culture, Characteristics and Role of the Process of Protecting 
 Intellectual Property Rights for Folklore Works in Vietnam.  Advances in Social Science, Education 
 and Humanities Research.  Advances in Social Science, Education and Humanities Research 420, 
 225–229. Retrieved March 2021, from https://www.researchgate.net doi: 10.2991/assehr.k.200321.118. 

Dundes, A. (1965). The Study of Folklore. Englewood Cliffs, NJ : Prentice Hall. 
Durkheim, E. (1982). The Division of Labor. United Kingdom : Taylor & Francis. 
Hield, F. (2010). English folk singing and the construction of community (Unpublished doctoral dissertation). 

The University of Sheffield, England 
Hussadin, A. (2021). Kānc ̌hatkān thāng watthanatham phư ̄a kān damrong yu ̄ kho ̜̄ng kānlale ̄n phư ̄nbān Thai 

phu ̄an ko ̜̄rani ̄ sưksā c ̌hangwat ื Nakhō̜n Nāyok læ c ̌hangwat Saraburi ̄ [ Cultural Management for 
Existence of Thai- Phuan Folk Play :  A Case Study Nakhon Nayok Province and Saraburi Province] .   
Journal of Humanities and Social Sciences Nakhon Phanom University. 11(1),331-345. 

Intim, P.  ( 2 0 1 8 ) .  Ka ̄nsa ̄ng kitc ̌hakam phatthanā phu ̄ ri ̄an do ̄i chai ka ̄nlale ̄n phư ̄nba ̄n phư ̄a sœ̄msa ̄ng 
khwa ̄msa ̄ma ̄t nai ka ̄nchai pha ̄ ̒ Angkrit nai ka ̄nsư ̄sa ̄n læ khunnalaksana ʻan phưng prasong samrap 
nakri ̄an chan prathomsưksa ̄ [The Construction of Activity for Learner Development by Folk Regional 
Performance to Enhancing the Abilities English in Communication and the Desirable Characteristics 
for Primary Students (Unpublished master’s thesis)]. Silpakorn University, Phetchaburi, Thailand 

Jarueksamarn, J.  and Nirarom, Y.  (2020) .  Krabu ̄anka ̄n songsœ̄m ka ̄nsa ̄ng ʻa ̄chi ̄p hai kap phu ̄su ̄ngʻa ̄yu nai 
thō̜ngthin [The Process of Promoting Career Opportunitiesfor the Elderly in Local Areas]. Phetchabun : 
Phetchabun Rajabhat University. 

Joomthong, S.  ( 2 0 1 7 ) .  Mo ̜̄radok watthanatham læ phu ̄mpanya ̄ tho ̜̄ngthin Thai phu ̄an tambon ba ̄nsāi 
[Culture Heritage and Local Wisdom of Thai Phuan in Ban Sai, Lopburi]. Lopburi : n.p. 

Joomthong, S. (2017, 17th March). Local Sage. Interview. 
Junna, S. (2017,19th May). Mor Lam Phuan. Interview. 
Kanha, R. (2017, 25th April). Mor Khene. Interview. 
Kaewthep, K. , Pongkittiwiboon, S.  and Kitsoontorn, P.  ( 2011) .  Sư ̄ phư ̄nba ̄n sưksa ̄ nai sa ̄ita ̄ nithe ̄tsāt [ Folk 

Media in Communication Arts Perspectives]. Bangkok : Pabpim.  
Khowdee, S.  and Dabut, S.  ( 2020) .  Botbāt kho ̜̄ng praphe ̄ni ̄ bun dư ̄an sām nai chumchon thai ka lœ̄ng 

bāngmu ̄ang c ̌hangwat Nakho ̜̄n Phanom [Roles of Bun DueanSam Tradition in Tai Ka Leng Ban Muang 
Community, Nakhon Phanom Province] .  RSU National Research Conference 2020 ( pp.  97 – 981) . 
Bangkok : Rangsit University.  

Kitsuntorn, T. (2018). Næ ̄othāng kān songsœ̄m phu ̄mpanyā sư ̄ kho ̜̄ngle ̄n phư ̄nbān samrap klum phu ̄ rap sān 
dek læ yaowachon tambonfāhām ʻAmphœ̄ Mư ̄ang c ̌hangwat Chi ̄ang Mai [ The Promotion of Folk 
Toy Media for Children and Youth Receivers, Fa- ham Sub- District, Muang District,Chiang Mai 
Province]. ARU Research Journal. 5(1),41-49. 

Lévi-Strauss, C., Propp, V. and Liberman, A. (1997). Theory and history of folklore. Minneapolis : University 
of Minnesota Press. 

Naijarun, K.  and Chanarong, K.  (2018) .  Botbāt nāthi ̄ kho ̜̄ng mo ̜̄radok phu ̄mpanyā thāng watthanatham nai 
kānsāng ʻattalak chumchon tambon no ̜̄ng kathāo ʻamphœ̄ ืnakho ̜̄n Thai c ̌hangwat Phitsanulo ̄k [The 
role of Intangible cultural heritage in the production of the community identity:  the case study of 
Nangkatao sub- district, Nakornthai district, Phitsanulok province] .  Veridian E- Journal, Silpakorn 
University. 11(3),329–344. 



336 
 

Nawakura, P. (2021). Nǣothāng kānphatthanā ̒ āchi ̄p samrap phu ̄ su ̄ngʻāyu kho ̜̄ng bān no ̜̄ng bo ̜̄ tambon no ̜̄ng 
bo ̜̄ ʻAmphœ̄ Mư ̄ang ʻUbon Rātchathāni ̄ c ̌hangwat ʻUbon Rātchathāni ̄  [ Career Development 
Guidelines for the Elderly of Nongbo Village,Tambon Nongbo, Mueang Ubon Ratchathani District, 

 Ubon Ratchathani Province]. Journal of Humanities & Social Sciences (JHUSOC). 19(3),21-42. 
Patterson, O. (1967). The Sociology of Slavery: Jamaica 1655-1838. London : Hutchinson. 
Pathomvanichkul, W, Vilamas, R. and Pakdeesri, B. (2019). Krabu ̄anka ̄n songsœ̄m suk pha ̄wa phu ̄ su ̄ng wai 

do ̄i ka ̄nprayukchai sư ̄ phư ̄nba ̄n ʻĪsa ̄n [The Process on the Local Elderly Health Promoting Through 
E-San Folk Medias]. Maha Sarakham : Rajabhat Maha Sarakham University. 

Pongkittiwiboon, S. (2018). Phonlawat kān sư ̄ptho ̜̄t læ kānphalit sam sư ̄ watthanatham praphe ̄ni ̄ wing khwāi 
nai yuk lo ̄kāphiwat [Dynamics of Cultural Inheritance and Reproduction of the Buffalo Racing Festival 
in Globalization Age]. Academic Journal Phranakhon Rajabhat University. 9(2),45-59 

Phonjareon, W. (2022). thritsadi ̄ sangkhom læ ka ̄nmư ̄ang [Social and Political Theroy]. Retrieved 7 December 
2022, from http://copag.msu.ac.th/copaglibrary/ebook_pdf/a.winai_001/a.winai_001.pdf 

Shaika, S. and Mishra, K. D. (2020). Folklore and Mass media in Kashmir: A Quantitative Analysis. International 
journal of Scientific and technology research. 9(2),4447-4451. 

Thongtumluing, K, Polsiri, A.  and Rattanasiri, M ( 2018) .  Kānʻanurak læ phatthanā phu ̄mpanyā kānlalēn 
phư ̄nbān kho ̜̄ng dek Thai phāk nư ̄a [Conservation and Development of the Thai Children’s Folk Play  
Wisdoms in the North]. Veridian E-Journal, Silpakorn University. 11(1),1320-1336. 

Vatviroj, S et al. (2018). Kān wikhro ̜ botbāt nāthi ̄ kho ̜̄ng sư ̄ phư ̄nbān : sưksā ko ̜̄rani ̄ khrư ̄akhāi nangtalung sō̜ 
the ̄psi c ̌hangwat Surāt Thāni ̄ (ʻadi ̄t Pho ̜̄.So ̜̄. so ̜̄ngphanhāro ̜̄isīsiphok - patc ̌huban) [The Analysis of The 
Role of Traditional Media: A Case Study of S.Tepsil Shadow Puppets Band, Suratthani Province (The 
Past Until The 2003-Present)]. Journal of Management Sciences. 5 (2),25-44. 

Wetsayasirin, S. (2018). Ka ̄nsa ̄ng ʻattalak khon tai pha ̄n nangtalung [Identity Construction of Southern Thai 
People Through Shadow Play (Unpublished doctoral dissertation)]. Sukhothai Thammathirat Open 
University, Bangkok, Thailand.  

  


