
วารสารสังคมลุ่มนํ้าโขง : ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556 หน้า 57-76

Journal of Mekong Societies : Vol.9 No.3 September-December 2013, pp. 57-76

1	 บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยเรื่อง จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง กรณีศึกษา
วัฒนธรรมไท-ลาว ในจังหวัดมุกดาหาร ซึ่งได้รับทุนสนับสนุนจากศูนย์วิจัยพหุลักษณ์สังคมลุ่มน�้ำโขง 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

บทคัดย่อ
	 การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์สองข้อหลักคือ 1) เพื่อศึกษาจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อม	
ในวัฒนธรรมไท-ลาว และ 2) เพื่อศึกษาการเปลี่ยนแปลงแนวคิดจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อม	
ในวัฒนธรรมไท-ลาว ในจังหวัดมุกดาหาร โดยใช้ทฤษฎีจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมเป็นเครื่องมือ	
ในวิเคราะห์ข้อมูลและน�ำเสนอผลการวิจัยในเชิงพรรณนาวิเคราะห์ การวิจัยพบว่า จริยศาสตร์
สิง่แวดล้อมในวฒันธรรมลุม่น�ำ้โขง ขึน้อยูก่บัคตคิวามเชือ่ในสิง่เหนอืธรรมชาตแิละความเชือ่ทาง
ศาสนาในวฒันธรรมไท-ลาว ทศันะดงักล่าวเป็นมติรต่อสิง่แวดล้อมและไม่ยอมรบัการใช้ทรพัยากร
ทางธรรมชาติอย่างสิ้นเปลือง ช่วยให้ตระหนักถึงคุณค่าของสิ่งแวดล้อม และยืนยันว่ามนุษย์
ควรปฏิบัติต่อสิ่งแวดล้อมอย่างระมัดระวัง เนื่องจากมนุษย์มีพันธะทางจริยธรรมต่อสิ่งแวดล้อม 	
อนึ่ง ส�ำนึกดังกล่าวยังท�ำให้มนุษย์ค�ำนึงถึงสิ่งแวดล้อมว่าเป็นสิ่งที่มีคุณค่าในตัวมันเอง แนวคิด	
ดงักล่าวจงึเป็นแนวคดิทางจรยิแบบองค์รวมและให้ความส�ำคญักบัความเป็นชมุชนทางศลีธรรมของ
มนษุย์และสิง่แวดล้อมมากกว่าทีจ่ะเป็นจรยิศาสตร์แบบยดึเทพเจ้าเป็นศนูย์กลางและจรยิศาสตร์
ที่ยึดมนุษย์เป็นศูนย์กลาง ปัจจุบันการค�ำนึงถึงสิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง เกิดจาก	
ผลกระทบด้านสิ่งแวดล้อมที่มีต่อวิถีชีวิตมากกว่าการค�ำนึงว่าสิ่งแวดล้อมมีคุณค่าในตัวมันเอง 	
การวจิยัแสดงให้เหน็ว่า ปัจจบุนัแนวคดิด้านจรยิศาสตร์สิง่แวดล้อมในวฒันธรรมไท-ลาว ในจงัหวดั
มุกดาหาร สอดคล้องกับแนวคิดจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมแบบมีมนุษย์เป็นศูนย์กลาง 

ค�ำส�ำคญั: จรยิศาสตร์สิง่แวดล้อม วฒันธรรมลุม่น�ำ้โขง วฒันธรรมไท-ลาว วฒันธรรมกบัสิง่แวดล้อม

จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง  

กรณีศึกษาวัฒนธรรมไท-ลาว ในจังหวัดมุกดาหาร

The Environmental Ethics of Culture in  

Mekong Region: A Case Study of Thai-Lao Culture 

in Mukdaharn Province
1

เทพพร มังธานี / Thepporn Mungthanee



58 Journal of Mekong Societies

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

Abstract
	 The objectives of this research study are: 1) to study the environmental 	
ethics of Thai-Lao culture and 2) to study the change in environmental ethical concepts 
of Thai-Lao culture in Mukdaharn province. The data were analyzed by theories of 
environmental ethics and presented in a descriptive analysis. The research found that 
the environmental ethics of culture in the Mekong region depend upon supernatural and 
religious beliefs in Thai-Lao culture, are in harmony with the environment, and reject 
all means of environmental exploitation. Moreover, they help us realize the value of the 
environment and assert that humans should treat the environment with care because we 
have a specific moral obligation to it. Environmental ethics encourage humans to consider 
the environment as being valuable in and of itself. Thus, the concepts are more holistic 
and communal than those of theo-centric and anthropocentric ethics. In recent years in 
Mekong societies, environmental concerns are often centered around the destruction of 
the environment as it affects lives rather than on the environment having value in and 
for itself. The present study showed that the current concepts in environmental ethics of 	
Thai-Lao culture in Mukdaharn province are more likely to be those of anthropocentric ethics.

Keywords: environmental ethics, culture in Mekong region, Thai-Lao culture, 	
environment and culture

1. 	 บทน�ำ

ปัจจุบันกระแสการศึกษาด้านสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติในมิติต่างๆ 	

เป็นกระแสหลักส�ำคัญกระแสหนึ่ง เนื่องจากสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติมีผลกระทบ

โดยตรงต่อมนุษยชาติ ในบรรดาการศึกษาด้านสิ่งแวดล้อมที่หลากหลายนั้น 	

ส่วนหนึ่งเริ่มมีการศึกษาที่วัฒนธรรมประเพณีอันรวมถึงวิถีชีวิตและคติความเชื่อ

ต่างๆ ส�ำหรับกลุ่มประเทศอาเซียนมีการศึกษาเรื่องนี้อย่างกว้างขวาง เนื่องจาก

วฒันธรรมลุม่น�ำ้โขงท�ำให้เชือ่ได้ว่า ประชาชนมขีนบประเพณแีละค่านยิมทีค่�ำนงึถงึ

สิ่งแวดล้อม ในช่วงที่ผ่านเริ่มมีโครงการต่างๆ เพื่อให้ประชาชนได้เข้ามามีส่วนร่วม

ในการดูแลรักษาสิ่งแวดล้อม เช่น ในช่วงปี 2008-2012 มีการก�ำหนดให้การศึกษา

ขัน้พืน้ฐานในทกุประเทศในอาเซยีนมเีนือ้หาวชิาเกีย่วกบัการศกึษาเรือ่งสิง่แวดล้อม 



59

จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง  

กรณีศึกษาวัฒนธรรมไท-ลาว ในจังหวัดมุกดาหาร

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

(Environmental Education - EE)  เนื่องจากการท�ำลายสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ

เกิดจากปัจจัยหลายอย่างตั้งแต่ระบบเศรษฐกิจ การเมือง วัฒนธรรมประเพณ	ี

และค่านิยมในการบริโภค รวมทั้งโลกทัศน์ที่มนุษย์มีต่อสิ่งแวดทางธรรมชาติด้วย 	

การแก้ไขปัญหาสิ่งแวดล้อมจึงต้องอาศัยยุทธศาสตร์จากหลายๆ ศาสตร์ร่วมกัน	

จึงจะมีประสิทธิภาพ วิกฤตการณ์ทางด้านสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติยังท�ำให้เกิด	

การเคลือ่นไหวในศาสตร์สาขาต่างๆ  เพือ่หาทางแก้ไขและพทิกัษ์รกัษาสิง่แวดล้อม

ทางธรรมชาติอย่างกว้างขวาง

ในด้านปรชัญาเกดิค�ำถามทางจรยิศาสตร์ซึง่เป็นสาขาหนึง่ของปรชัญาว่า 

มนุษย์ควรมีหน้าที่หรือความรับผิดชอบต่อสิ่งแวดล้อมหรือไม่ มนุษย์มีพันธะทาง

จรยิธรรมต่อสิง่แวดล้อมหรอืไม่ อย่างไร ซึง่เป็นค�ำถามทีข่ยายขอบเขตด้านจรยิธรรม

ไปสู่สิ่งอื่นที่ไม่ใช่มนุษย์ ท�ำให้เกิดการอภิปรายในเรื่องของคุณค่าในตัวเองของ	

ชนิดพืชพันธุ์ต่างๆ (Intrinsic value of species) กระท�ำที่มีศีลธรรมไม่เฉพาะแต่

การกระท�ำที่เกี่ยวข้องกับสิ่งมีชีวิตเท่านั้น แต่รวมถึงการกระท�ำกับสิ่งไม่มีชีวิตด้วย 

ซึ่งอยูใ่นหัวข้อเรื่องจรยิศาสตรส์ิ่งแวดล้อมและจริยธรรมในเชิงนิเวศ (Environmental 

ethics, Moral ecology) ทฤษฎจีรยิศาสตร์สิง่แวดล้อมทีส่�ำคญั ได้แก่ 1) จรยิศาสตร์

ที่มีเทพเจ้าเป็นศูนย์ (Theocentric Ethics) 2) จริยศาสตร์ที่มีมนุษย์เป็นศูนย์กลาง 

(Anthropocentric Ethics) 3) จริยศาสตร์ที่ไม่ถือว่ามนุษย์เป็นศูนย์กลาง (Non- 	

anthropocentric Ethics) 4) จรยิศาสตร์ทีถ่อืระบบนเิวศเป็นศนูย์กลาง (Eco-Centric 

Ethics) และ 5) จริยศาสตร์ที่ถือหลักองค์รวม (Holistic Ethics) (Des Jardins, 	

1997: 10) ทั้งนี้ส่วนหนึ่งของทฤษฎีเป็นการแสวงหาโลกทัศน์ต่อสิ่งแวดล้อมใหม่

หรือตีความแนวคิดเดิมใหม่ เพื่อเป็นจุดยืนทางความคิดหรือพื้นฐานทางทฤษฎีใน

การแก้ไขปัญหาสิ่งแวดล้อมที่ลงลึกถึงระดับมโนส�ำนึกทางจริยธรรมของมนุษย์

หากเรายอมรบัว่า การทีเ่ราจะมพีนัธะทางจรยิธรรมต่อสิง่หนึง่นัน้เกีย่วข้อง

กับวิธีคิดหรือโลกทัศน์ของเรา ดังนั้น จึงเป็นไปได้ว่า เราสามารถปรับเปลี่ยนวิธีคิด

หรือโลกทัศน์ของเราที่มีต่อสภาพแวดล้อมได้ ดังที่มีนักเคลื่อนไหวทางด้าน

จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในตะวันตกยุคแรกๆ ส่วนหนึ่งเรียกร้องให้เลิกยึดถือ	

หลักปรัชญาและศาสนา รวมทั้งหลักการทางด้านการพัฒนาต่างๆ ที่มีหลักการโดย



60 Journal of Mekong Societies

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

ยดึมนษุย์เป็นศนูย์กลาง (Human-centered) โดยให้เปลีย่นมมุมองหรอืโลกทศัน์ใหม่
ที่ยึดสิ่งแวดล้อมเป็นศูนย์กลางแทน (Environment-centered) นอกจากนั้น
ยทุธศาสตร์ในการพฒันาต่างๆ ยทุธศาสตร์เกีย่วกบัจติส�ำนกึและโลกทศัน์ของมนษุย์
เป็นหลักการที่มีความส�ำคัญมากที่สุด การศึกษาเรื่องดังกล่าวในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง
นั้นจะท�ำให้เข้าใจถึงส�ำนึกร่วมทางศีลธรรมที่เกี่ยวกับสิ่งแวดล้อมของประชาชน	
ในลุม่น�ำ้โขง เข้าใจถงึการให้ความหมายกบัสรรพสิง่ ไม่ว่าจะเป็นแผ่นดนิ แม่น�ำ้ และ
ป่าเขา อนัจะท�ำให้ทราบแนวคดิทางจรยิศาสตร์สิง่แวดล้อมชมุชนในสงัคมลุม่น�ำ้โขง
ได้ชดัเจนมากขึน้ และเข้าใจการเปลีย่นแปลงด้านจรยิศาสตร์สิง่แวดล้อมของชมุชน
ดังกล่าว สามารถเสนอแนวทางการจัดกิจกรรมในด้านการอนุรักษ์และฟื้นฟู	
สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติในอนุภูมิภาคลุ่มน�้ำโขงด้วย

จากการส�ำรวจแนวคดิทางวฒันธรรมกบัสิง่แวดล้อมและงานวจิยัทีเ่กีย่วข้อง 
ผู้เขียนเห็นว่า การศึกษาจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�ำ้โขงนั้น ควรจะ
ก�ำหนดให้วัฒนธรรมเป็นศูนย์กลางในการเชื่อมโยงข้อมูลเพื่อสร้างองค์ความรู้ด้าน
จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในสังคมลุ่มน�้ำโขง เนื่องจาก 1) วัฒนธรรมไม่ได้มีฐานอยู่ที่
วัตถุธรรมอย่างเดียวแต่มีฐานอยู่ที่นามธรรมเป็นส�ำคัญ 2) การพัฒนาวัตถุธรรม	
ในทางวัฒนธรรมเป็นเครื่องมือน�ำไปสู่การพัฒนาทางจริยธรรม 3) วัฒนธรรมเป็น	
สิ่งแสดงออกของระบบคุณค่าซึ่งมีหลายระดับ และ 4) วัฒนธรรมมีความเป็น	
บูรณาการด้านชีวิต จิตใจ สังคม และสิ่งแวดล้อม

การวิเคราะห์แนวคิดจริยศาสตร์ในวัฒนธรรมลุ่มน�ำ้โขงผ่านข้อมูลที่ผสม
ผสานระหว่างกัน ระหว่างคุณค่าของแต่ละวัฒนธรรมประเพณีท้องถิ่นซึ่งบางอย่าง
ผ่านการไตร่ตรองมาอย่างยาวนานจนเกดิการยอมรบัและเลอืกสรรในช่วงเวลาหนึง่ๆ 
เป็นสิง่ทีไ่ม่ละเลยคณุค่าทีเ่ปิดเผยให้เหน็ถงึธรรมชาตทิีแ่ท้จรงิของมนษุย์และสรรพ
สิ่งที่มนุษย์เข้าถึงได้ด้วยประสบการณ์จากวิธีการทางจริยปรัชญา 

2. 	 แนวคิดด้านจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง

แม่น�้ำโขงนอกจากจะเป็นเหมือนเส้นเลือดหล่อเลี้ยงชีวิต กล่าวคือ เป็น
แหล่งน�้ำใช้เพื่อการเกษตร การเดินทาง การขนส่ง ตลอดจนกิจกรรมต่างๆ ในชีวิต



61

จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง  

กรณีศึกษาวัฒนธรรมไท-ลาว ในจังหวัดมุกดาหาร

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

ประจ�ำวนัแล้วยงัเปรยีบเสมอืนสายน�ำ้ทีส่ะท้อนจติวญิญาณของประชาชนในภมูภิาค

เอเชียตะวันออกเฉียงใต้ที่มีวิถีชีวิตผูกพันอยู ่แม่น�้ำสายนี้ ลักษณะส�ำคัญของ	

จติวญิญาณดงักล่าวคอื การผสานความสมัพนัธ์ระหว่างมนษุย์กบัสิง่เหนอืธรรมชาติ 

และขยายขอบเขตแห่งศรัทธาไปสู่สรรพสิ่งในธรรมชาติ	  

หากพิจารณาตามหลักฐานจากงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อและ

พธิกีรรมต่างๆ ของประชาชนในสงัคมลุม่น�ำ้โขง จะเหน็ได้ว่าสงัคมลุม่น�ำ้โขงมคีวาม

เชื่อที่โน้มไปทางวิญญาณนิยม (Animism) กล่าวคือมีความเชื่อว่าสิ่งต่างๆ ล้วนมี

วิญญาณ ซึ่งสิ่งต่างๆ ในที่นี้ได้รวมเอาทั้งสิ่งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิตเข้าในมุมมอง	

ดังกล่าวด้วย ท�ำให้มีการมองว่า ต้นไม้ ภูเขา ผืนดิน และแม่น�้ำ เป็นสิ่งที่มีวิญญาณ	

สิงสถิตอยู ่ ชุมชนสองฝั่งแม่น�ำ้โขงที่อยู่ในพื้นที่ศึกษาครั้งนี้เรียกวิญญาณที่สิงสถิต

อยูใ่นทีต่่างๆ นัน้ว่าผ ีท�ำให้เชือ่ว่ามผีสีิง่สถติในทีต่่างๆ เช่น ตวัอย่างงานทีส่นบัสนนุ

แนวคิดข้างต้น ดังเช่นได้มีการศึกษาเกี่ยวกับสภาพทั่วไปของหมู่บ้านและพิธีกรรม

ของชุมชนชาวกะเลิงซึ่งเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่ในพื้นที่ลุ ่มน�้ำโขง พบว่า 	

วิถีชีวิตของชุมชนนี้มีส่วนเกี่ยวข้องกับการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้ โดยแสดงออก

ผ่านการตัง้ถิน่ฐาน การประกอบอาชพีทางการเกษตร และพธิกีรรมทีแ่สดงถงึความ

เคารพและย�ำเกรงธรรมชาติและสิ่งที่เหนือธรรมชาติ 

สงัคมลุม่น�้ำโขงในส่วนของอสีานและสปป.ลาว ทีเ่ป็นบรบิทหนึง่ของพืน้ที่

ที่ศึกษาครั้งนี้ ได้รับอิทธิพลจากกลุ่มวัฒนธรรมต่างๆ โดยแบ่งเป็น 4 กลุ่ม คือ 	

1) วัฒนธรรมเจนละ (Chenla Culture) 2) วัฒนธรรมทวารวดี (Dvaravati Culture) 

3) วัฒนธรรมเขมรสมัยพระนคร (Khmer Culture) และ 4) วัฒนธรรมกลุ่มไท-ลาว 

หรือวัฒนธรรมล้านช้าง (Lanchang Culture) (Cultural Office, Khon Kaen 	

University, 2006: 50-56)

แนวคิดจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในบทความนี ้ พิจารณาจากคติความเชื่อ	

ในวัฒนธรรมไท-ลาว อันเป็นวัฒนธรรมที่ถือปฏิบัติร่วมกันในปัจจุบันของชุมชน	

ในพื้นที่ศึกษา ทั้งนี้คติความเชื่อที่ศึกษาแบ่งเป็น 2 กลุ่มหลัก คือ 1) คติความเชื่อ

อนัมมีาแต่ดัง้เดมิของบรรดาชนเผ่าต่างๆ ในสงัคมลุม่น�ำ้โขง ประกอบความเชือ่หลกั 

3 ประการ คือ ความเชื่อเรื่องผีแถน ความเชื่อเรื่องพญานาค และความเชื่อเรื่อง	



62 Journal of Mekong Societies

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

ผปีูต่า และ 2) ความเชือ่ทีม่าจากคตทิางพระพทุธศาสนา ซึง่ความเชือ่ดงักล่าวหล่อ

หลอมให้เกิดวัฒนธรรมประเพณีไท-ลาว อันเป็นเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่ส�ำคัญ

อย่างหนึ่งในสังคมลุ่มน�้ำโขง ด้วยอิทธิพลของพระพุทธศาสนาจึงมีการก�ำหนดให้	

ผีประเภทต่างๆ อยู่ภายใต้พระรัตนตรัย และมีการสร้างต�ำนานให้พื้นที่ในดินแดน

แถบนี้เชื่อมโยงกับเรื่องราวและคติความเชื่อต่างๆ ที่มาจากวรรณกรรมของ	

พระพุทธศาสนา ในด้านการบ�ำรุงพระพุทธศาสนานั้นบรรพชนในอดีตมีการอุทิศ 

ผู้คน ผืนดิน แก่พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะที่รู้จักกันในชื่อ นาจังหัน และข้าโอกาส 

สิ่งที่โดดเด่นประการหนึ่งในวัฒนธรรมไท-ลาว การผสมผสานคติความเชื่อดั้งเดิม

ของท้องถิ่นเข้ากับคติความเชื่อในพระพุทธศาสนาให้เป็นสิ่งที่ปฏิบัติอยู่ในวิถีชีวิต

ของผู้คนตลอดปี ที่เรียกว่า ฮีตสิบสอง คือ ในเดือนอ้ายมีประเพณีบุญเข้ากรรมและ

บุญเลี้ยงผีของชาวลาว   เดือนยี่มีประเพณีบุญคูณลานเพื่อความเป็นสิริมงคลแก่	

ข้าวเปลือก เดือนสามมีประเพณีบุญข้าวจี่และงานนมัสการพระธาตุพนม เดือนสี่ 	

มีประเพณีเอาบุญผะเหวด เดือนห้ามีประเพณีบุญสงกรานต์ เดือนหกมีประเพณ	ี

บุญบั้งไฟ เดือนเจ็ดมีประเพณีบุญซ�ำฮะ เดือนแปดมีประเพณีบุญเข้าพรรษา 	

เดอืนเก้ามปีระเพณบีญุข้าวประดบัดนิ เดอืนสบิมปีระเพณบีญุข้าวสาก เดอืนสบิเอด็

มีประเพณีบุญออกพรรษา เดือนสิบสองมีประเพณีบุญกฐิน งานไหว้พระธาตุหลวง

และลอยกระทง  เพือ่ให้เหน็การมอียูจ่รงิของคตคิวามเชือ่ในวฒันธรรมไท-ลาว ทีย่งั

คงมีหลักฐานให้เห็นกันอยู่ในพื้นที่ในสังคมลุ่มน�้ำโขง ในที่นี้ได้ศึกษาตัวอย่างข้อมูล

ในจังหวัดมุกดาหาร ซึ่งเป็นจังหวัดหนึ่งในภาคอีสานของประเทศไทย มีอาณาเขต

ติดต่อกับสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชานลาว โดยมีแม่น�้ำโขงเป็นพรมแดนกั้น

จากข้อมูลในจังหวัดมุกดาหารที่มีประชาชนประกอบไปด้วยหลายชนเผ่า 

ได้แก่ เผ่าไทยอีสาน เผ่าผู้ไท เผ่าไทยข่า (บูร) เผ่าไทยโซ่ เผ่าไทยกะเลิง เผ่าไทยแสก 

เผ่าไทยย้อ และเผ่าไทยกุลา แต่เดิมแต่ละเผ่ามีการนับถือผีบรรพบุรุษมาก่อนที่จะ

ผสานเข้ากบัคตทิางพระพทุธศาสนา ในส่วนคตคิวามเชือ่เรือ่งผแีถน ความเชือ่เรือ่ง

นาค และความเชือ่เรือ่งผปีูต่า กย็งัเป็นทีพ่บได้ทัง้ในเขตเมอืงและชนบทของจงัหวดั

ในส่วนของงานประเพณทีีส่ะท้อนวฒันธรรมไท-ลาว ของจงัหวดัมกุดาหาร

นั้น พบว่า ในแต่ละหมู่บ้านยังมีการสืบทอดประเพณีฮีตสิบสองแต่ไม่ครบทุกเดือน 



63

จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง  

กรณีศึกษาวัฒนธรรมไท-ลาว ในจังหวัดมุกดาหาร

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

นอกจากประเพณีหลัก คือ บุญสงกรานต์ บุญเข้าพรรษา และบุญออกพรรษาแล้ว 

ประเพณีที่พบมากที่ชาวบ้านยังคงนิยมปฏิบัติกันอย่างแพร่หลาย ได้แก่ ประเพณี

บุญข้าวสากและบุญข้าวประดับดิน นอกจากนั้น จากข้อมูลอันเป็นบริบทของพื้นที่

แสดงให้เห็นว่า จังหวัดมุกดาหารมีแหล่งทรัพยากรทางธรรมชาติทั้งพื้นที่ป่าและ

แหล่งน�้ำที่สมบูรณ์แห่งหนึ่งในลุ่มน�้ำโขง 

เพื่อให้เห็นว่าวัฒนธรรมไท-ลาวนั้นสะท้อนแนวคิดจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อม

อย่างไร ในทีน่ีไ้ด้พจิารณาผ่านค�ำถามทางจรยิศาสตร์สิง่แวดล้อมอย่างน้อย 5 ค�ำถาม

ที่ส�ำคัญ คือ 1) ฐานะของสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติในคติความเชื่อของวัฒนธรรม	

ไท-ลาวเป็นอย่างไร ? 2) สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติเป็นสิ่งที่อยู่ในขอบเขตทางจริยธรรม

หรือไม่ ? 3) สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติมีคุณค่าในตัวมันเองหรือไม่ ? 4) สิ่งแวดล้อมทาง

ธรรมชาตกิบัเสรภีาพของมนษุย์เป็นอย่างไร ? และ 5) สิง่แวดล้อมทางธรรมชาตสิมัพนัธ์

กับอุดมคติของชีวิตในวัฒนธรรมไท-ลาว อย่างไร แต่ละค�ำถามมีรายละเอียด ดังนี้

1) 	 ฐานะของสิง่แวดล้อมทางธรรมชาตใินคตคิวามเชือ่ของวฒันธรรม

ไท-ลาวเป็นอย่างไร ?

ตามคติความเชื่อที่ยังคงมีอยู ่และสืบทอดกันมาในวัฒนธรรมไท-ลาว	

ข้างต้น มีประเด็นทางจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมที่ควรพิจารณา คือ สิ่งแวดล้อมทาง

ธรรมชาติจึงไม่เป็นเพียงผืนดิน แม่น�้ำ  ป่าไม้ ภูเขา เป็นต้นเท่านั้น แต่เป็นที่สถิต

ของสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือเป็นบ้านของบรรดาวิญญาณบรรพบุรุษที่เรียกว่าผีต่างๆ เป็น

ที่อยู่ของพญานาคอันเป็นที่นับถือและเกรงขาม คติความเชื่อนี้มีส่วนเกี่ยวข้องกับ

การอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้โดยแสดงออกผ่านการตั้งถิ่นฐาน การประกอบอาชีพ 

และพิธีกรรมที่แสดงถึงความเคารพและย�ำเกรงธรรมชาติและสิ่งที่เหนือธรรมชาติ 

ความเป็นชมุชนตามคตคิวามเชือ่ข้างต้น นอกจากจะประกอบด้วยกลุม่ชน

เผ่าต่างๆ แล้ว สภาพแวดล้อมทางธรรมชาตกิถ็กูนบัเข้าเป็นส่วนหนึง่ของชมุชนและ

ก�ำหนดให้ผีเป็นผู้คุ้มครองสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ ในเมื่อทั้งคน สิ่งแวดล้อม และ

ผี ต่างก็เป็นสมาชิกในชุมชนเดียวกันแล้ว ดังข้อความที่ปรากฏในพงศาวดารล้าน

ช้างว่า... กาลเมื่อก่อนนั้น ก็เป็นดิน เป็นหญ้า เป็นฟ้า เป็นแถน... ผีและคนเทียวไป

มาหากันบ่ขาด... (Kurusapa, 1983: 37) มีการสร้างวิถีปฏิบัติเพื่อให้สอดคล้องกับ



64 Journal of Mekong Societies

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

ความหมายของชุมชนข้างต้นผ่านประเพณีและพิธีกรรมมากมาย ดังนั้นชุมชนใน

สงัคมลุม่น�ำ้โขงแต่เดมิจงึเป็นชมุชนทีร่วมเอามติด้ิานสิง่ทีเ่หนอืสามญัวสิยัเข้ามาเป็น

ส่วนหนึ่งของชุมชนด้วย

คติความเชื่อในวัฒนธรรมไท-ลาว หากพิจารณาตามแนวคิดนิเวศวิทยา

วัฒนธรรม (Cultural Ecology) และจริยศาสตร์ที่ถือระบบนิเวศเป็นศูนย์กลาง 	

(Eco-Centric Ethics) แล้วพบว่า มพีืน้ฐานความคดิแบบบรูณาการอย่างเป็นองค์รวม 

(Holistic Ethics) ซึ่งสะท้อนความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสิ่งแวดล้อมว่า มนุษย์มี

ความผูกพันกับสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติและอยู่ร่วมกันในลักษณะที่เป็นส่วนหนึ่ง

ของระบบเดยีวกนั มกีารใช้เทคโนโลยทีีเ่กดิจากภมูปัิญญาเพือ่ปรบัตวัให้สอดคล้อง

กับระบบนิเวศ เป็นแนวคิดที่ขยายขอบเขตความเป็นชุมชนไปสู่สิ่งแวดล้อมทาง

ธรรมชาติ ตามแนวคิดนี้ ผืนดินและภูเขาไม่ใช่เป็นแค่เพียงแปลงเกษตรและแหล่ง

ทรัพยากร แม่น�้ำก็ไม่ใช่เป็นเพียงแหล่งน�้ำ  ป่าไม้ไม่ใช่เป็นเพียงต้นไม้หลายต้น 	

แต่ทกุสิง่มคีณุค่าและมคีวามงดงามในตวัเอง การกระท�ำทีถ่กูต้องนัน้จะต้องส่งเสรมิ

ความเป็นหนึง่เดยีวแห่งธรรมชาติ ส่งเสรมิความยัง่ยนืของสิง่แวดล้อมและตระหนกั

ในความงามแห่งชุมชนทางศีลธรรมด้วย

วัฒนธรรมไท-ลาว ยังได้รับเอาคติทางพระพุทธศาสนาเพื่อพัฒนาและ

ปรับปรุงวัฒนธรรมตลอดจนการสร้างอุดมคติของชีวิตที่เป็นมิตรกับสิ่งแวดล้อมที่มี

หลักการส�ำคัญว่ามนุษย์ต้องอยู่ร่วมกับสรรพสิ่งหรือสรรพสัตว์ในรูปแบบของ	

การพึ่งพาอาศัยกันเนื่องจากเป็นเพื่อนร่วมวัฏสงสาร 

2) 	 สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติเป็นสิ่งที่อยู่ในขอบเขตทางจริยธรรม

หรือไม ่?

จากคตคิวามเชือ่ดัง้เดมิและแนวปฏบิตัทิีไ่ด้รบัอทิธพิลจากพระพทุธศาสนา

ท�ำให้ยังตระหนักได้อีกว่ามโนธรรมของชุมชนแห่งนี้จะต้องมีต่อสัตว์ต่างๆ ด้วย 	

ถึงแม้จะไม่ใช่จริยธรรมในระดับเดียวกันกับที่ควรมีต่อเพื่อนมนุษย์ด้วยกัน ในส่วน

ของพันธะทางจริยธรรมต่อสิ่งแวดล้อม ก็ไม่ได้เป็นสิ่งที่อยู่นอกเหนือจากส�ำนึกทาง

จริยธรรมตามคติความเชื่อของวัฒนธรรมไท-ลาวในบริเวณลุ่มน�้ำโขงแต่อย่างใด 

เนื่องจากเชื่อว่าสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติเป็นทั้งสิ่งสร้างและสถานที่สถิตของ	



65

จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง  

กรณีศึกษาวัฒนธรรมไท-ลาว ในจังหวัดมุกดาหาร

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

สิง่ศกัดสิทิธิ ์ดงันัน้สถานภาพทางศลีธรรมของสิง่แวดล้อมทางธรรมชาตจิงึเป็นสิง่ที่

สูงส่งที่ต้องเคารพ ไม่มีการสนับสนุนให้มนุษย์มีสิทธิ์เหนือธรรมชาติหรือมีสิทธิ์	

ในการจัดการกับธรรมชาติอย่างไม่มีขอบเขตและปราศจากความย�ำเกรง  

3) 	 สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติมีคุณค่าในตัวมันเองหรือไม ่?

การพิจารณาค�ำถามนี้เกี่ยวข้องกับประเด็นที่ว ่าถ้าสิ่งแวดล้อมทาง

ธรรมชาติเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ แล้วสิ่งศักดิ์สิทธิ์มีค่าในตัวเองหรือไม่ การยอมรับ	

สิง่ศกัดิส์ทิธิว่์าเป็นสิง่ทีม่ค่ีาในตวัเองนัน้เป็นสิง่ทีเ่ป็นอตัวสิยัทีถ่อืว่าสิง่ทีม่อียูจ่รงิคอื

สิ่งที่มีอยู่ในจิต ดังนั้นตามคติของทัศนะที่เชื่อว่าสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติเป็น	

สิ่งศักดิ์สิทธิ์  จึงถือได้ว่าสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติเป็นสิ่งที่มีคุณค่าในตัวเองในเชิง

อัตวิสัย จากคติความเชื่อดังเดิมที่เห็นว่า ผืนแผ่นดิน แม่น�้ำ ต้นไม้ ป่าไม้ และภูเขา 

เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ควรได้รับการสักการบูชา เป็นสิ่งที่เกิดมาจากการสร้างสรรค์ของ

ผีฟ้า ผีแถน และเป็นสถานที่อยู่ของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่างๆ ด้วย อนึ่งในแง่ของการด�ำรง

อยูแ่ล้วสิง่แวดล้อมทางธรรมชาตดิ�ำรงอยูไ่ด้ด้วยตวัมนัเองโดยทีม่นษุย์ไม่จ�ำเป็นต้อง

เข้าไปยุง่เกีย่วในกระบวนการของมนักไ็ด้ ดงันัน้ จงึถอืว่าสิง่แวดล้อมทางธรรมชาติ

มีคุณค่าในตัวเอง 

4) 	 สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติกับเสรีภาพของมนุษย์เป็นอย่างไร ?

คตคิวามเชือ่ในวฒันธรรมไท-ลาวนัน้ ถอืว่าผแีถนนัน้นอกจากจะเป็นผูส้ร้าง 

เป็นผูพ้ทิกัษ์สิง่แวดล้อมทางธรรมชาตแิละบนัดาลให้สรรพสิง่ขบัเคลือ่นและด�ำเนนิไป

แล้ว ยังเป็นผู้ท�ำลายสิ่งที่สร้างขึ้นมาได้ด้วย ดังนั้น การที่มนุษย์จะท�ำสิ่งใดๆ ต่อ

ธรรมชาตติามคตคิวามเชือ่นี้ จงึมข้ีอจ�ำกดัในตวัเอง กล่าวคอืมนษุย์ไม่อาจทีจ่ะกระท�ำ

ต่อสิง่แวดล้อมทางธรรมชาตติามอ�ำเภอใจ เสรภีาพของมนษุย์ในแง่นีจ้งึถกูจ�ำกดัด้วย

อ�ำนาจของสิ่งที่เหนือธรรมชาติ อ�ำนาจในการจัดการทรัพยากรทางธรรมไม่ได้ขึ้นอยู่

กบัมนษุย์เท่านัน้หากแต่ยงัขึน้อยูก่บัสิง่ทีเ่หนอืธรรมชาตด้ิวย ในแต่ละท้องถิน่มผีปีูต่า

ช่วยปกป้องสิง่แวดล้อมทางธรรมชาติ การตดัไม้ การล่าสตัว์ในเขตพืน้ทีข่องศาลปูต่า

ถือว่าเป็นการกระท�ำผิดต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจ�ำหมู่บ้าน การกระท�ำดังกล่าวนอกจาก	

จะก่อให้เกดิสิง่ไม่ดต่ีอผูก้ระท�ำโดยตรงแล้ว ชาวบ้านยงัเชือ่ว่า เป็นสาเหตใุห้เกดิความ

แปรปรวนของธรรมชาติ เช่น ฝนแล้ง น�้ำท่วม เป็นต้น ดังนั้น ในแง่ของการปกป้อง



66 Journal of Mekong Societies

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

คุม้ครองสิง่แวดล้อมทางธรรมชาต ิจงึดเูหมอืนว่าสิง่แวดล้อมทางธรรมชาตจิงึดเูหมอืน

ถูกปกป้องไว้ด้วยความเชื่อหลายชั้น ข้อนี้สอดคล้องกับคติทางพระพุทธศาสนาที่ว่า 

การตัดไม้ท�ำลายป่าเป็นการท�ำลายสิ่งแวดล้อมที่ดีของมนุษย์และท�ำลายที่อยู่อาศัย

ของสัตว์อื่นๆ รวมทั้งรุกขเทวดาด้วย กล่าวได้ว่าเสรีภาพของมนุษย์ตามมุมมองข้าง

ต้นนั้นถูกจ�ำกัดโดยสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ

5)	 สิง่แวดล้อมทางธรรมชาตสิมัพนัธ์กบัอดุมคตขิองชวีติในวฒันธรรม

ไท-ลาวอย่างไร ?

วัฒนธรรมไท-ลาว มีคติการสร้างให้อาชีพและและการลงทุนลงแรงในผืน

แผ่นดินของตนให้เกิดคุณค่าทางนามธรรมต่อชีวิต หรือเชื่อมโยงกับอุดมคติทาง

จรยิธรรมตามคตขิองพระพทุธศาสนา ก่อให้เกดิความผกูพนักบัศาสนาและเกดิความ

เคารพในผืนนาและผลที่เกิดขึ้นจากแรงงานนั้นด้วย (Mungthanee, 2001) 	

เพราะการลงทนุลงแรงครัง้นีน้อกจากจะท�ำให้มอียูม่กีนิในโลกนีแ้ล้วยงัส่งผลในชาติ

ต่อๆ ไปด้วย กล่าวคือ ได้มีส่วนร่วมในการสืบทอดพระพุทธศาสนาให้ยืนยาวไป

จนถงึห้าพนัปีตามความเชือ่ ท�ำให้พบพระศรอีารย์และบงัเกดิในสวรรค์ชัน้ต่างๆ และ

สิ่งหนุนเนื่องให้เข้าถึงพระนิพพานในอนาคต ตัวอย่างที่เป็นรูปธรรมของการสร้าง

อุดมคติดังกล่าวนอกจากจะมีการก�ำหนดให้มีนาจังหัน (Punnotok, 1984: 5) คือ

พื้นที่นารวมทั้งประชาชนที่อยู่ในเขตนาจังหันเป็นศาสนสมบัติแล้วยังด�ำเนินการ	

ผ่านกจิกรรมทีเ่รยีกว่าบญุทีจ่ดัให้มขีึน้ในวฒันธรรมไท-ลาวตลอดปี ทีเ่รยีกว่าฮตีสบิ

สองด้วย จากการน�ำเสนอข้างต้น จะเหน็ได้ว่าแนวคดิด้านจรยิศาสตร์สิง่แวดล้อมใน

สงัคมลุม่น�ำ้โขงเริม่จากคตคิวามเชือ่ดัง้เดมิทีม่อียูก่่อนแล้วและถกูเสรมิให้มหีลกัการ

มัน่คงมากขึน้จากคตคิวามเชือ่ทางพระพทุธศาสนา โดยในส่วนของพระพทุธศาสนา

ในระดับชาวบ้านมีการปฏิบัติพิธีกรรมต่างๆ ที่มาจากความเชื่อดั้งเดิมและคติทาง

พระพุทธศาสนาอย่างกลมกลืน

การเข้ามาของพระพุทธศาสนาในดินแดนแถบนี้ ไม่ว่าจะเป็นพระพุทธศาสนา

แบบดั้งเดิมในสมัยที่พระเจ้าอโศกมหาราชส่งสมณทูตออกเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ในดนิแดนทีเ่รยีกว่าสวุรรณภมูิ รวมทัง้พระพทุธศาสนาแบบมหายานซึง่ผ่านมาทาง
จนี และพทุธศาสนาแบบเถรวาททีเ่ข้ามาในยคุต่อมา โลกทศัน์แบบพระพทุธศาสนา



67

จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง  

กรณีศึกษาวัฒนธรรมไท-ลาว ในจังหวัดมุกดาหาร

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

มีฐานคิดต่อสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติและสิ่งที่เหนือธรรมชาติ ไม่ขัดแย้งกับ	
ความเชื่อดั้งเดิมของประชาชนในสังคมลุ่มน�้ำโขง นอกจากนั้นหลักปรัชญาของ
พระพุทธศาสนายังช่วยเพิ่มความมั่นใจต่อความเชื่อดั้งเดิมของประชาชนและ	
จัดล�ำดับความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติให้ชัดเจนยิ่งขึ้น   จะเห็นได้ว่า	
ในชมุชนทีน่บัถอืพระพทุธศาสนาจะมกีารประกอบพธิกีรรมต่างๆ อนัเป็นความเชือ่
ดั้งเดิมของชนเผ่าต่างๆ ด้วย โดยบางพิธีกรรมมีพระสงฆ์เป็นผู้น�ำในประกอบ
พิธีกรรม ถึงแม้พิธีกรรมนั้นๆ จะเป็นพิธีกรรมที่ไม่ได้มาจากหลักค�ำสอนของ
พระพทุธสาสนาโดยตรง ซึง่อาจเรยีกพธิกีรรมเหล่านัน้ว่า พธิกีรรมนอกพระไตรปิฎก 

3.	 การเปลี่ยนแปลงแนวคิดจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรม 
ลุ่มน�้ำโขง

การเปลี่ยนแปลงโลกทัศน์ด ้านสิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ ่มน�้ำโขง	
ในบทความนี้ ศึกษาจากแนวคิดอันอยู่เบื้องหลังของการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม
ทีเ่ข้ามาในสงัคมลุม่น�ำ้โขงโดยภาพรวม เพือ่ให้เหน็แนวโน้มการเปลีย่นแปลงทศันะ	
ต่อสิ่งแวดล้อมที่มาจากคติความเชื่อดังกล่าวแล้วข้างต้น ไปสู่ทัศนะแบบใหม่ที่มา
พร้อมกับการพัฒนาและความหวังในการพัฒนาคุณภาพชีวิต ดังนี้ 

3.1	วัฒนธรรมเทคโนโลยีในสังคมลุ่มน�้ำโขง
เพือ่ให้การกล่าวถงึการเปลีย่นด้านแนวคดิจรยิสาสตร์สิง่แวดล้อมในสงัคม

ลุม่น�ำ้โขง สอดคล้องกบัประเดน็ข้างต้น ผูว้จิยัจงึให้ความหมายในเชงิวฒันธรรมกบั
การพัฒนาด้านต่างๆ ที่มาพร้อมกับเทคโนโลยีอันทันสมัยว่าเป็นวัฒนธรรม
เทคโนโลยี ซึ่งหมายถึงการสร้างฐานทางวัฒนธรรมโดยใช้เทคโนโลยีหรือเครื่องมือ
ทางวัตถุเป็นตัวขับเคลื่อน ที่แตกต่างจากการใช้จากการใช้มิติทางด้านความเชื่อ	
ในสิ่งแวดล้อมที่เหนือสามัญวิสัยเป็นตัวขับเคลื่อน

วฒันธรรมเทคโนโลยใีนสงัคมลุม่น�ำ้โขงในทีน่ีผู้ว้จิยัเหน็ว่า เริม่ต้นจากการ

ที่ชาวตะวันตกรู ้จักแม่น�้ำโขงอันเป็นแหล่งมั่งคั่งไปด้วยทรัพยากรธรรมชาติที่	

หลากหลายแห่งหนึ่งในโลกตะวันออก และการขยายอาณานิคมของฝรั่งเศสและ

อังกฤษในอินโดจีน สังคมลุ่มน�้ำโขงได้มีการเปลี่ยนแปลงไปตามแนวคิดที่เป็น	



68 Journal of Mekong Societies

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

พืน้ฐานทางวฒันธรรมของตะวนัตก แนวคดิพืน้ฐานทีส่�ำคญั ได้แก่ การมุง่ครอบครอง

ทรัพยากร และเปลี่ยนวิถีชีวิตและวัฒนธรรมให้เป็นไปตามแบบตะวันตก ซึ่งเพื่อให้

บรรลุเป้าหมายดังกล่าว ผู้บุกรุกจ�ำเป็นต้องใช้ทั้งก�ำลังโดยมีอาวุธที่ทันสมัยและ	

มีอานุภาพท�ำลายล้างสูง และพยายามปลูกฝังฐานคิดและความเชื่อแบบตะวันตก

ทีม่าพร้อมกบัอาวธุเพือ่ให้ยอมรบัอ�ำนาจของผูค้รอบครอง กระบวนการดงักล่าวเป็น

จุดเริ่มต้นการพัฒนาที่มาพร้อมกับฐานคิดที่แตกต่างจากฐานคิดที่มาจากคติความ

เชื่อดั้งเดิมและความเชื่อในศาสนาของประชาชนในดินแดนแถบนี้ 

รูปแบบที่ชัดเจนอย่างหนึ่งของวัฒนธรรมเทคโนโลยี คือ มีการจัดตั้ง	

คณะกรรมการแม่น�้ำโขง (Mekong Committee) ในปี พ.ศ.2500 โดยมีประเทศ	

ในลุ่มแม่น�้ำโขงตอนล่าง คือ ไทย ลาว กัมพูชา และเวียดนาม ร่วมเป็นสมาชิก 	

เป็นองค์กรหนึ่งที่ขับเคลื่อนการพัฒนาในลุ่มน�้ำโขง และในปี พ.ศ. 2538 คณะกรรมการ

ดังกล่าวได้เปลี่ยนชื่อเป็นคณะกรรมาธิการแม่น�้ำโขง (MRC-Mekong River 	

Commission) โดยคณะกรรมการแต่ละประเทศมีหน้าที่ในการตอบสนองนโยบาย

ตามข้อตกลงร่วมกันและยังมีภารกิจในการศึกษาวิจัยด้านสิ่งแวดล้อม ชีววิทยา 

ธรณวีทิยา การจดัการทรพัยากรในลุม่น�ำ้โขงและพืน้ทีโ่ดยรอบเพือ่เป็นข้อมลูในการ

ประกอบการพฒันาลุม่น�ำ้โขงอย่างยัง่ยนื (Kasetsiri and Khamkhun, 2010: 19-24) 

ตัวอย่างสิ่งก่อสร้างส�ำคัญที่สะท้อนรูปแบบของวัฒนธรรมเทคโลยีในลุ่มน�ำ้โขง คือ 

การสร้างเขื่อนขนาดต่างๆ ในบริเวณลุ่มแม่น�้ำโขง และการสร้างสะพานที่เชื่อม

ระหว่างประเทศหลายแห่ง เมือ่กระแสการพฒันาเศรษฐกจิทีม่าพร้อมกบัเทคโนโลยี 

ประชาคมลุ่มน�้ำโขงจ�ำเป็นต้องเลือกหนทางหรือแนวทางการพัฒนาที่สัมพันธ์กับ

ความอยู่รอดของสิ่งแวดล้อมในอนาคต ตัวอย่างเช่น การเตรียมการลงทุนสร้าง	

เขือ่นไฟฟ้าพลงัน�ำ้จ�ำนวน 12 แห่ง ในลุม่น�ำ้โขงตอนล่าง ซึง่มอีาณาเขตเชือ่มต่อกบั

ประเทศไทย ลาว และกัมพูชา แน่นอนว่าการสร้างเขื่อนย่อมมีผลกระทบต่อ	

สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ ซึ่งท�ำให้ระบบนิเวศผิดปกติ ก่อให้เกิดการสูญเสียพันธุ์

ปลาต่างๆ สูญเสียอาชีพต่างๆ ทางเลือกส�ำหรับอนาคตมีไม่มากนัก และท่าทีการ

พิจารณาทางเลือกยังเป็นไปตามทัศนคติหรือวิธีคิดที่มีต่อสิ่งแวดล้อมของผู้แทน

ประเทศที่ถูกส่งไป ผลของวัฒนธรรมเทคโนโลยีนอกจากจะส่งผลให้เกิดการพัฒนา



69

จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง  

กรณีศึกษาวัฒนธรรมไท-ลาว ในจังหวัดมุกดาหาร

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

ด้านต่างๆ ในภมูภิาคนี ้ซึง่หลายอย่างบงัเกดิผลดต่ีอระบบเศรษฐกจิและสงัคม ตลอดจน

ยกระดับความเป็นอยู่ของประชาชนให้ดีขึ้น แต่ในทางโลกทัศน์และวิธีคิดซึ่งเป็น	

พืน้ฐานของวฒันธรรมและประเพณขีองสงัคมลุม่น�้ำโขง เกดิการเปลีย่นแปลงและบางส่วน

ได้ถกูกลนืหายไปกบักระแสของฐานคดิแบบตะวนัตกซึง่มเีทคโนโลยเีป็นเครือ่งมอืใน

การขยายฐานความคดิ ความหลากหลายทางวฒันธรรมทีม่อียูเ่ดมิถกูท้าทายและไม่มี

พลงัเพยีงพอทีจ่ะต้านกระแสการพฒันาดงักล่าวได้ ประเดน็ดงักล่าวท�ำให้เกดิการตัง้

ค�ำถามทางจรยิธรรมว่าเทคโนโลยมีคีวามเป็นกลางทางจรยิธรรมหรอืไม่ เพราะเทคโนโลยี

มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงในทางความคิด ความคิดท�ำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทาง

วัฒนธรรม และจริยธรรมที่อยู่บนพื้นฐานของวัฒนธรรมก็มีการเปลี่ยนแปลงด้วย

ในด้านสิง่แวดล้อมทางธรรมชาต ิผลกระทบของวฒันธรรมเทคโนโลยมียีงั

ก่อให้เกิดการพังทลายของตลิ่งของแม่น�้ำโขงอันเป็นสาเหตุหนึ่งที่ท�ำให้เกิดการ	

สูญเสียความหลากหลายทางชีวภาพในลุ่มน�้ำโขง ซึ่งส่งผลต่อระบบนิเวศทั้งหมด

และมีผลสะท้อนกลับมาบั่นทอนคุณภาพชีวิตของมนุษย์ทั้งทางตรงและทางอ้อม 

ปรากฏการณ์ดังกล่าว ก่อให้เกิดความขัดแย้งที่เป็นปัญหาทางจริยศาสตร์ที่ส�ำคัญ

ผู้วิจัยเห็นว่าก�ำลังเกิดขึ้นในภูมิภาคนี้อย่างน้อย 2 ประเด็น คือ 1) ความยุติธรรมใน

การกระจายความเสีย่ง หมายถงึ ความเสีย่งจากอนัตรายด้านสิง่แวดล้อมทีเ่กดิจาก

กระบวนการพฒันาและการชดเชยความเสีย่งอย่างเป็นธรรม โดยเฉพาะความเสีย่ง

ที่ผู้คนในสังคมนั้นไม่ได้เลือกเองแต่ถูกท�ำให้ต้องเสี่ยง 2) ความรับผิดชอบต่อสิ่ง

แวดล้อม โดยเฉพาะประเด็นที่ว่าใครจะเป็นผู้ฟื้นฟูเยียวยาความเสียหายที่เกิดขึ้น

แก่สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ

จากการพัฒนาดังกล่าว ท�ำให้กระแสประเมินผลกระทบด้านสิ่งแวดล้อม 

(Environmental Impact assessment) ซึง่ถกูใช้เป็นเครือ่งมอืตรวจสอบเพือ่ปรบัปรงุ

และวางแผนรับมือกับผลกระทบด้านสิ่งแวดล้อมที่จะเกิดจากการด�ำเนินโครงการ	

ทั้งของรัฐบาลและของเอกชนอย่างกว้างขวาง กระบวนการดังกล่าวให้ความส�ำคัญ

กับหลักการที่ว่าผู้ก่อมลพิษต้องเป็นผู้จ่าย (Polluter pays principle) หลักการ	

ดังกล่าวเริ่มถูกมาใช้ในสังคมลุ ่มโขง ดังเช่นมาตรการด้านสิ่งแวดล้อมของ	

คณะกรรมาธิการแม่น�้ำโขงที่พยายามเปลี่ยนแปลงนโยบายด้านสิ่งแวดล้อมที่เน้น



70 Journal of Mekong Societies

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

ประชาชนเป็นส�ำคัญ โดยมีจุดมุ่งหมายคือ สร้างความสมดุลระหว่างการพัฒนา

เศรษฐกจิกบัการอนรุกัษ์สิง่แวดล้อมเพือ่ประโยชน์ของประชาชนในลุม่น�ำ้โขง จดัให้

มรีะบบเพือ่ตดิตามสภาพสิง่แวดล้อมในลุม่น�ำ้โขง เพือ่ปรบัปรงุนโยบายและการออก

กฎหมายที่เกี่ยวข้องกับสิ่งแวดล้อม เพื่อเพิ่มความร่วมมือระหว่างประเทศที่อยู่ริม

ฝ่ังแม่น�ำ้โขง และเพือ่จติส�ำนกึด้านสิง่แวดล้อมของประชาชน อย่างไรกต็าม ผลจาก

การด�ำเนนิการดงักล่าว ไม่ได้ก่อให้เกดิความยัง่ยนืและสมดลุต่อสิง่แวดล้อมดงัทีค่าด

หวัง ความเสื่อมโทรมด้านสิ่งแวดล้อมปรากฏให้เห็นอย่างต่อเนื่อง ส่วนหนึ่งเป็น

เพราะหลังจากที่โครงการได้รับอนุมัติไปแล้ว การด�ำเนินการด้านสิ่งแวดล้อมก็ถูก

ละเลยไม่น�ำมาปฏิบัติอย่างจริงจัง จนกว่าจะมีชุมชนที่ได้รับผลกระทบมาร้องเรียน

ต่อหน่วยงานที่รับผิดชอบจึงมีการหันมาให้ความสนใจอีกครั้ง ปรากฏการณ์เช่นนี้

มักปรากฏขึ้นเป็นข่าวอยู่เนืองๆ อีกส่วนหนึ่งมีการวิเคราะห์ลงไปในระดับโลกทัศน์

หรือความคิดพื้นฐานต่อสิ่งแวดล้อมว่า แนวคิดข้างต้นมาจากโลกทัศน์ที่ให้ความ

ส�ำคัญกับมนุษย์เป็นศูนย์กลางและด�ำเนินการแก้ปัญหาโดยมีเทคโนโลยีเป็น	

เครื่องมือ การแก้ปัญหาสิ่งแวดล้อมผูกขาดอยู่กับชนชั้นน�ำที่เป็นนักวิทยาศาสตร์ 

นักเศรษฐศาสตร์ และนักการเมืองที่มีอ�ำนาจตัดสินใจโครงการส�ำคัญ การพิทักษ์

และฟื้นฟูสิ่งแวดล้อมจึงมีความอ่อนแอทั้งด้านทฤษฎีและผู้น�ำไปปฏิบัติ การแก้ไข

ปัญหาสิ่งแวดล้อมด้วยการดังกล่าวจึงไม่สามารถเพิ่มส�ำนึกทางด้านสิ่งแวดล้อมให้

กับชุมชนและผู้ที่เกี่ยวข้อง แต่อย่างใดปัจจุบันแนวคิดเกี่ยวกับการพัฒนาที่มุ่งสู	่

ความเป็นสงัคมอตุสาหกรรม (Industrialized) เป็นเมอืง (Urbanized) ถกูน�ำมาเป็น

ฐานคิดในการพัฒนาและถูกท�ำให้กลายเป็นอุดมการณ์ของการพัฒนาในสังคมลุ่ม

น�้ำโขง แนวคิดดังกล่าวท�ำให้การพัฒนามุ่งไปสู่มิติเดียวคือมิติความทันสมัย ท�ำให้

เกดิการใช้ทรพัยากรทางธรรมชาตอิย่างไม่ระมดัระวงั ซึง่นอกจากจะส่งผลต่อระบบ

นิเวศแล้วยังส่งผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตและวัฒนธรรมของผู้คนในสองฝั่ง

แม่น�้ำโขงด้วย โลกทัศน์ที่มีต่อสิ่งแวดล้อมแบบดั้งเดิมเริ่มเปลี่ยนไป และถูกแทนที่

ด้วยทศันะทีว่่า มนษุย์มอี�ำนาจเหนอืสิง่อืน่และเป็นผูก้มุชะตาของตนเอง ด้วยอทิธพิล

ของวธิคีดิตามทศันะดงักล่าวได้สัน่คลอนโลกทศัน์แบบดัง้เดมิทีม่อียูใ่นชมุชนจนถงึ

ขั้นเปลี่ยนจากวิธีคิดแบบหนึ่งไปสู่อีกแบบหนึ่ง ส่วนหนึ่งเห็นว่าวิธีคิดต่อธรรมชาติ



71

จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง  

กรณีศึกษาวัฒนธรรมไท-ลาว ในจังหวัดมุกดาหาร

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

แบบดั้งเดิมนั้นเป็นเรื่องงมงาย และผูกติดอยู่กับนิทานปรัมปรา กรอบแนวคิดใหม่

ทีม่าพร้อมกบักระแสโลกาภวิตัน์และระบบทนุนยิมมแีนวโน้มทีจ่ะปฏเิสธการปฏบิตัิ

ต่อสิง่แวดล้อมอย่างมสี�ำนกึทางจรยิธรรม และปราศจากความย�ำเกรงใดๆ ต่อธรรมชาติ 

เพราะมองเห็นผืนดิน แม่น�้ำ และป่าเขา เป็นเพียงวัตถุทางกายภาพหรือเป็นเพียงทุน

ที่จะมีคุณค่าก็ต่อเมื่อมีประโยชน์ต่อมนุษย์เท่านั้น แนวคิดดังกล่าวเปิดโอกาสให้มีการ

ท�ำลายและลุกล�้ำธรรมชาติอย่างไม่ย�ำเกรง ส่งเสริมให้มนุษย์ขูดรีดธรรมชาติเพื่อเอา

ผลประโยชน์ให้มากที่สุดอย่างเพลิดเพลินและไม่มีส�ำนึกทางศีลธรรมใดๆ

อย่างไรก็ตาม แนวคิดกล่าวได้รับการวิพากษ์วิจารณ์จนถึงขั้นต่อต้าน	

ทั้งจากกลุ่มนักคิดและนักเคลื่อนไหวทางสิ่งแวดล้อม ท�ำให้เกิดเวทีถกเถียงกันใน

เรื่องสิ่งแวดล้อมกับการพัฒนาในระดับนานาชาติอย่างกว้างขวาง ก่อให้เกิดกระแส

สิง่แวดล้อมนยิมขึน้มาอย่างต่อเนือ่ง ประกอบกบักระแสความกงัวลต่อภาวะโลกร้อน

และการเปลี่ยนแปลงสภาพแวดล้อมทางธรรมชาติซึ่งส่งผลต่อมนุษย์มากขึ้น ท�ำให้

เกดิการผลกัดนัมาตรการทางด้านสิง่แวดล้อมของอตุสาหกรรมต่างๆ มกีารสนบัสนนุ

แนวคิดที่ว่า การพัฒนาเศรษฐกิจและการรักษาสิ่งแวดล้อมจะต้องเกื้อกูลสนับสนุน

ซึ่งกันและกัน นโยบายด้านความเจริญก้าวหน้าของมนุษย์จะต้องค�ำนึงถึง	

สิ่งแวดล้อมทางธรรมด้วย

3.2 	การเปลีย่นแปลงแนวคดิด้านจรยิศาสตร์สิง่แวดล้อมในวฒันธรรม

ลุ่มน�้ำโขง

จากข้อเท็จจริงเรื่องการเสื่อมโทรมของสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาต ิ จึงมีการ

ผลักดันให้โรงานอุตสาหกรรมต่างๆ มีระบบที่ระบบปลอดภัยต่อสิ่งแวดล้อมและ	

เป็นมิตรต่อสิ่งแวดล้อมมากขึ้น และมีการส่งเสริมให้มีการสร้างส�ำนึกต่อสิ่งแวดล้อม

อย่างกว้างขวางดังกล่าวแล้วข้างต้น ส�ำนึกใหม่ที่มีต่อสิ่งแวดล้อมได้เริ่มขึ้นจาก

กระบวนการดงักล่าว กล่าวคอื ทศัน์ต่อสิง่แวดล้อมตามคตดิัง้เดมิทีเ่รยีกว่าจรยิศาสตร์
สิง่แวดล้อมในลุม่น�ำ้โขงทีม่ฐีานคดิจากวฒันธรรมไท-ลาว ดงักล่าวข้างต้น กเ็ลอืนหาย
ไปพร้อมกบักระบวนการพฒันาด้วย ดงันัน้ กระบวนการสร้างส�ำนกึทางต่อสิง่แวดล้อม
ที่มาพร้อมกับการพัฒนาในรูปแบบต่างๆ จึงถือว่าเป็นการสร้างส�ำนึกใหม่ต่อ	
สิ่งแวดล้อมที่ยึดแนวคิดแบบมนุษย์เป็นกลางซึ่งแตกต่างจากจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อม



72 Journal of Mekong Societies

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

แบบเดมิ การเปลีย่นแปลงในระดบัส�ำนกึต่อสิง่แวดล้อมมลีกัษณะค่อยๆ เปลีย่นแปลง
ไป ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดนิเวศวัฒนธรรมว่าเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมนั้นเป็นไป
ภายใต้อิทธิพลสังคมและสภาพแวดล้อม ส่วนหนึ่งอาจเป็นเพราะผลของการพัฒนา
ท�ำให้วิถีชีวิตที่พึ่งพิงธรรมชาติลดลง เพราะมีปัจจัยที่ยังชีพมาให้ซื้อหากันได้อย่าง
สะดวก เมื่อวิถีชีวิตเริ่มเหินห่างจากการพึ่งพิงธรรมชาติ ความรู้สึกผูกพันต่อผืนดิน 
แม่น�้ำ และภูเขา ของผู้คนต่างๆ ก็ลดลงไปด้วย

ดังนั้น แนวคิดด้านจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในสังคมลุ่มน�้ำโขงใหม่ คือ 
จรยิศาสตร์สิง่แวดล้อมทีม่มีนษุย์เป็นศนูย์กลาง กจิกรรมการพฒันาและนโยบายด้าน
สิ่งแวดล้อมของหน่วยงานต่างๆ ในลุ่มน�้ำโขงล้วนด�ำเนินไปภายใต้หลักแนวคิดนี้ 	
ในแง่ของคณุค่าแนวคดินีถ้อืว่ามนษุย์เท่านัน้มคีณุค่าทางจรยิธรรม สิง่แวดล้อมทาง
ธรรมชาติอื่นๆ ปราศจากคุณค่าทางจริยธรรม 	

เหตผุลทีม่นษุย์จะต้องปกป้องและฟ้ืนฟสูิง่แวดล้อมตามแนวคดิทางจรยิศาสตร์
ข้างต้นนั้น ก็เพราะค�ำนึงถึงอนุชนรุ่นหลัง โดยอาศัยหลักการของแนวแบบประโยชน์
นยิมทีเ่หน็ว่าทกุคนควรเข้ามามส่ีวนร่วมเนือ่งจากเป็นผูส่้วนได้ส่วนเสยี และจะต้องไม่
ผลักภาระอันส�ำคัญนี้ไปให้คนกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง โดยเฉพาะผู้ที่ด้อยโอกาสในสังคม 

	
4. 	 กรณีศึกษาปัญหาจริยศาสาตร์สิ่งแวดล้อมในพื้นที่ที่ศึกษา

ผลของการพฒันามาพร้อมกบัส�ำนกึทางด้านสิง่แวดล้อมทีค่่อยๆ เปลีย่นแปลง
ไปตามกลไกของการพัฒนาข้างต้น เริ่มส่งผลกระทบแก่สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ 
เช่น มีการทิ้งขยะและของเสียต่างๆ ในพื้นดิน แม่น�้ำ  ล�ำธารต่างๆ เริ่มก่อให้เกิด	
น�้ำเน่าเสียและเป็นพิษ ก็ก่อให้เกิดสารพิษตกค้างทั้งในดินและน�้ำ ซึ่งก�ำลังจะส่งผล
ต่อระบบนเิวศทัง้หมดและมผีลสะท้อนกลบัมาบัน่ทอนคณุภาพชวีติของผูค้นทัง้ทาง

ตรงและทางอ้อม	 ในอภิปรายปัญหาจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมที่ เกี่ยวข้องกับ	

การจัดการกับขยะที่เพิ่มขึ้นอย่างต่อเนื่องในจังหวัดมุกดาหารมีข้อเสนอ ดังนี้

1) 	 ในด้านแผนและนโยบายทีเ่ชือ่มโยงกบังบประมาณ ควรจดังบประมาณ

เพื่อให้มีระบบก�ำจัดขยะมูลฝอยที่ถูกหลักสุขาภิบาลให้เพียงพอหรือไม่น้อยกว่า	

การจัดการท่องเที่ยวหรือด้านอื่นๆ ที่ส่งผลต่อปริมาณขยะโดยตรง



73

จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง  

กรณีศึกษาวัฒนธรรมไท-ลาว ในจังหวัดมุกดาหาร

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

2) 	 การให้ข้อมูลหรือข้อเท็จจริงเกี่ยวกับสภาพแวดล้อม ประชาชนมีสิทธิ

ในการรับรู ้ข้อมูลแนวโน้มเกี่ยวกับปริมาณขยะมูลฝอยและแนวโน้มของความ

เสื่อมโทรมของแหล่งน�้ำตามธรรมชาติ

3) 	 ในเมื่อข้อเท็จจริงเริ่มปรากฏว่าธรรมชาติเป็นสิ่งที่รองรับการด�ำรงอยู่

ของมนุษยชาติและเป็นสิ่งจ�ำเป็นส�ำหรับการใช้ชีวิต มนุษย์จะอยู่ได้ต้องอาศัย

ธรรมชาต ิแต่ธรรมชาตมิอียูไ่ด้โดยทีไ่ม่ต้องมมีนษุย์กไ็ด้ การทีมุ่ง่ให้ธรรมชาตริองรบั

ความเจรญิก้าวหน้าของเมอืงทีเ่ตม็ไปด้วยเครือ่งเคราของเทคโนโลยต่ีางๆ นัน้ เป็น

สิ่งที่ธรรมชาติไม่อาจรองรับในสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นอย่างไม่จ�ำกัดได้ ดังนั้น เราควร

ก�ำหนดท่าทีใหม่ต่อการพัฒนาในลุ่มน�้ำโขงที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน

4.1 	การประเมินส�ำนึกต่อสิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง	

	 จากประเมินส�ำนึกต่อสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ จากวัฒนธรรมสองระบบ

ในสังคมลุ่มน�้ำโขงจะพบว่า ส�ำนึกเดิมจากวัฒนธรรมไท-ลาว เชื่อว่ามีวิญญาณ	

ในธรรมชาติ มองธรรมชาติเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ มนุษย์อยู่ในธรรมชาติทั้งมิติของ

กายภาพและมิติทางจิตวิญญาณมนุษย์จึงไม่อาจแยกจากธรรมชาติได้ ให้ความ

ส�ำคัญกับการเชื่อมโยงและเคารพต่อสิ่งที่เหนือธรรมชาติ ธรรมชาติมีคุณค่าใน	

ตัวเอง สะท้อนให้เห็นพันธะทางศีลธรรมระหว่างมนุษย์กับสิ่งที่มีใช่มนุษย์ใน

ธรรมชาติ โดยทฤษฎีแล้ววัฒนธรรมไท-ลาว ให้ความส�ำคัญกับแนวคิด จริยศาสตร์

แบบองค์รวม (Holistic Ethics) และชมุชนทางศลีธรรม (Moral community) มากกว่า

แนวคิด จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมที่มีมนุษย์เป็นศูนย์กลาง (Anthropocentric Ethics)

ส่วนส�ำนึกใหม่จากวัฒนธรรมเทคโนโลยีในสังคมลุ่มน�้ำโขง เชื่อว่าไม่มี

วิญญาณหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ใดๆ ในธรรมชาติ มองธรรมชาติในเชิงวิทยาศาสตร์ 	

มีแนวโน้มจะเชื่อวามนุษย์อยู่เหนือหรือแยกจากธรรมชาติได้ มองธรรมชาติในเชิง

มูลค่าและมุ่งลดทอนธรรมชาติเพื่อใช้ประโยชน์แก่มนุษย์เท่านั้น โดยใช้เทคโนโลยี

เป็นเครื่องมืออย่างไม่มีความย�ำเกรงใดๆ ไม่มีนัยยะพันธะทางศีลธรรมระหว่าง

มนษุย์กบัสิง่ทีม่ใิช่มนษุย์ในธรรมชาติ และโดยทฤษฎแีล้วให้ความส�ำคญักบัแนวคดิ

จรยิศาสตร์สิง่แวดล้อมทีม่มีนษุย์เป็นศนูย์กลาง(Anthropocentric Ethics) (Artfield, 

1993) รายละเอียดดังตาราง



74 Journal of Mekong Societies

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

ตารางเปรียบเทียบส�ำนึกต่อสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ จากวัฒนธรรม 

สองระบบในสังคมลุ่มน�้ำโขง 
ส�ำนึกเดิม: วัฒนธรรมไท-ลาว  

ในสังคมลุ่มน�้ำโขง

ส�ำนึกใหม่: วัฒนธรรมเทคโนโลย ี

ในสังคมลุ่มน�้ำโขง

มีวิญญาณในธรรมชาติ	 ไม่มีวิญญาณในธรรมชาติ

มองธรรมชาติเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ มองธรรมชาติในเชิงวิทยาศาสตร์

มนุษย์อยู่ในธรรมชาติ ไม่อาจแยกจาก

ธรรมชาติ

มีแนวโน้มจะเชื่อว่ามนุษย์อยู่เหนือ/แยกจาก

ธรรมชาติได้

มองธรรมชาติในเชิงคุณค่า มองธรรมชาติในเชิงมูลค่า

ให้ความส�ำคัญกับการเชื่อมโยงและเคารพต่อ

สิ่งที่เหนือธรรมชาติ

ลดทอนธรรมชาติเพื่อใช้ประโยชน์ โดยใช้เทคโนโลยี

เป็นเครื่องมือโดยไม่ย�ำเกรง

มีนัยยะของพันธะทางศีลธรรมระหว่างมนุษย์

กับสิ่งที่มีใช่มนุษย์ในธรรมชาติ

ไม่มีนัยยะพันธะทางศีลธรรมระหว่างมนุษย์กับสิ่งที่มี

ใช่มนุษย์ในธรรมชาติ 

โดยทฤษฎีให้ความส�ำคัญกับแนวคิด

จริยศาสตร์แบบองค์รวม (Holistic Ethics) 

และชุมชนทางศีลธรรม (Moral community) 

โดยทฤษฎีให้ความส�ำคัญกับแนวคิดจริยศาสตร	์

สิ่งแวดล้อมที่มีมนุษย์เป็นศูนย์กลาง 	

(Anthropocentric Ethics)

5. สรุป

แนวคิดด้านจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�ำ้โขง ตามประเด็น
ค�ำถามทางจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมที่ส�ำคัญ คือ ฐานะของสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ 
พนัธะทางจรยิธรรมต่อสิง่แวดล้อมทางธรรมชาตหิรอืขอบข่ายทางจรยิธรรม คณุค่า
ในตัวเองของสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ เสรีภาพของมนุษย์ในการจัดการกับ	

สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ และสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติกับอุดมคติของชีวิตใน

วัฒนธรรมไท-ลาว สอดคล้องกับจริยศาสตร์แบบองค์(Holistic Ethics) รวมอันเป็น

ฐานคิดให้กับแนวคิดชุมชนทางชีวภาพ(Biotic Community) และสอดคล้องกับ	

โลกทศัน์ด้านสิง่แวดล้อมในศาสนาและปรชัญาตะวนัออกทีส่นบัสนนุการอยูร่่วมกนั

ระหว่างมนษุย์กบัธรรมชาตอิย่างยัง่ยนื รวมทัง้ยงัสอดคล้องกบังานวจิยัด้านปรชัญา

และโลกทัศน์ต่อสิ่งแวดล้อมทางธรรมของคนอีสานและผลสรุปจากงานวิจัยด้าน

วัฒนธรรมและความเชื่อท้องถิ่นของชุมชนในสังคมลุ่มน�้ำโขงด้วย ส�ำหรับการ



75

จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ่มน�้ำโขง  

กรณีศึกษาวัฒนธรรมไท-ลาว ในจังหวัดมุกดาหาร

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

เปลี่ยนแปลงแนวคิดด้านจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมในวัฒนธรรมลุ ่มน�้ำโขง ที่ม	ี

ความเชือ่และฐานความคดิอนัมาพร้อมกบัการเปลีย่นแปลงทางเทคโนโลยทีีม่าพร้อม

กับการพัฒนาสังคมในลุ่มน�้ำโขง ซึ่งเป็นวัฒนธรรมเทคโนโลยีในสังคมลุ่มน�้ำโขง 

สอดคล้องกับแนวคิดการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม ซึ่งเกิดจากการเปลี่ยนแปลง

เครือ่งมอืต่างๆ ทีม่นษุย์สร้างขึน้แล้วก่อให้เกดิการเปลีย่นแปลงทางด้านคณุค่าและ

บรรทดัฐานทางจรยิธรรมตามมา การเปลีย่นแปลงดงักล่าวส่งผลต่อระบบอดุมการณ์

ของมนุษย์ด้วย หากโจทก์ที่ว่าเราควรอยู่ร่วมกับสิ่งแวดล้อมอย่างไร เป็นส่วนหนึ่ง

ในการออกแบบวิถีการด�ำเนินชีวิตและสิ่งก่อสร้างต่างๆ ในสังคมลุ่มน�ำ้โขง สภาพ

แวดล้อมทางธรรมชาติก็จะถูกส่งมอบจากรุ่นหนึ่งสู่คนอีกรุ่นอย่างมีความหมายใน

ทางรับผิดชอบ ที่ผ่านมาจะเห็นได้ว่า เราไม่อาจตั้งความหวังในการสร้างจิตส�ำนึก

ด้านสิ่งแวดล้อมจากมาตรการด้านสิ่งแวดล้อมที่โครงการทั้งหน่วยงานของรัฐและ

เอกชนด�ำเนินการอยู่ เพราะมาตรการดังกล่าวไม่ได้มาจากปรัชญาที่เป็นมิตรต่อ	

สิ่งแวดล้อมมากนัก ยกเว้นค�ำโฆษณาชวนเชื่อของโครงการหรือองค์กรนั้นๆ 	

การปฏบิตัต่ิอสิง่แวดล้อมตามมาตรการดงักล่าวจงึเป็นสิง่ทีไ่ม่ยัง่ยนื การรณรงค์เพือ่

การอนรุกัษ์ตามปรชัญาหรอืแนวคดิดงักล่าวเป็นการสร้างภาพลกัษณ์ทีด่ต่ีอองค์กร

มากกว่าการสร้างจติส�ำนกึต่อสิง่แวดล้อมอย่างยัง่ยนื อย่างไรกต็าม การปฏบิตัติาม

มาตรการทางด้านสิง่แวดล้อมดงักล่าวกม็ปีระโยชน์ในแง่ทีว่่ามนัช่วยให้เหน็ว่าปัญหา

สิ่งแวดล้อมได้รับการยอมรับให้เป็นส่วนหนึ่งในการพิจารณามากขึ้น แม้ว่าจะไม่มี

ผลที่ลึกซึ้งในทางปฏิบัติก็ตาม แต่ก็ท�ำให้โครงการต่างๆ มีเหตุผลหรือมีความชอบ

ธรรมในการด�ำเนินการมากขึ้น และช่วยชะลอความเสื่อมโทรมของสิ่งแวดล้อมทาง

ธรรมชาติได้ระยะหนึ่ง

สังคมลุ่มน�้ำโขงเป็นภูมิภาคที่ก�ำลังพัฒนา ปัญหาที่ก�ำลังจะตามมา คือ 

ความขดัแย้งระหว่างความเจรญิทางด้านเศรษฐกจิและอตุสาหกรรมกบัการอนรุกัษ์

สิ่งแวดล้อมของภูมิภาคโดยเฉพาะในบริเวณลุ่มน�ำ้โขงอันจะมีผลกระทบต่อหลาย

ประเทศ โดยเฉพาะในกลุม่ประเทศลุม่น�้ำโขงตอนล่าง ได้แก่ ไทย ลาว กมัพชูา และ

เวียดนาม หากฐานคิดเรื่องส�ำนึกต่อสิ่งแวดล้อมที่มีอยู่ในคติความเชื่ออันท�ำให้เกิด

ประเพณพีธิกีรรมต่างๆ ทีเ่กีย่วข้องกบัสิง่แวดล้อมไม่ถกูสบืสานต่อแล้ว ความเจรญิ



76 Journal of Mekong Societies

ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2556

ทางด้านเศรษฐกิจและอุตสาหกรรมก็จะเป็นเพียงตัววัดความเสื่อมโทรมของ	

สิ่งแวดล้อมในสังคมลุ่มน�้ำโขงเท่านั้น 

เอกสารอ้างอิง

Artfield, Robin. (1993). The Ethics of Environmental Concern. New York: 

Columbia University Press.

Cultural Office, Khon Kaen University. (2006). Sungkom lae Wutthanathum 

Esan. (In Thai) [Society and Culture of Esan]. Khon Kaen: Khon Kaen 

University Press.

Des jardins, Joseph R. (1997). Environmental Ethics: An introduction to 

environmental philosophy. United Stated of America: Wadsworth 

Publishing Company.

Kurusapa. (1983). “Pongsawadan Lanchang” In Prachumpongsawadan . 

(In Thai) [the Geneology of Lanchang in The collects of Geneology]. 

Bangkok: Kurusapa Press.

Kasetsiri, Charnvit, and Khamkhun, Akkharaphong. (Eds). (2010). 	

Maenumkhong Chak Dza Chu Lanchang-Tonle Thom thaung Cuu 

Long. (In Thai) [The Mekong: From Dza Chu Lanchang-Tonle Thom 

to Cuu Long]. Bangkok: Toyota Thailand Foundation and the 	

Foundation for the Promotion of Social Science and Humanities. 

Mungthanee, Thepporn. (2001). “Jariyasadsingwadlom Tamnaw Putthajariyasad’ 

(In Thai) [Environmental Ethics on Buddhist Ethics]. Journal of  

Humanities and Social Sciences, 19 (1): 7-17.

Punnotok, Tawaj. (1984). Praphutthasadsana nai Esan lae Lanchang. 	

(In Thai) [Buddhisim in Esan and Lanchang]. n.p.


