
72 วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

“หลอก” และ “หลอน”: อ�ำนาจแห่งการถูกจ้องมองของ (ผี) ผู้หญิง 
ในภาพยนตร์ไทย เรื่อง ปอบ หวีด สยอง (2544)

“Spoof” and “Haunt” : 
The Power of Being Gazed (upon) by Female (Ghosts) 

in The Film, Body Jumper (2001)

ธนวัฒน์ ปัญญานันท์1

ชลาธิป วสุวัต2

บทคัดย่อ

	 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาอ�ำนาจแห่งการถูกจ้องมอง (จากการอนุญาต
ให้มอง) ของ (ผี) ผู้หญิง เพื่ออธิบายปฏิบัติการของการถูกจ้องมองว่า ผีผู้หญิงไทย 
ไม่ได้เป็นวัตถทุางเพศอนัน่ิงเฉยในฐานะผูถ้กูกระท�ำ แต่กลบัเป็นภาพสะท้อนของผูก้ระท�ำ
อย่างมเีล่ห์เหลีย่ม อกีทัง้ยงัสะท้อนให้เห็นมติิของการฉกฉวยโอกาสด้วยการท�ำให้เชือ่ว่า
ตนเป็นเหยื่อ แท้จริงแล้วผู้หญิงเห็นช่องทางจากคุณค่าในตัวเอง โดยเธอไม่ได้เป็นเหยื่อ
ทางเพศอย่างที่คิด แต่พวกเธอใช้อ�ำนาจจากเรือนร่างความปรารถนา จากวาทกรรม 
ความงามมาใช้เป็นทุนทางวัฒนธรรมในการแสวงหาผลประโยชน์ โดยใช้แนวคิดมายา
คติความงาม และ Male Fear ประกอบกับกระบวนการ “หลอก” และ “หลอน”  
เป็นข้อสนับสนุน ในการศึกษาภาพยนตร์ผีไทย เรื่อง ปอบ หวีด สยอง (2544)  
ผลการศึกษาพบว่า การ “หลอก” ของผีมีอยู่ 2 ลักษณะ คือ 1) การหลอกหลอนโดยผี 
จะปรากฏเรือนร่างอันอัปลักษณ์น่าเกลียดน่ากลัว เพ่ือท�ำให้คนตกใจกลัว และ  
2) การหลอกลวงโดยผีจะเลือกปรากฏร่างตามมายาคติความงามเพื่อให้ผู้พบเห็นเกิด
ความลุ่มหลง เพื่อหลอกล่อเหยื่อ การปรากฏร่างของผีผู้หญิงน้ันสะท้อนให้เห็นว่า  
1) ภาพยนตร์ผลิตซ�้ำความหมายของผีในฐานะสิ่งที่มีอ�ำนาจเหนือมนุษย์  

1ธนวัฒน์ ปัญญานันท์ (ศศ.ม. วัฒนธรรมศึกษา, มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2559)
2อาจารย์ ดร.ชลาธิป วสุวัต คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่



73วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

และภาวะไร้ตัวตน ดังน้ัน “ความเป็นผี” จึงมีความแปรผันทั้งตัวตน พื้นท่ี และเวลา  
2) ความงามและเรือนร่าง คือ อ�ำนาจของผู้หญิง ส่วนหนึ่งมายาคติความงามของผู้หญิง 
ถกูสร้างมาเพือ่ตอบสนองความปรารถนาของผูช้าย แต่ในทางกลบักนั หากผูห้ญงิตระหนกั
รู้ถึงอ�ำนาจของความงาม ผู้หญิงสามารถฉกฉวยโอกาสจากความลุ่มหลงของผู้ชาย 
เพือ่แสวงหาผลก�ำไรได้ทกุยคุสมยั โดยเฉพาะในโลกของทนุนยิม ทีมั่กอาศยัเรอืนร่างของ
ผู้หญิงในการโฆษณาสินค้า 3) การใช้ผู้หญิงเป็นเหยื่อในการล่อลวงผู้ชายมาเพื่อฆ่านั้น 
ส่วนหนึ่งเป็นภาพสะท้อนแนวคิดเรื่อง ความหวาดกลัวต่ออ�ำนาจของสตรี เรือนร่างสตรี 
และความสามารถทางร่างกายของสตร ี4) การ “หลอก” คอื อ�ำนาจ ใครเป็นผู้ “หลอก” 
ผู้น้ันก็จะมีอ�ำนาจเหนือผู้ถูก “หลอก” ซึ่งไม่ใช่เพียงแต่ผีเท่านั้นที่มีอ�ำนาจดังกล่าว  
มนุษย์สามารถใช้อ�ำนาจนี้ได้ด้วยเช่นกัน ดังนั้น ผีจึงไม่ใช่สิ่งที่น่ากลัวที่สุด  
แต่ภาพความอัปลักษณ์สยดสยองของผีเป็นสิ่งประกอบสร้างที่ท�ำให้เชื่อว่าผี 
มีความน่ากลัว จากการศึกษาเผยให้เห็นว่า ผู้ครอบครองอ�ำนาจแห่งการ “หลอก” ได้ 
คือ ผู้ที่น่ากลัวที่สุด

Abstract

	 This article aims to study the power of being gazed by a female 
(ghost). It explains the practice of the gaze that female (ghost) are not 
objects. But insidiously they are the presentations of the active and reflects 
the dimensions of the opportunism. Actually, the female is aware of  
the value in itself, so they have used the female body, the beauty myth,  
to profit their desires. The study was conducted with the applications of 
The Beauty Myth, Male Fear and the process of “spoof” and “haunt” 
which is studied through the Thai film. It was found that a ghost has  
2 ways to transform and daunt humans. There are 1) to haunting,  
they will appear in an ugly form to scare humans and 2) to spoof,  
they will transform into an alternative woman to spellbound humans.  
The appearance of the female ghost in the film reflects that 1) thai ghost 
films are reproducing the ghost’s abilities, ambiguity, and domain  



74 วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

2) the beauty myth and the female body are the driving force for desire 
3) the infliction of men by using the female body is a concept  
representing male fear 4) spoof and haunt are the abilities that the doers 
(ghosts) used upon their victims. Not only ghosts could spoof and haunt, 
but so humans as well. Therefore, ghosts may not be the most  
threatening, but the film reveals that whoever has the ability to spoof  
and haunt, that person is the most alarming.

บทน�ำ

	 ภาพยนตร์ผีไทย เป็นตัวบทหนึ่งที่น่าสนใจในการศึกษาระบบความเชื่อ 
และมิติต่างๆ ของความเปลี่ยนแปลงในสังคมไทย เนื่องจากเป็นภาพยนตร์ประเภทหนึ่ง
ที่ถูกสร้างมาอย่างยาวนานตั้งแต่ยุคแรกเริ่มของภาพยนตร์ไทยจวบจนถึงปัจจุบัน  
อน่ึง ความอยู่ยงของภาพยนตร์ผีนั้น ไม่ได้ถูกแช่แข็งให้กลายเป็นสิ่งที่หยุดนิ่ง  
แต่ภาพยนตร์ผีกลับมีชีวิตชีวาส�ำหรับการศึกษา เพราะเต็มไปด้วยความเปล่ียนแปลง 
และความเล่ือนไหลของท้ังตัวผี และการเล่าเร่ืองภายใต้บริบทนอกจอภาพยนตร์  
โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ความอิหลักอิเหล่ือของคนในสังคมที่มีความเจริญรุดหน้าไปสู่ 
ความเป็นสมยัใหม่ และความก้าวหน้าทางเทคโนโลย ีซึง่ความเช่ือเรือ่งผถีกูพยายามท�ำให้
เป็นเรื่องงมงายขาดเหตุผล “ปัญญาชนที่เขียนต�ำราเรียนในสมัยรัชการที่ 6 ถึงกับสอน
เด็กไทยให้เลิกเช่ือไสย ซึ่งเรียกเสียใหม่ว่า ความงมงาย เช่น เลิกเช่ือผีสางนางไม้  
หรือเลิกท�ำพิธีไสยต่างๆ” (นิธิ เอียวศรีวงศ์, 2557, น.137) แต่ลัทธิตรรกะ เหตุผล  
และวิทยาศาสตร์ ก็ไม่สามารถขับไล่ผีออกไปจากสังคมได้ เพราะความยืดหยุ่น 
และการปรับตัวของผีสามารถท�ำให้ผี “หลอก” และ “หลอน” สังคมได้ทุกยุคสมัย
	 การหลอกของผีนั้น ไม่ได้เป็นเพียงการหวนกลับมาจากโลกแห่งความตาย 
เพื่อ “ปรากฏ” ในรูปแบบต่างๆ ให้คนรู้สึกตกใจกลัวเท่านั้น แต่การปรากฏตัวของผี 
ในรูปแบบต่างๆ มีเหตุผลเสมอ ดังนั้น โลกของผีจึงไม่เพียงแต่เป็นเรื่องไร้สาระ  
แต่เต็มไปด้วยตรรกะแบบผีและพุทธในสังคมไทย เพราะ “ในวัฒนธรรมไทย  
ผู้ก�ำกับกฎเกณฑ์ทางสังคมเหล่านี้ คือ ผี” (นิธิ เอียวศรีวงศ์, 2541, น.23) ดังนั้น  
ในมิติหนึ่ง ผีท�ำหน้าที่เป็นเครื่องมือทางสังคมอย่างหลากหลาย เช่น การใช้ผ ี



75วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

เป็นเครื่องมือในการต่อสู้กับอ�ำนาจรัฐและอ�ำนาจอื่น (เน้ืออ่อน ขรัวทองเขียว, 2560) 
ในการศึกษาคร้ังน้ี ผู้เขียนสังเกตเห็นถึงกระบวนการ “หลอก” ของผี ที่ใช้และถูกใช ้
เป็นเครื่องมือในการสร้างอ�ำนาจให้กับผู้กุมอ�ำนาจแห่งการ “หลอก” ท�ำให้กลายเป็น
ความ “หลอน” ทางสังคม
	 อนึ่ง ภาพยนตร์ผีไทยส่วนใหญ่มักเป็นผีผู้หญิง อ�ำนาจการหลอกหลอนดังกล่าว  
ส่วนหนึ่งจึงเป็นอ�ำนาจของผู้หญิงที่ใช้มายาคติความงามและเรือนร่างของเพศหญิง 
มาเป็นเครือ่งมอืในการ “หลอก” ล่อเหยือ่ เพือ่ให้ได้สิง่ทีต่นเองต้องการ ตวับททีค่ดัเลือก
มาศึกษาวิจัยในครั้งนี้มีความน่าสนใจอย่างมากในเรื่องอ�ำนาจแห่งการถูกจ้องมอง  
(จากการอนุญาตให้มอง) ของ (ผี) ผู้หญิง เพื่อเผยให้เห็นว่า แท้จริงแล้วผู้หญิงไม่ได้เป็น
เหยื่อแหง่การถกูจอ้งมอง แตเ่ธอกลบัเป็นผูกุ้มอ�ำนาจในการ “หลอก” (จากการอนญุาต
ให้มอง) ตลอดจนสะท้อนให้เห็นถึงการท้าท้ายอ�ำนาจของทุนนิยมปิตาธิปไตย 
ที่ใช้เรือนร่างหญิง เป็นเครื่องมือในการแสวงหาผลก�ำไร

วัตถุประสงค์

	 ศึกษาอ�ำนาจแห่งการถูกจ้องมอง (จากการอนุญาตให้มอง) ของ (ผี) ผู้หญิงในโลก
ทุนนิยมผ่านภาพยนตร์ผีไทย

แนวคิดที่เกี่ยวข้อง
	
	 1. 	แนวคิดมายาคติความงาม 
	 Naomi Wolf (1997) กล่าวว่า “ความงาม คอื การถกูครอบง�ำและการกดขีผู่ห้ญงิ 
ดังนั้น ผู้หญิงที่อยู่ภายใต้อุดมคติความงาม ก็เท่ากับว่าเธอก�ำลังตกอยู่ภายใต้อุดมการณ์
ปิตาธิปไตย และระบบทุนนิยม” นั่นเท่ากับว่า ความงามถูกประกอบสร้างมา 
เพื่อตอบสนองผลประโยชน์ของผู้ชายและระบบทุนนิยม ผู้หญิงงามตามอุดมคติ 
แห่งยุคสมัยมักเป็นที่หมายปองของผู้ชาย ซึ่งความงามตามยุคสมัยมักถูกก�ำหนดขึ้นโดย
ผู้ผลิตในระบบทุนนิยมเพื่อต้องการให้ผู้หญิงบริโภคให้ได้มาซึ่งความงาม กมลทิพย์  
จึงเลิศศิริ (2558) ชี้ให้เห็นอิทธิพลของสื่อโฆษณากับความงามในสังคมไทยว่า  
มีการประกอบสร้างภาพความหมายของความงามทั้งจากการใช้ภาพและถ้อยค�ำ  



76 วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

อันเป็นลักษณะที่พึงประสงค์ ได้แก่ รูปร่างผอมเพรียว ความอ่อนเยาว์ ผิวขาว 
กระจ่างใส และผมนุ่มสลวย
	 อย่างไรก็ตาม ไม่เพียงผู้หญิงเท่านั้นที่ปรารถนาความงาม ผู้ชายก็ปรารถนา 
ที่ความงดงามเช่นเดียวกัน ดังนั้น ความงามจึงไม่เพียงแต่เป็นอุดมการณ์ท่ีอยู่ในฐานะ 
ผู้กดขี่ แต่ผู้ที่อยู่ภายใต้อุดมการณ์ดังกล่าวก็ใช้กลไกแห่งมายาในการสร้างอ�ำนาจ 
ของตนเองเช่นเดียวกัน การใช้แนวคิดมายาคติความงามมาอธิบายความเปลี่ยนแปลง
ของผีปอบท่ีเกิดในภาพยนตร์เร่ือง ปอบ หวีด สยอง จะช่วยท�ำให้เข้าใจ การต่อรอง 
ของผีโดยการใช้ความงามเป็นเครื่องมือ ซึ่งความงามดังกล่าวน�ำมาซึ่งอันตรายที่สะท้อน 
ความหวาดกลัวของเพศชาย
	 2.	แนวคิด Male Fear 
	 แนวคดิเรือ่งความหวาดกลวัของผูช้ายในท่ีนี ้หมายถงึ ความหวาดกลัวต่อสตรเีพศ 
มีงานหลายชิ้นที่ทบทวนแนวคิดดังกล่าว โดยศึกษาผ่านต�ำนานเรื่องเล่าและวัฒนธรรม
มวลชนที่เล่าเรื่องเกี่ยวกับอวัยวะเพศหญิงที่มีฟันซ่อนอยู่ ได้แก่ Verrier Elwin (1943) 
ศึกษาเรื่อง The Vagina dentate legend โดยได้รวบรวมเรื่องเล่าต่างๆ ของ Vagina 
dentate ที่ปรากฏในพื้นที่ต่างๆ และชี้ให้เห็นว่าเรื่องเล่าดังกล่าวสื่อให้เห็นถึง 
ความหวาดกลัวที่มาจากจิตไร้ส�ำนึกของบุรุษเพศที่มีต่ออวัยวะเพศหญิงท่ีมีฟัน  
ซึ่งความหวาดกลัวนี้มีอยู่มาอย่างยาวนานผ่านเรื่องเล่าในลักษณะดังกล่าว ซึ่งถูกค้นพบ
ในหลายพื้นที่ทั่วโลก Benjamin Beit-Hallahmi (1985) ศึกษาเรื่อง Dangers of the 
vagina ชี้ให้เห็นในท�ำนองเดียวกันว่า ต�ำนาน ความเชื่อ และวรรณกรรมเหล่านี้แสดงถึง 
men’s fear of female genitals กล่าวคือ เป็นหลักฐานและคติชนที่แสดงให้เห็นว่า
ผู ้ชายไม่ได้จินตนาการต่ออวัยวะเพศหญิงในฐานะสิ่งสร้างความสุขเท่านั้น  
แต่ยงัหมายถงึความอนัตรายด้วย Penelope Dane (2015) ศึกษาเรือ่ง Vagina dentate  
ว่าเป็นสัญลักษณ์ของความกลัวในทางจิตวิทยาและวัฒนธรรม และ Laura Linneman 
(2010) ได้ศึกษาภาพยนตร์เรื่อง Vagina Dentata หรือ Teeth (2007) ใช้ชื่อภาษาไทย
ว่า กลีบเขมือบ ภาพยนตร์เร่ืองดังกล่าวน้ี เป็นการน�ำเอาต�ำนานเรื่องเล่าที่มีอยู่แล้ว 
ในอดีตมาสร้างใหม่ โดยชี้ให้เห็นว่า อวัยวะเพศของผู้หญิงมีอ�ำนาจและทรงพลัง  
โดยเป็นพลังที่ต่อรองกับอ�ำนาจของเพศชายที่มองอวัยวะเพศของตนเองว่าเป็นสิ่งที ่
มีอ�ำนาจและเป็นผู ้กระท�ำหรือเป็น “เจ้าโลก” ความหวาดกลัวดังกล่าวนี ้ 
เป็นความหวาดกลัวท่ีเผยให้เห็นความอ่อนแอของเพศชายท่ีมีความกังวลใจ 
ของการถูกตัดอัณฑะ (castration anxiety) 



77วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

	 นอกจากงานศึกษาเก่ียวกับ Vagina dentate ที่ช่วยอธิบาย Male Fear  
แลว้ ยงัมงีานศกึษาทีเ่กี่ยวกบัการจ้องมองและสัตว์ประหลาดในสื่อมวลชนของผูห้ญิงว่า 
การที่สัตว์ประหลาดเหล่าน้ีเขมือบและกัดกินผู้ชาย คือภาพสะท้อนการจ้องมอง 
ของผู้หญิงที่ก�ำลังเสพการท้าทายและท�ำลายล้างอ�ำนาจของเพศชาย และในทิศทาง 
ตรงกันข้าม ก็แสดงให้เห็นถึงความหวาดกลัวของผู้ชายที่มีต่อสัตว์ประหลาดเหล่านั้น 
ได้แก่ งานศึกษาของ Linda Williams (2002)
	 การใช้แนวคิด Male Fear กอปรกับแนวคิดมายาคติความงาม จะช่วยสร้าง 
ความเข้าใจและชี้ให้เห็นว่า การศึกษาผีไทยมีความซับซ้อนมากกว่าผู้ถูกกระท�ำ 
หรือถูกจ้องมอง แต่เป็นเล่ห์เหลี่ยมในฐานะผู้กระท�ำโดยการอนุญาตให้มองเพื่อได้มาซึ่ง
สิ่งที่ตนต้องการ ซึ่งเธอได้ทบทวนตรวจสอบเรือนร่างของตนเองแล้ว

ระเบียบวิธีวิจัย

	 การศึกษาเรื่อง “หลอก” “หลอน” ว่าด้วยอ�ำนาจแห่งการถูกจ้องมอง  
(จากการอนุญาตให้มอง) ของ (ผี) ผู้หญิง” ศึกษาผ่านภาพยนตร์เรื่อง ปอบ หวีด สยอง 
(2544) เป็นหลัก ซึ่งผู้ศึกษาเลือกกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง (Purposive Sampling) 
เนื่องจากเป็นภาพยนตร์ที่เห็นภาพได้ชัดเจนที่สุด การศึกษานี้ใช้วิธีวิจัยเชิงคุณภาพ  
โดยใช้แนวคิดมายาคติความงาม และ Male Fear กอปรกับกระบวนการ “หลอก”  
และ “หลอน” มาเป็นข้อสนับสนุนในการศึกษาอ�ำนาจแห่งการถูกจ้องมอง  
(จากการอนุญาตให้มอง) ของ (ผี) ผู้หญิง และศึกษาเอกสารต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง
	 เรื่องย่อภาพยนตร์
	 ปอบ หวีด สยอง เปิดเรื่องด้วยฉากพิธีกรรมการจับผีปอบในชนบทอีสานแห่งหนึ่ง 
และสิ้นสุดพิธีกรรมด้วยการจับผีปอบลงหม้อดินเผาแล้วน�ำไปถ่วงน�้ำในบ่อ  
ซึ่งเป็นเหตุการณ์ในอดีต หลังจากนั้นเป็นการเล่าเรื่องในยุคร่วมสมัยผ่านนักศึกษา 
กลุ่มหนึ่งที่เดินทางไปพัฒนาชนบทในหมู่บ้านดังกล่าว ในคืนหนึ่งเมื่อกลุ่มนักศึกษาชาย
จับกลุ่มแอบดู เกิร์ล นักศึกษาสาวสวยอาบน�้ำในคลอง พวกเขาได้พลัดตกลงไปในบ่อน�้ำ 
ส่งผลท�ำให้หม้อดินเผาแตก ผีปอบจึงหลุดเข้าสิง เกิร์ล และนี่ก็เป็นจุดเริ่มต้นที่น�ำพา 
ผีปอบกลับเข้ามาในเมืองด้วย ในระหว่างนั้น มีผู ้ชายล้มป่วยและเสียชีวิต 
ด้วยอาการประหลาด คือ อาการตับหาย ซึ่งไม่ทราบสาเหตุได้ ด้วยความที่คนในเมือง
ไม่เชื่อเรื่องผีปอบและการปรับตัวของผีปอบด้วยการเลือกสิงสาวสวย แต่ ทอม  



78 วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

ผูซ้ึง่ต้ังสติได้และสามารถมองทะลผุ่านฉากหน้าของความงามดงักล่าว ท�ำให้เขาหวนกลบั
ไปนึกถึงค�ำบอกเล่าของลุงในหมู่บ้านเรื่องผีปอบจึงสามารถชักน�ำเพื่อนๆ ได้ในที่สุด  
และผีปอบก็ถูกจับโดยหมอผีและนักศึกษากลุ่มเดิมแต่ด้วยพิธีกรรมแบบใหม่ คือ  
การจับผีปอบอัดลงในแผ่นซีดี ซีดีแผ่นดังกล่าวถูกน�ำไปวางขายในแผงลอยผิดกฎหมาย
และฉากสุดท้าย คือ ฉากจับกุมการค้าขายแผ่นผีซีดีเถื่อนนั้น

ผลการวิจัย/ สรุปผลการวิจัยเป็นกรอบแนวคิดเชิงมโนทัศน์

	 ผีปอบกับสภาวะไร้ตัวตน
	 ความเช่ือเรือ่งผตีัง้อยูบ่นฐานของอ�ำนาจเหนอืธรรมชาตทิีม่อี�ำนาจเหนอืกว่ามนษุย์ 
ผีมีความแปรผันด้านพื้นที่และเวลา (เสฐียรโกเศศ, 2539) (มาลา ค�ำจันทร์, 2544)  
(รอบทิศ ไวยสุศรี, 2558) หรือแม้แต่วัฒนธรรมเอง 
	 ผีปอบตามความเข้าใจของคนในสังคมไทยนั้น “เป็นผีของคนทางภาคอีสาน” 
(เสฐียรโกเศศ, 2515, น. 265-268) มีลักษณะใกล้เคียงกับ ผีกะ ทางภาคเหนือ  
(ส.พรายน้อย, 2552, น. 51) เช่นเดียวกันนั้น ธนกิต (2547, น. 70-72) ได้อธิบายว่า  
“ผีปอบเป็นผีร้ายมีนิวาสสถานแถวๆ ชนบท มีนิสัยเกียจคร้าน ท�ำให้ (เมื่อเวลาหิว 
เพราะความอดอยาก) ผีปอบจะต้องเข้าสิงร่างคน (ทั้งผู ้หญิงและผู ้ชาย)  
เพ่ือกินตับไตไส้พุงของผู ้ที่ถูกสิงร่าง” การปราบผีปอบนั้น ต้องอาศัยหมอผ ี
หรือหมอเทวดา คนมีอาคม และพระสงฆ์ ด้วยวิธีเบาๆ ได้แก่ การไล่ด้วยคาถา  
การสาดด้วยน�ำ้มนต์ การใช้สายสญิจน์มดัและการสาดด้วยข้าวสารเสก ไปจนถงึขัน้รนุแรง
ด้วยการหวดด้วยหวายอาคม เป็นต้น ลักษณะของผีปอบตามความเข้าใจเช่นนี้ 
เป็นลักษณะทั่วไปที่รู้จัก และพบเห็นทั้งจากเรื่องเล่าและสื่อต่างๆ
	 ความหมายที่ส�ำคัญอย่างหน่ึงที่ท�ำให้ผีปอบถูกเลือกมาอธิบายใหม่ในภาพยนตร์
เป็นจ�ำนวนมาก คือ สภาวะไร้ตัวตนหรือการเป็นผีสิง ความหมายนี้ถูกน�ำมาใช้เล่น 
กับความไม่รู้ (Unknown) ว่าใครกันแน่เป็นผี ที่เห็นได้ชัดเจนที่สุดคือ ภาพยนตร์เรื่อง 
ปอบหน้าปลวก (2557) นอกจากนี้ ผีปอบยังถูกอุปมาให้กลายเป็นเชื้อโรคบางชนิดได้ 
เช่น โรคเอดส์ เป็นต้น (ก�ำจร หลุยยะพงศ์, 2556) สภาวะไร้ตัวตนของผีจึงกลายเป็น
อ�ำนาจจากความไม่รู้ ผู้ที่กลายเป็นผีจึงสามารถปกปิด หลอกลวง และหลอกหลอนคน
ได้เสมอมา



79วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

	 ดงันัน้ ภาพยนตร์ผจีงึเป็นแหล่งด�ำรงรกัษาวฒันธรรมของผทีีท่ัง้ผลติซ�ำ้ ปรบัแปลง 
และถ่ายทอดอ�ำนาจของผีให้เห็นเป็นรูปธรรม จากการ “หลอก” ด้วยภาพของ 
ความน่าเกลียดน่ากลัว และภัยของความงามที่มาพร้อมกับความไม่รู้ เพราะผีมีอ�ำนาจ
ในการก�ำหนดชะตากรรมของมนุษย์ 
	 การตีความผีปอบในภาพยนตร์เรื่อง ปอบ หวีด สยอง
	 ภาพยนตร์ผีแต่ละเรื่องได้น�ำเสนอภาพของผีปอบที่แตกต่างกันออกไป  
ตามความต้องการในการส่ือความหมายผีปอบและการเล่าเรื่อง ความแตกต่าง 
หลากหลายชีใ้ห้เหน็ว่า ภาพยนตร์ผีมกีารประกอบสร้างผโีดยการน�ำเอาลกัษณะหลวมๆ 
ของผีในสังคมไทยมาปรับใช้และเล่าเรื่องใหม่ในภาพยนตร์ จิธิวดี วิไลลอย (2559)  
ชี้ให้เห็นว่า มีการประกอบสร้างความหมายผีในละครโทรทัศน์ไทย จากผีที่ไร้ตัวตน 
มาสู่การปรากฏตัวอย่างเป็นรูปธรรม 
	 ผีปอบที่ถูกประกอบสร้างในภาพยนตร์เรื่อง ปอบ หวีด สยอง มีการตีความ 
ผีปอบใหม่จากเดิมที่ผีปอบมักจะเป็นผีผู้หญิงแก่ ท่าทางลึกลับ แต่งตัวโทรม ผมหงอก 
กลายมาเป็นผูห้ญงิสาวเซก็ซี ่หน้าตาสวย การทีผ่ปีอบเลอืกสงิร่างของผูห้ญงิสาวสวยนัน้ 
ส่วนหนึง่เพราะผปีอบต้องการใช้ร่างกายอ่อนเยาว์ทีม่าพร้อมกบัความสวยงามของผูห้ญิง
ให้เป็นเหยื่อ หรือวัตถุทางเพศเอาไว้ล่อลวงผู้ชาย จากค�ำที่ผีปอบพูดเมื่อเข้าสิงเด็กสาว
มหาวิทยาลัยในครั้งแรก หลังจากที่ออกมาจากหม้อดิน ผีปอบก้มมองหน้าอกของเธอ 
ถึงกับกล่าวออกมาว่า “โห เด็กสมัยนี้โตไวจัง” กรณีนี้ท�ำให้เห็นได้ว่า ร่างกายของผู้หญิง
สามารถใช้เป็นเครื่องมือในการดึงดูดเพศตรงข้ามได้ จนท�ำให้ผีปอบหันมาใช้กลวิธี 
ในการเลือกเข้าสิงผู้หญิงสาวสวยแทนที่จะเป็นคนแก่ 
	 นอกจากนี้ ปอบ หวีด สยอง ยังแสดงให้เห็นว่า ผีปอบเป็นผีที่มีความคิด  
ความฉลาดด้วย เพราะนอกจากผีปอบจะสามารถเลือกสิงร่างผู้หญิงสาวสวยแล้ว  
ผีปอบยังรู ้จักการปลอมตัวเพื่อ “หลอก” ล่อเหยื่ออีกหลายวิธี เช่น ปลอมตัว 
เป็นพนักงานเซเว่น พนักงานส่งพิซซ่า พนักงานมิสทีน และสวมชุดมาสคอต (Mascot) 
เคโรโระ การปลอมตัวนี้ส่วนหนึ่งแสดงให้เห็นมิติของพื้นท่ีและเวลาผ่านสัญญะ 
ของบริการแบบ Delivery ว่า ผีมีความลื่นไหลของเวลา (time) สถานที่ (space)  
และเรือนร่าง (body) ผีจึงสามารถปรากฏตัวได้ทุกท่ีทุกเวลาและหลายรูปแบบ  
ความสามารถของผีเหล่าน้ีเป็นสิ่งที่เหนือการควบคุมของมนุษย์ มนุษย์จึงหวาดกลัว 
ต่ออ�ำนาจของผี



80 วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

	 อ�ำนาจแห่ง “หลอก” และ “หลอน”
	 ความหมายของค�ำว่า “หลอก” ของผีในภาพยนตร์มิใช่แค่เพียงการที่ผีหลอกคน
ให้กลัว แต่รวมไปถึงการหลอกให้เชื่อ ซึ่งการหลอกทั้งสองรูปแบบนี้ เป็นความสามารถ
ที่กระท�ำได้ท้ังผีและคน เนื่องจากผีมีร่างกายที่น่าเกลียดน่ากลัว ผิดมนุษย์ธรรมดา  
สามารถล่องหนหายตัว ปรากฏตัวที่ไหนก็ได้ สิ่งเหล่าน้ีสามารถท�ำให้มนุษย์รู้สึกตกใจ
กลัวได้ ซึ่งตรงกับความหมายของค�ำว่า หลอก ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน 
พ.ศ. 2542 คือ ท�ำให้ตกใจ เช่น ผีหลอก เป็นต้น จากการศึกษาพบว่า ภาพยนตร์ 
ประกอบสร้างภาพผีที่มีรูปร่างหน้าตาน่าเกลียดน่ากลัวเพ่ือท�ำให้ทั้งคนดู และตัวละคร
ที่เป็นมนุษย์รู้สึกตกใจกลัว 
	 อย่างไรก็ตาม ค�ำว่า หลอก มีมากกว่าหนึ่งความหมาย พจนานุกรมฉบับ
ราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 กล่าวถึงความหมายอย่างที่สองว่า หลอก คือ ท�ำให ้
เข้าใจผิด ส�ำคัญผิด เช่น หลอกขายของปลอม เป็นต้น ความหมายท่ีสองนี้ ส่วนหนึ่ง 
เกิดจากผีเป็นผู้กระท�ำ  คือ ผีหลอกลวงมนุษย์ ภาพยนตร์แสดงให้เห็นว่ารู้จักกลไก 
การหลอกทั้งสองนี้ ผีจึงสามารถหลอกมนุษย์ได้โดยการหลอกล่อหรือหลอกให้หลงเชื่อ 
ในภาพยนตร์เรื่อง บ้านผีเปิบ ผีหลอกล่อคนด้วยการแกล้งร้องไห้ ช�้ำใจ ให้คนเห็นใจ 
เพื่อหลอกกินคน ภาพยนตร์เรื่อง ปอบ หวีด สยอง มีเพลงประกอบภาพยนตร์ชื่อเพลง
ว่า ปอบ หวีด สยอง เผยให้เห็นถึงแนวคิดการ “หลอก” ด้วยการใช้เรือนร่างของผู้หญิง 
มีเนื้อเพลงดังนี้
	 “สวยเซ็กซี่ จะตาย อกสาว ขาวขาว เด้งส่าย ไว้ใช้ล่อ ผู้ชาย เอามา ล้วง ตับ สวย
เซ็กซ่ี จะตาย แต่รู้มั๊ยค่าใช้จ่าย ม้ามเซี่ยงจ้ี บ๊ายบาย ถ้าคุณ เผลอ หลับ อยากลอง  
ก็มา ไม่ต้องแบกรัก มาให้ วุ่นวาย แค่อย่าเสียดาย ตับไต ปอดกึ๋น แลก มา แลกกันซะ 
รับเหมาหมด มามามา ไม่ต้องอาย … โถ่ซวย สิ้นดี เพื่อนกลายเป็นผี จ้องกิน เครื่องใน 
ปอบมัน ได้ใจ เล่นตับ กระเพาะ หัว ใจ ต่อมหมวกไต ซะจนหมดสิ้น กินพวก เดียวกัน” 
	 เนื้อเพลงถูกแต่งส�ำหรับภาพยนตร์เร่ืองนี้โดยเฉพาะ เน้ือหาของเพลงเน้นย�้ำ 
ให้เห็นการประกอบสร้าง “ความเป็นผีผู้หญิง” ในภาพยนตร์ว่า ผีผู้หญิงสามารถใช้ 
ความเป็นผู ้หญิงของตนเองในการหลอกล่อผู ้ชายให้ตกเป็นเหยื่อได้ ดังน้ัน  
การหลอกของผีจึงมีความหมายที่ซับซ้อนและเต็มไปด้วยมายาคติอันหลากหลาย  
นอกจากมายาคติของ “ร่างผี” ที่มีความน่าเกลียดน่ากลัว แต่ยังหมายถึงมายาคติ 
ความงามจากการเกบ็ซ่อนความชัว่ร้ายไว้ภายใต้รปูร่างทีส่วยงามของหญงิสาว ประเดน็
ดังกล่าวยังสะท้อนคุณค่าและมายาคติความดีและความงามในสังคมปัจจุบัน  



81วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

ที่ให้ภาพความสวยงามว่าเป็นความดี ฉากที่ตัวละครชายช่ือ วู พา เกิร์ล ผู้หญิงที่ถูก 
ผีปอบสิงไปที่ห้อง แต่ด้วยความลุ่มหลงในความสวยงามของเรือนร่างหญิงสาว เขาจึง
ปฏิเสธที่จะเชื่อว่าเธอเป็นผีปอบหลังจากที่เพื่อนของเขาพยายามเตือนเขาหลายรอบ  
	 ทอม: “ไอ่ วู มึงอยู่ที่ไหนวะ? กูมีเรื่องส�ำคัญจะคุยกับมึง”
	 วู: “เฮ้ย! อะไรมันก็ไม่ส�ำคัญเท่ากับผู้หญิงที่มันอยู่ตรงหน้ากูหรอกเว้ย” และเขาก็
ปิดโทรศัพท์มือถือ
	 เม่ือเพื่อนพยายามติดต่อเขาอีกรอบเขากลับต่อว่าเพื่อนว่า “กู อุตส่าห์ปิดมือถือ 
มึงยังเสือกโทรมาเบอร์บ้านกูอีกเหรอ เอ้า! มีอะไรก็ว่ามา?”
	 ทอม: “กูสงสัยว่า เกิร์ล เขาถูกผีปอบเข้า” แต่เขากลับท�ำท่าทางดีใจด้วย 
ความหื่นกระหายแล้วตอบว่า “งั้นตอนนี้กูก็อยู่กับผีปอบสิวะ” พร้อมทั้งหัวเราะชอบใจ
	 ทอม: “นี่เรื่องซีเรียสนะโว้ย! ถ้ามึงไม่อยากเป็นแบบ วิสัน (ผู้ชายท่ีตายไป 
ก่อนหน้านี้ด้วยอาการตับหาย) มึงออกมาเดี๋ยวนี้เลย” นอกจากนี้ วู ยังต่อว่ากลับไปว่า 
“บ้า” ที่คิดอย่างนั้น หรือแม้แต่ตัวละครอาจารย์ในมหาวิทยาลัยก็ยังตกเป็นเหยื่อ 
ของมายาคติความงามอีกเช่นกัน อาการหลงในมายาคติดังกล่าว ยังปรากฏให้เห็น 
ในผู้ชายอีกหลายๆ คนจนถูกผีปอบกินตับด้วย 
	 ความลุ่มหลงนี้ สะท้อนให้เห็นถึงอุดมการณ์ทางความคิดของคนในปัจจุบันว่า  
ก�ำลังตกอยู่ในมายาคติความงามโดยปราศจากการคิดไตร่ตรอง ชุติมา ประกาศวุฒิสาร 
(2559, น. 254-264) กล่าวถึง มายาคติความงามในภาพยนตร์ เรื่อง สวยลากไส้ (2550) 
เอาไว้ว่า ภาพยนตร์เร่ืองดังกล่าวได้ประชดประชันเสียดสี และสะท้อนภาพ 
ของสังคมทุนนิยมท่ีให้คุณค่ากับวัตถุและความงามว่า ภายใต้ความสวยงามภายนอก 
ยังซ่อนความวิปริตผิดปกติของคนในสังคมทุนนิยมเอาไว้ด้วย หรือแม้ผีจะน่ากลัว 
แต่สิ่งที่น่ากลัวกว่าผี คือ การตกเป็นทาสของมายาคติความงามและวัตถุนิยม  
จากค�ำอธิบายของ ชุติมา ท�ำให้เห็นถึงมิติการประกอบสร้างผีผู ้หญิงด้วยการ 
ดึงความหมายของ “ผีหลอก” มาใช้ว่า เป็นภาพสะท้อนของสังคมอุดมความงาม  
จากการเลือกใช้ร่างกายความสวยงามมาหลอกและผู้ถูกหลอก คือ ผู้บริโภคความงาม 
การเลือกใช้ร่างกายของผู้หญิงให้เป็นเหยื่อในการถูกจ้องมองเป็นการสะท้อนภาพ 
ของสังคมปิตาธิปไตย แต่ในขณะเดียวกัน ความตายของผู้ชายจากการจ้องมอง 
และความลุม่หลงกแ็สดงให้เหน็ถงึแนวคดิเฟมนิสิต์ ว่าด้วยอ�ำนาจสตรใีนการท�ำลายล้าง
บุรุษ 



82 วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

	 การจัดการผีปอบจบลงด้วยการจับความน่ากลัวอันไร้ตัวตนดังกล่าวไว้ในแผ่นซีด ี
แต่ซดีแีผ่นนีก้ลบัถกูน�ำมาขายทีแ่ผงลอยรมิถนนในนามของ “แผ่นผซีดีเีถือ่น” ภาพยนตร์
ฉายให้เหน็ว่า ผยีงัถกูอปุลกัษณ์ถงึความแปลกปลอม ความดบิเถ่ือน ไม่อยูใ่นการควบคมุ
ของกฎหมายใดๆ ในสังคม เพราะแม้เรื่องราวการอาละวาดของผีปอบในภาพยนตร์ 
จะยุติลง แต่สิ่งที่น่ากลัวกว่านั้นไม่ได้จบลงตามไปด้วย (หรือแท้จริงแล้วสิ่งที่น่ากลัวที่สุด
อาจไม่ใช่ผี) แผ่นซีดีขังปอบนั้นเป็นเสมือนการวิพากษ์เสียดสีสังคมแห่งการหลอกลวง 
ปลอมแปลง อันเป็นสังคมที่แสวงหาผลประโยชน์โดยไม่ชอบด้วยการ “หลอก ล้อ  
เลียนแบบ” 
	 การ “หลอก” เป็นวธิคีดิทีอ่ยูคู่่กบัสงัคมไทยมาเป็นเวลานาน เพราะผบีางประเภท
ก็ใช้กลวิธีการ “หลอก” ล่อเหยื่อ เช่น ผีนางตานี หรือนางตานี เป็นต้น (โรม บุนนาค, 
2554, น.120-125) อธิบายว่า ผีนางตานีเป็นผีผู้หญิง สิงสถิตอยู่ในต้นกล้วยตานี  
และต้องเป็นกล้วยตานีตายพราย ผีนางตานีนั้นมีรูปร่างหน้าตาสวยงาม ชอบล่อผู้ชาย
ไปเป็นสามี นอกจากนี้ ผีนางไม้ ผีนางตะเคียน และผีพรายผีผู้หญิงก็ใช้กลวิธี 
ดังกล่าวด้วย จากตัวอย่างท�ำให้เห็นว่าการที่ภาพยนตร์เร่ือง ปอบ หวีด สยอง  
ดึงเอากระบวนการใช้ร่างกายของผู้หญิงมาเป็นเหยื่อล่อเหยื่อนั้น เป็นการเผยให้เห็น 
วิธีคิดเกี่ยวกับอ�ำนาจแห่งการถูกจ้องมอง (จากการอนุญาตให้มอง) ของคนในสังคมไทย
ว่า (ผี) ผู ้หญิงไทยไม่ได้ถูกสร้างขึ้นมาในฐานะผู ้ถูกกระท�ำจากการจ้องมอง 
เพียงอย่างเดียวมาอย่างยาวนาน แต่พวกเธอมีความฉลาดในการใช้กระบวนการ 
ถูกจ้องมอง เพื่อสร้างอ�ำนาจให้กับตัวของเธอเอง เพราะ (ผี) ผู ้หญิงมีอ�ำนาจ 
ในการต่อรองทางเพศกับผู้ชายผ่านเรือนร่าง และความปรารถนาต่อเรือนร่างผู้หญิง 
ของเพศตรงข้าม ผีไทยจึงมิได้เป็นเพียงผีท่ีออกอาละวาดอย่างบ้าคลั่งเพื่อตอบสนอง
ความหิวโหย เพราะในโลกของผไีทย ผูท้ีไ่ม่ท�ำตามกฎเกณฑ์ทางสงัคมจึงจะตกเป็นเหยือ่
ของผี
	 มนุษย์เองก็ใช้กลวิธีในการ “หลอก” เช่นกัน นอกจากการประกอบสร้างให้ 
ผีหลอกคนได้แล้วนั้น ในขณะเดียวกันมนุษย์ก็สามารถ “หลอก” ได้ทั้ง 2 ลักษณะเช่น
เดียวกับผี คือ มนุษย์สามารถท�ำหน้าตาให้น่ากลัวได้ด้วยการใช้เครื่องแต่งกาย 
หรือการแต่งหน้าให้น่ากลัว ที่เห็นได้ชัดเจนที่สุดก็คือ ผีตกใจกลัวหน้ามนุษย์ที่หน้าตา
เหมือนผีเอง (เอ็ดดี้ผีน่ารัก) ในภาพยนตร์เรื่อง บ้านผีปอบ Reformation (2554)  
และคนสวมเสือ้ผ้า สวมหน้ากากผ ีปลอมเป็นผเีพือ่ให้คนอืน่ตกใจกลวั ในภาพยนตร์เรือ่ง 
ปอบ หวีด สยอง การ “หลอก” อีกลักษณะ คือ คนหลอกลวง ภาพยนตร์แสดงให้เห็น



83วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

ว่ามนุษย์เองก็สามารถหลอกลวงผีได้ ยกตัวอย่าง ภาพยนตร์เร่ือง บ้านผีปอบ  
Reformation ฉากหนึ่ง ที่คนปลอมเป็นหุ่นเพื่อหลอกให้ผีคิดว่าตนเองคือหุ่นจริงๆ และ
ผีก็หลงเช่ือ ในภาพยนตร์เรื่อง บ้านผีเปิบ (2551) คนสามารถแกล้งตายหลอกผีได้ 
แต่ผีกลับรู้ทัน แล้วเลือกท่ีจะไม่กินเพราะเห็นว่าคนผู้นั้นโง่ จึงไปตามหาคนฉลาด 
กินดีกว่า เป็นต้น
	 เอด็ดีผ้น่ีารกั ในภาพยนตร์เรือ่ง บ้านผปีอบ Reformation (2554) เป็นภาพแสดง
ให้เห็นสังคมอุดมความงามว่า ผี กลายเป็นอุปลักษณ์ของความไม่งาม รูปร่างหน้าตา 
ของเอ็ดด้ีผีน่ารักถูกท�ำให้กลายเป็นผีซึ่งตรงข้ามกับความงามในอุดมคติ การที่ผีปอบ
ตกใจกลัวรูปร่างหน้าตาของเอ็ดดี้ผีน่ารัก เป็นภาพสะท้อนทางสังคมของความไม่งาม 
ว่า เป็นสิ่งน่าเกลียดน่ากลัว เป็นอันตราย เชื้อโรค จึงต้องวิ่งหนี แล้วหันกลับไปเชิดช ู
มายาคติความงามที่หมายถึงความปลอดภัย ความสะอาดและเป็นสิ่งที่น่าเข้าใกล ้ 
แต่ในความเป็นจริงแล้วความไม่งามดังกล่าว อาจเป็นอันตรายน้อยกว่าส่ิงอันสวยงาม 
ยกตัวอย่าง ปอบสาวสวย ใน ปอบ หวีด สยอง
  	 นอกจากมนุษย์หลอกผีในโลกของภาพยนตร์แล้ว ในโลกนอกจอ มนุษย์ก็หลอกผี
เช่นเดียวกัน เสถียรโกเศศ (2515, น. 405-409) กล่าวถึงการแก้บนผีไว้ว่า  
“เมื่อคนมีความเดือดร้อนก็ขอและบนบานเพ่ือเป็นการต่อรองกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ว่าถ้าใคร
ช่วยได้จะเสียเงินเสียทองสักเท่าไหร่ไม่ว่า แต่เมื่อพ้นจากความเดือดร้อนหรือได้รับในสิ่ง
ที่ขอเรียบร้อยแล้วก็เกิดความรู้สึกเสียดาย (เงินทอง) อย่างที่เคยลั่นปากเอาไว้ หรือไม่มี
พอจะให้อย่างว่าไว้ เพราะกลัวว่าถ้าหากถวายน้อยส่ิงศักดิ์สิทธ์ิจะไม่ยอมช่วย” หรือ  
“เมื่อเจ็บไข้ได้ทุกข์เห็นหมอเป็นเทวดา ครั้นเมื่อรักษาหายป่วยแล้ว ก็เห็นหมอ 
เป็นตัวอะไรไป เรื่องบนบานศาลกล่าวก็เป็นท�ำนองเดียวกัน” (เสถียรโกเศศ, 2515, น.
406) เนื่องจากเสถียรโกเศศเดินทางไปเห็นตามศาลที่สุโขทัย พบว่า มีลูกผลไม้มีทองค�ำ
เปลวปิดรอบ เกดิความสงสยัจงึถามและได้รูว่้า นัน่เป็นผลไม้ทีช่าวบ้านน�ำมาถวายแก้บน  
ครั้นเมื่อตอนบนก็บนว่าถ้าได้ดังขอจะให้ทองเท่าลูกมะพร้าวหรือเท่าผลไม้ต่างๆ แต่พอ
ได้จริงๆ กลับเล่นแง่ไม่ยอมให้ตามท่ีขอ น�ำเอาทองค�ำเปลวมาติดผลไม้เพื่อหลอกผี 
อีกทีหนึ่งว่าผลไม้ที่น�ำมาให้เป็นผลไม้ทองค�ำตามที่ได้บนบานเอาไว้ จึงน่าทบทวน 
ความน่ากลัวของการหลอกว่า แท้จริงแล้วผีหรือมนุษย์ที่น่ากลัวกว่ากัน เพราะมนุษย ์
ไม่ได้หลอกเพียงแต่ผีเท่านั้นแต่มนุษย์หลอกมนุษย์ด้วย ดังที่ปรากฏตามข่าวแทบทุกวัน
จนกลายเป็นความหลอนมนุษย์ด้วยกันเองทางสังคม



84 วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

	 ความ “หลอน” คือ อาการที่ภาพซึ่งน่ากลัวหรือน่าสะเทือนใจคงอยู่ในมโนภาพ 
เช่น ภาพทีเ่ด็กถกูรถทบัตายต่อหน้าต่อตามาหลอนอยูต่ลอดเวลา (ฉบบัราชบณัฑติยสถาน 
พ.ศ. 2554) การปรากฏตัวเพื่อ “หลอก” ของผีปอบหวีดสยองเป็นอุปลักษณ ์
ความวิตกกังวลและหลอกหลอนทางสังคม ภายใต้มายาคติความงามและสังคมทุนนิยม 
ท่ีท�ำให้คนฉกฉวยผลประโยชน์จากกันเองนั้น เพราะแท้จริงแล้วความงามที่ถูกท�ำให้ 
เชื่อว่าสะอาดปลอดภัยอาจเป็นสิ่งที่อันตรายมากที่สุด จนเราไม่สามารถไว้ใจใครได้เลย 
กลับกลายเป็นอาการ “หลอน” ในชีวิตประจ�ำวัน
	 อ�ำนาจของความงามและเรือนร่างของผู้หญิง
	 ความงาม เป็นมายาคติที่ถูกประกอบสร้างข้ึนเพื่อครอบง�ำอุดมคติทางสังคม  
ในขณะเดียวกันความอัปลักษณ์ก็เป็น มายาคติ ที่ถูกประกอบสร้างขึ้นเพื่อเชิดชูอุดมคติ
ความงาม ตามที่ Naomi Wolf (1997) ได้ชี้ให้เห็นว่า ความงามเป็นสิ่งประกอบสร้าง
และผู้ที่อยู่ภายใต้อุดมการณ์ดังกล่าว คือผู้ที่ถูกครอบง�ำของระบบทุนนิยมและเพศชาย 
อย่างไรก็ตาม อุดมคติความงามไม่ได้กดขี่ผู้หญิงเสมอไป เพราะความงามเองสามารถ
เสริมสร้างอ�ำนาจในการต่อรองให้กับผู้หญิงและการก้าวเข้าหามายาคติแห่งความงาม  
ก็ตอบสนองความต้องการของผู้หญิงที่ซับซ้อน ภาพยนตร์เรื่อง ปอบ หวีด สยอง 
มีการประกอบสร้างผีปอบที่ใช้มายาคติความงามเข้ามาเสริมสร้างอัตลักษณ์ใหม่ 
ของผีปอบ การประกอบสร้างดังกล่าวเผยให้เห็นจุดแข็งของความงามว่า เป็นแหล่งที่มา
แห่งอ�ำนาจของผู้ครอบครองมายาคติความงาม ความงามจึงสามารถใช้เป็นเคร่ืองมือ 
ในการสร้างผลประโยชน์ให้กบัผูป้ระกอบการในโลกทนุนยิมได้ นนัทนา วงษ์ไทย (2556) 
ชี้ให้เห็นว่าท่ามกลางวัฒนธรรมบริโภคนิยมนั้น ความงามถูกให้ความหมาย 
และประกอบสร้างความหมายผ่านรูปร่างที่โฆษณาเสนอว่างามจากการบริโภคสินค้า 
ที่โฆษณาน�ำเสนอ ได้แก่ ความผอม ผิวขาวใส เป็นต้น ดังนั้น ผู้หญิงจึงปรารถนาที่จะได้
มาซึ่งความงามและอ�ำนาจท่ีมาพร้อมกับความงาม ปิยรัตน์ ปั้นล้ี (2545) อธิบายว่า  
ความอ้วนเป็นร่างกายอันไม่น่าพึงปรารถนา ผู้ที่ต้องการลดความอ้วน คือ ผู้ที่ปรารถนา
การมภีาพลกัษณ์ร่างกายทีส่วยงาม แสดงให้เหน็ว่ารปูร่างอ้วนจงึกลายเป็นความอปัลกัษณ์
ที่ไม่มีใครต้องการ ในขณะที่ลักษณะตรงกันข้าม ความผอม จึงกลายเป็นค�ำนิยามของ
ความสวย และจะน�ำไปสู่โอกาสต่างๆ ในชีวิต
	 มายาคติความงามนั้น ถูกผูกโยงเข้ากับความส�ำเร็จกับความล้มเหลวอันขึ้นอยู่กับ
ภาพลักษณ์อย่างยาวนานในสังคมไทย จนกลายเป็นวิธีคิดทางประวัติศาสตร์ 
ว่าด้วยความงามและความอัปลักษณ์มาจนถึงปัจจุบัน ซึ่งความงามนั้นหมายถึงตัวเอก 



85วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

ชัยชนะ การเป็นที่ยอมรับ (อรจิรา อัจฉริยไพบูลย์, 2557) ส่วนความอัปลักษณ์กับกลาย
เป็นตวัร้าย (หรอืตวัรอง) ผูแ้พ้ และการไม่เป็นทีย่อมรบั ยกตวัอย่าง พระรามกบัทศกณัฐ์ 
อิเหนากับจรกา เป็นต้น เช่นเดียวกันนี้ ผี (นางตานี) ตามต�ำนานความเชื่อ จะไม่สามารถ
ประสบความส�ำเร็จในการหลอกล่อผู้ชายมาเป็นเหยื่อได้เลยหากเธอไม่ใช้เรือนร่าง 
อันงดงามมาเป็นเครื่องมือ วิธีคิดดังกล่าวถูกเน้นย�้ำและผลิตซ�้ำมาอย่างต่อเนื่อง  
ผ่านการรับรู้ ทั้งจากเรื่องเล่า นิทาน วรรณกรรม สื่อละครโทรทัศน์ และภาพยนตร์  
จวบจนปัจจบุนัจนกลายเป็นรากฐานทางความคดิเกีย่วกบัความงามและความอปัลกัษณ์
ของคนในสังคมไทย จะเห็นได้ว่าในปัจจุบันที่ผู้คนขวนขวายหาความส�ำเร็จในชีวิต 
ผ่านความงาม การศัลยกรรมจึงแพร่หลายและได้รับความนิยมอย่างมาก ส่วนในแง่ของ
อ�ำนาจนั้น ความงาม คือ แหล่งที่มาของอ�ำนาจ ในขณะที่ความอัปลักษณ์ต้องถูกปฏิเสธ 
ผิดหวัง ยกตัวอย่าง ทศกัณฑ์ในรามเกียรติ นางพันธุรัตน์ในพระอภัยมณี และจรกา 
ในอิเหนา ความอัปลักษณ์ของจรกานั้น ท�ำให้จรกาต้องเป็นฝ่ายที่สูญเสียและถูกปฏิเสธ
อย่างรุนแรงทางภาษา เช่น “ในลักษณ์นั้นว่าจรกา รูปชั่วต�่ำช้าทั้งศักดิ์ศรี ทรลักษณ์พิกล
อินทรีย์ ดูไหนไม่มีจ�ำเริญใจ เกศานาสิกขนงเนตร สมเพชพิปริตผิดวิสัย เสียงแหบ 
แสบสั่น เป็นพันไป รูปร่างช่างกระไรเหมือนยักษ์มาร เมื่อยิ้มเหมือนหลอกหยอกเหมือน
ขู่ไม่ควรคู่เคียงพักตร์สมัครสมาน ดังกากาจชาติช้าสาธารณ์ มาประมาณหมายหงส์พงศ์
พระยา แม้นแผ่นดินสิ้นชายที่พึงเชย อย่ามีคู่เลยจะดีกว่า พี่พลอยร้อนใจแทนทุกเวลา 
หรือวาสนานอ้งจะต้องกัน” (สุนทรภู่, 2544, น.412-413) นัน่เทา่กบัวา่ ความอปัลักษณ์
เป็นสิ่งที่ถูกปฏิเสธผ่านวรรณคดีมายาวนาน อย่างน้อยก็ตั้งแต่สมัยต้นรัตนโกสินทร์แล้ว 
ในขณะที่การพรรณนาถึงบุษบานั้น เธอถูกให้ภาพว่าเป็นผู้มีความงามเป็นเลิศ 
หรืองามดั่งหงส์ ซึ่งไม่ควรคู่กับรูปร่างอันอัปลักษณ์ของจรกา ดังนั้น ความงาม 
และความอัปลักษณ์ในโลกของอิเหนานั้น สร้างให้เห็นว่าเป็นสิ่งที่ไม่สามารถอยู่ร่วมกัน
ได้ และในท้ายที่สุดความอัปลักษณ์ก็จะต้องพ่ายแพ้ไป แม้ตามข้อตกลงแล้วจรกา 
จะมีสิทธิ์ในตัวบุษบาก่อนเป็นอันดับหนึ่ง เน่ืองจากเป็นผู้มาสู่ขอนางบุษบาเป็นคนแรก  
เมื่อน�ำวิธีคิดของอุดมคติความส�ำเร็จกับความงามและความอัปลักษณ์จากตัวอย่าง
วรรณกรรมนี้มาอธิบายความเปลี่ยนแปลงอัตลักษณ์ใหม่ของผีในภาพยนตร์เรื่อง  
ปอบ หวีด สยอง จะพบว่า หากผียังคงด�ำรงภาพลักษณ์แบบเดิมๆ อันประกอบด้วย 
ความน่าเกลียดน่ากลัวต่างๆ ผีก็จะไม่สามารถหลอกล่อเหยื่อมากินอย่างง่ายดาย 
ได้เฉกเช่นผีปอบหวีดสยอง รังแต่จะท�ำให้ผู้คนที่พบเห็นต่ืนตกใจกลัววิ่งหนีไปเสีย  
ยกตัวอย่างค�ำกล่าววิจารณ์เกี่ยวกับความงามของ ทอม ในฉากงานของมหาวิทยาลัย  



86 วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

ว่า “ถ้าคนขายบัตร [หมายถึงฟ้า] สวยเท่ากับคนโน่น [หมายถึงผู้หญิงอีกคน]  
บัตรคงขายหมดไปนานแล้วละเนาะ” และฉากต่อมาเมื่อ เกิร์ล เดินมาบนพรมแดง  
ความสวยของเธอสะกดทุกสายตาให้จับจ้อง ขนาดทอมยังอ้าปากค้างจนน�้ำลายไหล 
เป็นต้น ในทิศทางเดียวกันนี้ ชุติมา ประกาศวุฒิสาร (2559, น.264-272) ได้อธิบาย 
ความไร้ประโยชน์ของร่างกายอันชราของ ลดามณี ในวรรณกรรมเรื่อง เหยื่อมาร  
ว่าเต็มไปด้วยโรคภัย จึงเป็นเหตุให้ลดามณี ต้องขโมยเอาร่างกายของหญิงสาวคนอื่น 
มาเป็นของตน เพราะร่างกายที่อ่อนเยาว์ย่อมมีประโยชน์กว่าร่างกายของคนชรา
	 นอกจากนี้ ภาพยนตร์เรื่อง ต�ำนานกระสือ (2545) ยังสะท้อนให้เห็นว่า  
ความไม่สวยเท่ากับผีผ่านตัวละครย่าจันทร์ ภาพยนตร์ให้ภาพว่าเธอเป็นหญิงชรา 
ทีถ่กูกล่าวหาว่าเป็นทัง้ผีกะและผีกระสือ ในขณะทีต่วัละครผจีรงิๆ ชือ่ ดาว เธอเป็นหญงิ
สาวหน้าตาสวยงาม กลับไม่ถูกกล่าวหาว่าเป็นผีกระสือ เช่นเดียวกับภาพยนตร์เรื่อง  
ปอบ หวีด สยอง ตัวละคร เกิร์ล ผู้ที่ถูกผีปอบเข้าสิง แต่เธอกลับได้รับการปกป้อง 
จากการกล่าวหาว่าเป็นผีปอบจากผู้ชายหลายคนที่ลุ่มหลงในมายาคติความงามของเธอ
	 ดังนั้น ภาพลักษณ์ของผีปอบในภาพยนตร์เรื่อง ปอบ หวีด สยอง ที่ถูกแต่งเติมขึ้น 
โดยการเลือกสิงร่างเฉพาะผู้หญิงตามมายาคติความงามนี้ เกิดจากการที่ผีปอบ 
เลง็เหน็ถงึความส�ำคญัของความงาม และใช้ความงามเป็นเครือ่งมอืในการหลอกล่อเหยือ่ 
ซึ่งเป็นผู้ชายมากินตับ นอกจากการเลือกสิงร่างผู้หญิงสาวสวยแล้ว ผีปอบยังสามารถ
แอบแฝง และปลอมแปลงตัวอยู่ในหลากหลายพ้ืนที่ ผีปอบหวีดสยองจึงไม่ใช่ผีปอบ 
แห่งชนบทเท่านั้น แต่เธอสามารถก้าวข้ามเส้นแบ่งพรมแดนของพื้นที่ได้ด้วย อัตลักษณ์
ของผีปอบดังกล่าวนั้นเชื่อมโยงกับสภาพแวดล้อมทางสังคมที่มีความเปลี่ยนแปลง  
ไปสู่ความเป็นสมัยใหม่ โดยแต่เดิมผีปอบมักปรากฏตัวตามชนบท แต่ผีปอบหวีดสยอง
เป็นผีปอบที่เดินทางเข้ามาท้าทายอ�ำนาจในเมือง มิหน�ำซ�้ำยังเป็นเมืองที่มีความทันสมัย
ด้วย ดังนั้น อัตลักษณ์ของผีปอบหวีดสยองท่ีถูกประกอบสร้างขึ้นใหม่นี้ จึงเพื่อ 
ปรับตัวอย่างชาญฉลาดให้สามารถอาศัยอยู่ในเมืองได้ ดังนั้น วิธีการจับผีปอบก็ต้องม ี
การปรับเปลีย่นเพ่ือให้สอดคล้องกับอตัลักษณ์ของผีปอบท่ีเปลีย่นไป เช่น การใช้ปืนไฟฟ้า
ลงอาคม การใช้กล้องวีดีโอเพื่อให้เห็นภาพผีที่สิงอยู่ในร่างคน เป็นต้น
	 Male Fear ทฤษฎีว่าด้วยความหวาดกลัวต่อเรือนร่าง (ผี) ผู้หญิง
	 การใช้ผู้หญิงเป็นเหยื่อเพื่อลวงผู้ชายมาฆ่านั้น ส่วนหนึ่งเป็นภาพสะท้อนแนวคิด
เรื่อง ความหวาดกลัวต่ออ�ำนาจของสตรี เรือนร่างสตรี และความสามารถทางร่างกาย
ของสตรี ซึ่งเชื่อว่าอ�ำนาจของสตรีสามารถท�ำลายล้างอ�ำนาจบุรุษได้ ยกตัวอย่าง  



87วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

การท�ำให้คาถาอาคมของผูช้ายเสือ่มด้วยเลอืดประจ�ำเดอืน และกรณผีแีม่ม่ายอาละวาด
จากปรากฏการไหลตายของผู้ชายในภาคอีสาน ที่เชื่อว่าผีแม่ม่ายจะมาเอาผู้ชาย 
ไปเป็นผัว (Mary Mills, 1995) แม้ว่า ก�ำจร หลุยยะพงศ์ (2556, น.72) อธิบายลักษณะ
มมุมองโดยทัว่ไปของภาพยนตร์ผผีูห้ญงิว่า “หนังผแีสดงภาพของผผีูห้ญงิตามทศันะของ
คนทั่วไปซึ่งมองว่าผู้หญิง คือ เพศที่ต�่ำกว่า ผีผู้หญิงจึงสะท้อนแรงปรารถนาของผู้ชาย 
เช่น จะต้องอยู ่ในชุดนอน การโชว์นมเนื้อ และผีบ้าเซ็กส์” ในทางกลับกัน  
ภาพของผีผู้หญิงดังกล่าวไม่เพียงแต่เสนอภาพของผู้หญิงออกมาในด้านลบเท่านั้น  
แต่การผลิตภาพนั้นซ�้ำๆ กลับเป็นส่ิงที่เปิดเผยให้เห็นว่าผู้ชายน้ันมีความหวาดกลัว 
ต่ออ�ำนาจของผูห้ญงิโดยเฉพาะเรือ่งเพศ ผูช้ายจงึพยายามควบคมุวถิทีางเพศของผูห้ญงิ 
Laura Linneman (2010) ได้ศึกษาความหวาดกลัวของผู้ชายต่อเพศหญิงในภาพยนตร์
เรื่อง Vagina Dentata (2007) ว่า “ความหวาดกลัวต่อเพศสตรีโดยเฉพาะต่ออวัยวะ
เพศหญิงนั้น เป็นความกลัวอันแพร่หลายที่มีมานานหลายศตวรรษจวบจนปัจจุบัน”  
ในทิศทางเดียวกัน Linda Williams (2002, p. 65) กล่าวว่า “สัตว์ประหลาด (หรือผี) 
ในภาพยนตร์สยองขวัญ เป็นสิ่งท่ีถูกท�ำให้น่ากลัวโดยพื้นฐานทางธรรมชาติของผู้ชาย” 
นอกจากอ�ำนาจของสตรีเพศแล้ว ก�ำจร หลุยยะพงศ์ (2556, น. 68) ยังอธิบายให้เห็นถึง
ความหวาดกลัวต่อผีว่า “ผีในหนังผี แสดงให้เห็นถึงการแสดงอ�ำนาจแห่งผีที่มีต่อคนด ู
เพราะยามที่แสงไฟในโรงหนังดับลง คนดู (รู้อยู่แก่ใจว่ามีผีปรากฏ) ต่างพาปริวิตก  
หวาดกลัว หวีดร้อง และน�ำพาผีให้แสดงอิทธิฤทธิ์และอ�ำนาจได้อย่างเต็มที่”
	 ความหวาดกลัวต่ออ�ำนาจของเพศหญิงและผี (หรือสัตว์ประหลาด) ดังกล่าว  
เป็นผลมาจากความหวงแหนใน “เจ้าโลก” ของตนเอง “ภาพยนตร์เร่ือง Vagina  
Dentata เสนอให้เห็นอวัยวะเพศของผู้หญิงเขมือบลึงของผู้ชายว่าเป็นสิ่งแสดงให้เห็น
ความหวาดกลวัในการถกูตดัลงึ” (Laura Linneman, 2010) เพราะเมือ่ผูช้ายถกูตดัตอน
อวัยวะเพศซึ่งตนถือว่ามีอ�ำนาจในการท�ำร้ายทิ่มแทงอวัยวะเพศหญิง ผู้ชายก็จะรู้สึก 
ด้อยอ�ำนาจไปด้วยเช่นกัน ดังนั้น การจ้องมองหรือการดูภาพยนตร์ผีของผู้หญิง จึงไม่ได้
เป็นเพียงแค่การเสพภาพผู้หญิงในฐานะวัตถุที่ถูกจ้องมองหรือวัตถุทางเพศของเพศชาย
เท่าน้ัน แต่เป็นการจ้องมองการลงโทษความตัณหาและความเอารัดเอาเปรียบของผูช้าย 
ด้วยการเป็นเหยื่อของผีผู้หญิง Linda Williams (2002, p. 65) กล่าวถึงสายตา 
ของผู้หญิงในการชมภาพยนตร์สยองขวัญในบทความ When the Woman Looks  
ว่า ภาพยนตร์สยองขวัญช่วงศตวรรษที่ 20 นั้น แสดงให้เห็นถึงความพยายามของผู้หญิง
ในการสื่อความจากการจ้องมองปีศาจ (หรือผี) อย่างน้อยท่ีสุด คือ ความเป็นไปได ้



88 วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

ในการท้าทาย คุกคาม หรือข่มขู่ อ�ำนาจและความแข็งแกร่งของผู้ชายจากเพศไร้ลึงค ์
(ปีศาจและผู้หญิง) 
	 นอกจากภาพสะท้อนความหวาดกลัวดังกล่าวแล้ว ผีปอบในภาพยนตร์อาจเป็น 
การวพิากษ์สงัคมชายเป็นใหญ่ทีผู่ช้ายเตม็ไปด้วยตณัหาราคะ จ้องท่ีจะกอบโกยความสขุ
จากการมีกิจกรรมทางเพศกับผู้หญิง ว่าแท้จริงแล้ว ผู้ชายเป็นสาเหตุที่ท�ำให้โรคติดต่อ
ทางเพศแพร่กระจายไปสู่ผู้หญิง เนื่องจากผีปอบถูกปลดปล่อยจากหม้อดินเผาจนเข้าไป
สิงอยู่ในร่างของผู้หญิงเป็นเพราะกลุ่มผู้ชายที่แอบดูผู้หญิงอาบน�้ำอย่างห่ืนกระหาย  
ดังนั้น ผีปอบจึงเป็นเสมือนโรคติดต่อทางเพศสัมพันธ์ที่หวนกลับมาเอาคืนผู้ชาย  
ซ่ึง ก�ำจร หลุยยะพงศ์ (2556) ได้ศึกษาผีปอบในภาพยนตร์เรื่อง ปอบ หวีด สยอง 
และกล่าวว่า ผีปอบถูกท�ำให้เป็น “ปีศาจเอดส์”
	 นอกจากการท่ีภาพยนตร์เลือกประกอบสร้างให้ผีปอบเป็นผีผู ้หญิงแล้ว  
ผีปอบ หวีด สยองยังเป็นภาพแทนของโรคเอดส์ โดยให้ภาพผีปอบในเรื่องว่าเป็นผีที่ฆ่า
ชวีติของผูช้ายเท่านัน้ เป็นการเผยให้เหน็ความหวาดกลวั หรอืความตระหนกอนัเกดิจาก
ความคิดของผู้ชายในฐานะ “ผู้บริโภค” ผู้หญิงว่า ผู้หญิงท่ีดูเหมือนปกติธรรมดา  
แท้จริงแล้ว เธอเป็นคนหรือเป็นผีกันแน่ เพราะสิ่งที่ผู้ชายในฐานะผู้กระท�ำและแสวงหา
การร่วมเพศกลัว คือ โรคเอดส์ที่ซ่อนเร้นอยู่ในร่างกายอันงดงามของผู้หญิง
	 อ�ำนาจแห่งการถูกจ้องมอง (จากการอนุญาตให้มอง)
	 การที่ภาพยนตร์ประกอบสร้างให้เห็นว่า ผีผู้หญิงมีอ�ำนาจเป็นที่น่าหวาดกลัว 
ของมนษุย์ธรรมดาทัว่ไปนัน้ เผยให้เหน็ความคดิของคนในสงัคมไทยว่า มคีวามเกรงกลวั
ต่ออ�ำนาจของผีและผู้หญิง กระบวนการดังกล่าวประกอบสร้างผ่านการ “หลอก”  
ของผีในภาพยนตร์เรื่อง ปอบ หวีด สยอง กล่าวคือ ผีปอบหวีดสยองเกิดจากความจงใจ
ในการเลือกประกอบสร้างผีปอบ โดยการน�ำเอาลักษณะการเป็นผีสิงและพฤติกรรมที่
ชอบกินเครื่องในมาใช้ แล้วน�ำมาสร้างใหม่ให้กลายเป็นผีปอบในแบบฉบับของ  
ปอบ หวีด สยอง นั่นคือ การสิงร่างผู้หญิง ซึ่งผู้หญิงที่ผีปอบเลือกสิงต้องเป็นผีปอบสาว
มีเรือนร่างที่ยั่วยวนผู้ชายได้ ชอบกินตับ และจะกินแต่ตับของผู้ชาย ภาพที่ภาพยนตร์ 
สื่อให้เห็น คือ ผีปอบมีความฉลาดรู้จักวิธีการดึงเอาข้อได้เปรียบของผู้หญิงมาใช ้
ในการหาผลประโยชน์ 
	 วิธีการดึงเอาข้อได้เปรียบของผู้หญิงมาใช้ในการแสวงหาผลประโยชน์ของผ ี 
คือ การเลือกดึงเอามายาคติความงามมาใช้เป็นอ�ำนาจแห่งการถูกจ้องมอง (จากการ
อนุญาตให้มอง) โดยการเลือกสรรเรือนร่างตามมายาคติความงามมาให้ผู้ที่ปรารถนา 



89วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

จ้องมองจนเกิดความรู้สึกลุ่มหลงตายใจ และเชื่อว่าการจ้องมองคือ การกุมอ�ำนาจ  
แต่แท้จริงแล้วการจ้องมองเรือนร่างของ (ผี) ผู้หญิงเกิดจากความจงใจของผู้ถูกจ้องมอง 
กล่าวคอื ผเีป็นผูอ้นญุาตให้มอง ผูจ้้องมองจะไม่รู้ตัวว่าตนเองถกู “หลอก” โดยผูอ้นญุาต
ให้จ้องมองเพราะคิดว่าตนเองมีอ�ำนาจ ในขณะท่ีผู้ถูกจ้องมอง คือ ผู้ที่ควบคุม 
ความปรารถนาจากผู้จ้องมอง ท้ายที่สุดผู้จ้องมองจะตกเป็นเหยื่อของผู้ที่ถูกจ้องมอง
	 ยกตัวอย่าง ผู้ชายส่วนใหญ่ที่ตกอยู่ในมายาคติความงามในภาพยนตร์เรื่อง  
ปอบ หวดี สยอง มกัจะจ้องมองเรอืนร่างของผูห้ญงิสวยด้วยความปรารถนา แต่ท้ายทีส่ดุ 
ผูช้ายทีจ้่องมองเรอืนร่างของผู้หญงิดงักล่าว จะถกูควบคมุโดยผูห้ญงิและกลายเป็นเหยือ่
ของผีปอบหวีดสยองในที่สุด วิธีการดังกล่าวยังปรากฏในภาพยนตร์อีกหลายๆ เรื่อง  
เช่น พรหมจรรย์ (2558) น�้ำมันพราย 3D (2557) และนางไม้ (2552) เป็นต้น  
หรือแม้แต่ตามต�ำนานเรื่องเล่าของผีตระกูลผีนางไม้ เช่น ผีนางตานี เป็นต้น ผีเหล่าน้ี 
มกัจะใชเ้รือนรา่งอนังดงามของตนเองเปน็เหยือ่ล่อผูช้ายให้ตกเป็นเหยื่อความปรารถนา
	 แม้ผู ้หญิงจะเป็นเหยื่อของผู้ชายในการตอบสนองความต้องการทางเพศ  
นิธิ เอียวศรีวงศ์ (2545, น. 12-13) ได้กล่าวถึง การประเวณีและอ�ำนาจของผู้หญิง 
กับผู้ชายว่า ผู้หญิงมีอ�ำนาจต่อรองกับผู้ชายก่อนการเสียตัว เพราะเม่ือผู้หญิงเสียตัว 
ให้กับผู้ชายแล้ว ผู้ชายจะมีอ�ำนาจเหนือผู้หญิงทันที ในขณะเดียวกันผู้หญิงก็สามารถ 
มีอ�ำนาจเหนือผู้ชายได้ก่อนการเสียตัว กระบวนการดังกล่าวเป็นกลไกในการปกป้อง 
ผู้หญิงและเปิดโอกาสให้ผู้หญิงเป็นฝ่ายมีอ�ำนาจในการเลือกผู้ชายในการเป็นสามีได ้
ก่อนที่ผู้ชายคนนั้นจะมีอ�ำนาจเหนือตนเอง ภาพยนตร์เรื่อง ปอบ หวีด สยอง ได้ดึงเอา
อ�ำนาจของผู้หญิงดังกล่าวมาใช้ในการสร้างอ�ำนาจให้กับผีผู้หญิง การประกอบสร้าง 
ดังกล่าวเผยให้เห็นถึงความฉลาดของผีในการจงใจสวมบทบาทเป็นเหยื่อของผู้ชาย  
เพราะเห็นถึงข้อได้เปรียบของตนเองจากความห่ืนกระหายทางเพศของผู้ชาย  
โดยมายาคติความงาม (ที่ถูกก�ำหนดโดยสังคม) ที่ผู้ชายโหยหาในการหลอกล่อผู้ชายให้
มาเป็น “เหยื่อ” เสียเอง ทั้งนี้ “แม้ว่าผู้หญิงจะรู้ว่าความงามที่ประกอบสร้าง 
จากความขาว เป็นมายาคติที่ถูกสร้างข้ึนจากวาทกรรมเพื่อใช้เป็นสิ่งควบคุมผู้หญิง 
แต่ก็ไม่อาจปฏิเสธได้ว่า ผู้หญิงส่วนใหญ่ในยุคปัจจุบันยังคงให้คุณค่าและความส�ำคัญ 
กับความงามนี้” วิสิฏฐ์ คิดค�ำส่วน และคณะ (2557, น. 76) เพราะยอมรับว่า  
“ความงามช่วยสร้างโอกาสหรือเป็นสิ่งเบิกทางให้ผู้หญิง” (วิสิฏฐ์ คิดค�ำส่วน และคณะ, 
2557, น. 77) ผีจึงใช้ความงามนี้เป็นใบเบิกทางเพื่อฉกฉวยโอกาสให้กับตนเอง



90 วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

อภิปรายผลการวิจัย

	 จากการวเิคราะห์ภาพยนตร์ทีน่�ำมาศึกษา พบว่า ผผีูห้ญงิไทยทีป่รากฏในภาพยนตร์
ผไีทยและสงัคมไทย มวีธิกีารแสวงหาความต้องการโดยการใช้เรอืนร่างของผูห้ญงิมาเป็น
เหยือ่ล่อ โดยผูท้ีถ่กูล่อลวงมกัเป็นผู้ชายเพราะตกอยู่ภายใต้ความปรารถนาและมายาคติ
ความงาม ดังนั้น ผู้หญิงที่ถูกท�ำให้เชื่อว่าเป็นเหยื่อน้ัน แท้จริงแล้วเธอใช้วาทกรรม 
ความงามในการต่อรองกับการถูกลดคุณค่าทางเพศ และดึงอ�ำนาจแห่งการถูกจ้องมอง 
(จากการอนญุาตให้มอง) มาเป็นเคร่ืองมอืในการแสวงหาผลก�ำไรภายใต้สงัคมโลกทนุนยิม
	 ภาพยนตร์เรื่อง ปอบ หวีด สยอง ผู ้สร้างได้สอดแทรกบริบททางสังคม 
อันเป็นภาพสะท้อนปัญหาทางสังคมไว้มากมายโดยเฉพาะเรื่องเพศที่ผูกโยง 
เข้ากับความน่าหวาดกลัวของบางสิ่งที่ไร้ตัวตน แต่ถูกฉาบไว้ด้วยมายาคติความงาม 
ซึ่งเป็นเร่ืองยากที่เราจะรู้ได้ว่าสิ่งที่เห็นอยู่ตรงหน้าแท้จริงแล้วเป็นอย่างไร เรียกได้ว่า
เป็นการหลอกเพื่อท�ำให้รู้สึก “หลอน” กับความเป็นจริงในสังคม เพราะเต็มไปด้วย 
มายาคติ นักต้มตุ๋น และการบริโภคอย่างบ้าคลั่ง ซึ่งถูกสะท้อนผ่านบทบาทของผ ี
ในภาพยนตร์ ดังนั้น เสียงหวีดร้องของ ผีปอบ จึงเป็นเหมือนเสียงเตือนภัยถึง 
ความน่าหวาดกลัวของบางสิ่งบางอย่างที่มีลักษณะดังเช่นผีร้าย
	 ผปีอบหวดีสยอง เป็นจดุเผยให้เห็นการโต้กลบัของผูห้ญงิทีถู่กกดทบัด้วยมายาคติ
ความงามและความน่ากลวัของอ�ำนาจผูห้ญงิภายใต้มายาคตคิวามงาม การท่ีผปีอบเลอืก
สิงผู้หญิงสาวสวยตามมายาคติความงาม มาใช้เป็นเครื่องมือในการหลอกล่อเหยื่อนั้น 
เป็นการวิพากษ์วิจารณ์เสียดสีสังคมภายใต้มายาคติความงามที่ยกย่องความงามว่า คือ 
ลักษณะอันน่าพึงปรารถนา และให้ความรู้สึกปลอดภัย
	 ผีปอบสาวถูกสร้างให้เป็นภาพตัวแทนของสิ่งอันน่ากลัว ไร้ตัวตน แอบแฝงอยู่ใน
เรือนร่าง ประหนึ่งค�ำว่า “รู้หน้า ไม่รู้ใจ” ซึ่งท้ายท่ีสุดแล้ว ท่ามกลางสังคมทุนนิยม  
บริโภคนยิมทีเ่หน็ผูห้ญงิเป็นสนิค้า และความต้องการขายอย่างไม่ลมืหลูมืตา แท้จรงิแล้ว 
สิ่งที่น่ากลัวที่สุดเป็นผีจริงๆ หรือไม่ ดังนั้น มนุษย์ควรจะกลัวผี หรือผีควรจะกลัวมนุษย์
หรือท้ายที่สุดแล้ว มนุษย์ควรจะหวาดระแวงกันเองมากกว่ามานั่งหวาดกลัวภัยอันเกิด
จากผี



91วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

รายการอ้างอิง

	 ภาษาไทย
กมลทิพย์ จึงเลิศศิริ. (2558). วาทกรรมความเป็นหญิงกับความงามในสังคมไทย.  
	 ศิลปนิพนธ์ศิลปบัณฑิต, มหาวิทยาลัยศิลปากร.
ก�ำจร หลยุยะพงศ์. (2556). ภาพยนตร์กับการประกอบสร้างสังคม ผูค้น ประวตัศิาสตร์ 
	 และชาติ. กรุงเทพฯ: ส�ำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.
จิธิวดี วิไลลอย. (2559). การปรับแปลงความหมายผีในละครโทรทัศน์ไทย. 34(2),  
	 47-70.
ชุติมา ประกาศวุฒิสาร. (2559). ปีศาจทุนนิยมและ “การกินมนุษย์ด้วยกันเอง”  
	 ความรนุแรงเชิงเศรษฐกิจในสวยลากไส้ และเหยือ่มาร. ใน สวุรรณา สถาอานนัท์ 
	 และสุรเดช โชติอุดมพันธ์ (บ.ก.), หนึ่งทศวรรษ เวทีวิจัยมนุษยศาสตร์ไทย แว่นตา  
	 อารมณ์ สังคม ความจริง (น.241-284). กรุงเทพฯ: ส�ำนักงานกองทุนสนับสนุน 
	 การวิจัย (สกว.).
ธนกิต. (2547). เปิดกรุผีไทย. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: ปิรามิด.
นันทนา วงษ์ไทย. (2556). การวิเคราะห์วาทกรรมความงามในโฆษณาเครื่องด่ืม 
	 เพื่อความงาม. วารสารมนุษยศาสตร์, 20(1), 77-107.
นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2541). ยุคสมัยไม่เชื่ออย่าลบหลู่. กรุงเทพฯ: แพรว.
นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2545). ว่าด้วยเพศ ความคิด ตัวตน และอคติทางเพศ ผู้หญิง เกย์  
	 เพศศึกษา และกามารมณ์. กรุงเทพฯ: มติชน.
นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2557). ผ้าขาวม้า ผ้าซิ่น กางเกงใน และฯลฯ ว่าด้วยประเพณี  
	 ความเปลีย่นแปลง และเรือ่งสรรพสาระ. (พมิพ์คร้ังที2่). กรงุเทพฯ: ศลิปวฒันธรรม.
เนื้ออ่อน ขรัวทองเขียว. (2560). แผนยึดล้านนา. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: มติชน.
ปิยรัตน์ ปั ้นลี้. (2545). กระบวนการลดความอ้วนของผู ้หญิง วาทกรรม 
	 การสร้างอัตลักษณ์ในวัฒนธรรมบริโภค. วิทยานิพนธ์มานุษยวิทยามหาบัณฑิต,  
	 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.
มาลา ค�ำจันทร์. (2544). เล่าเรื่องผีล้านนา. กรุงเทพฯ: มติชน.
โรม บุนนาค. (2554). ผีแห่งแผ่นดินสยาม. กรุงเทพฯ: สยามบันเทิง.



92 วารสารการสื่อสารมวลชน  คณะการสื่อสารมวลชน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2561

วิสิฏฐ์ คิดค�ำส่วน และคณะ (2557). วาทกรรม ความขาว อัตลักษณ์ความงาม 
	 ของผู้หญิงลาวในวัฒนธรรมสมัยนิยม. วารสารบัณฑิตศึกษา, 11(55), 69-77. 
สมบัติ พลายน้อย. (2552). ต�ำนานผีไทย. กรุงเทพฯ: พิมพ์ค�ำ.
สุนทรภู่. (2544). พระอภัยมณี เล่ม 1. กรุงเทพฯ: บรรณาคาร.
เสฐียรโกเศศ. (2515). เมืองสวรรค์ และผีสาง เทวดา. กรุงเทพฯ: บรรณาคาร.
อรจิรา อัจฉริยไพบูลย์. (2557). พระอภัยมณี เล่ม 1 (บทแนะน�ำ/วิจารณ์หนังสือ).  
	 วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร, 11(3), 129-134.

	 ภาษาอังกฤษ
Beit-Hallahmi, Benjamin. (1985). Dangers of the vagina. British Journal of  
	 Medical Psychology, 58(4): 351-356. 
Dane, Penelope. Vagina dentate. in The International Encyclopedia of  
	 Human Sexuality. Retrieved July 15, 2018, from https://onlinelibrary. 
	 wiley.com/doi/pdf/10.1002/9781118896877.wbiehs525
Elwin, Verrier. (1943). The Vagina dentate legend. British Journal of  
	 Medical Psychology, 19(3-4): 439-453.
Linneman, Laura.   (2010). The Fear of Castration and Male Dread of  
	 Female Sexuality: The Theme of the ‘vagina dentate. in C. Herr  
	 and A. DeLong (Ed.), Dracula in journal of Dracula studies, 12(1).
Mills, Mary Beth. (1995). Attack of the Widow Ghosts: Gender, Death,  
	 and Modernity in Northeast Thailand. in Aihwa Ong and Michael  
	 G. Peletz (Ed.), Bewitching Women, Pious Men: Gender and Body  
	 Politics in Southeast Asia (pp. 244-273). California: University of  
	 California Press.
William, Linda. (2002). When the Women Looks. in M. Jankovich (Ed.),  
	 Horror:The Film Reader (pp. 61-66).  London: Routledge.
Wolf, Naomi.  (1997). The Beauty Myth.  Toroto: Vintage.




