
วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

151 

 

วัตถุสั่งรวย: การสร้างความศักดิ์สิทธิ์ให้วัตถุผ่านการบูชาเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น1 
Sacred Objects for Prosperity: The Sanctification of Objects through 

 the Worship of the Samphan-Ton Giant Spirit1 
 

       ภัทริยา คงธนะ2, เก่งกิจ กิติเรียงลาภ3  
Pattariya Khongthana2, Kengkij Kitirianglarp3   

 
Received: April 26, 2024 

                          Revised: December 12, 2024     
                                                               Accepted: December 18, 2024 

 

บทคัดย่อ 

ปรากฏการณ์การบูชาวัตถุมงคลเพื ่อความมั ่งคั ่งร่ำรวยเป็นประเด็นที ่น่าสนใจในการศึกษาวัฒนธรรม  
ทางศาสนาของไทย คำถามของการวิจัยคือ เงื่อนไขอะไรที่ทำให้เกิดปรากฏการณ์การบูชาเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น
เพื่อความมั่งคั่งร่ำรวย และเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นในฐานะวัตถุสั่งรวยมีอำนาจเหนือมนุษย์อย่างไร โดยบทความ 
ช้ินนี้มีวัตถุประสงค์ของการศึกษาคือ 1) ศึกษาเงื่อนไขและบริบทที่นำไปสู่การเกิดปรากฏการณก์ารบูชาเจา้พ่อมหายักษ์ 
สามพันต๋นเพื่อความมั่งคั่งร่ำรวย 2) เพื่อทำความเข้าใจเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นในฐานะวัตถุสั่งรวยที่มีอำนาจเหนือ
มนุษย ์บทความนี้ประยุกต์ใช้กรอบแนวคิด “ลัทธิบูชาความมั่งคั่ง (cults of wealth)” และกรอบของภววิทยาของวัตถุ 
Object–Oriented Ontology หรือ OOO เพื่ออธิบาย “วัตถุสั่งรวย” จากมุมมองของวัตถุ และช่วยสร้างความเข้าใจ
ปัญหาซับเจค (subject) กับวัตถุวัตถุมงคลที่มีศักยภาพในการเชื่อมต่อผู้คนกับเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น บทความนี้ 
ใช้การเก็บข้อมูลภาคสนามด้วยวิธีการทางชาติพันธุ์วรรณา ด้วยการการสังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม ผู้วิจัยเสนอว่า 
ความเปลี่ยนแปลงทางด้านเศรษฐกิจส่งผลให้การพกพาวัตถุมงคลกลายเป็นวัตถุแห่งความหวังรูปแบบหนึ่ง อิทธิฤทธิ์
ปาฏิหาริย์จากการบูชาจึงเน้นที่เรื่องความร่ำรวย นอกจากนั้น ประสบการณ์ทางศาสนาของผู้ศรัทธายังมีส่วนช่วยทำ
ความเข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับวัตถุมงคลในชีวิตประจำวัน ด้วยเหตุนี้ การทำความเข้าใจเรื่องการบูชาวัตถุ

 
1 บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของโครงการวิจัยเรื่อง “การยกระดับทุนทางวัฒนธรรมด้านความเชื่อและศาสนาให้กับชุมชนโดยการผลิตวัตถุ
มงคลสมัยใหม่ เพื่อกระตุ้นเศรษฐกิจสร้างสรรค์มูลค่าสูงและการท่องเที่ยวทางวัฒนธรรมจากฐานราก (กรณีศึกษา ศาลเจ้าพ่อมหายักษ์  
สามพันต๋น” ชุมชนศรีล้อม-แสงเมืองมา อำเภอเมือง จังหวัดลำปาง)” ซึ่งได้รับการสนับสนุนจาก ทุนพัฒนางานวิจัยมุ่งเป้า (Targeted 
Research) ม ห า ว ิ ท ย าล ั ย เ ช ี ย ง ใ ห ม่  This article is part of a research project on “Enhancing the Cultural Capital of 
Communities through the Production of Contemporary Amulets to Stimulate High-Value Creative Economies and 
Cultural Tourism from the Groundwork Level. (A Case Study of the Samphan-Ton Giant Spirit Shrine in Srilom-
Saengmuangma Community, Mueang District, Lampang Province.)” which is supported by a targeted research 
scholarship from Chiang Mai University. 
2 ดร., นักวิจัยอิสระ, คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ (Independent researcher, Faculty of Social Sciences Department 
of Sociology and anthropology, Chiang Mai University) E-mail: pattariya.khong@gmail.com  
3 รองศาสตราจารย์ ดร. คณะสังคมศาสตร์ ภาควิชาสังคมวิทยา และมานุษยวิทยา มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ (Associate Professor, Faculty 
of Social Sciences Department of Sociology and anthropology, Chiang Mai University) E-mail: kkengkij@gmail.com  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

152 

 

มงคลเพื่อความมั่งคั่งร่ำรวยโดยก้าวข้ามความเชื่อที่ว่า ศาสนาเป็นเพียงความเชื่อส่วนบุคคลที่งมงาย สะท้อนให้เห็นว่า
มนุษย์ไม่ได้เป็นศูนย์กลางในการจัดการกับความไม่แน่นอนทางเศรษฐกิจ แต่มนุษย์ยังพึ่งพาวัตถุมงคลในฐานะอมนุษย์ 
(non-human) ที่มีอำนาจมากกว่ามนุษย์ในการเพิ่มศักยภาพในการแข่งขันในตลาดทุนนิยมอีกด้วย 
คำสำคัญ  ความเชื่อ, วัตถุสั่งรวย, วัตถุมงคลสมัยใหม่, ภววิทยาเชิงวัตถุ, เจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น  

 

Abstract 

The phenomenon of worshiping sacred objects for wealth is an intriguing subject in the study 

of Thai religious culture. This research examines the conditions that give rise to the worship of the 

Samphan-Ton Giant Spirit for prosperity and explores how the Samphan-Ton Giant Spirit, as a sacred 

object of wealth, exerts power beyond human control. The objectives of this study are: (1) to examine 

the conditions and contexts that lead to the worship of the Samphan-Ton Giant Spirit for wealth, and 

(2) to understand how the Samphan-Ton Giant Spirit functions as a powerful sacred object for 

prosperity that surpasses human authority. This article applies the conceptual framework of "cults of 

wealth" and the Object-Oriented Ontology (OOO) approach to explain the "Sacred objects for 

prosperity" from the perspective of the object itself. It aims to contribute to the understanding of the 

subject-object relationship, particularly how sacred objects have the potential to connect individuals 

with the Samphan-Ton Giant Spirit. This article employs fieldwork methods through ethnographic 

research, including participant observation and interviews with devotees who visit to pay respects to 

the Samphan-Ton Giant Spirit, as well as with temple officials. The researcher argues that economic 

changes have transformed the carrying of sacred objects into a form of hope. Consequently, the 

miraculous powers attributed to worship emphasize wealth and prosperity. Moreover, the religious 

experiences of devotees contribute to understanding the relationship between humans and sacred 

objects in daily life. Therefore, examining the worship of sacred objects for wealth while moving 

beyond the belief that religion is merely personal superstition reveals that humans are not central 

to managing economic uncertainty. Instead, they rely on sacred objects as non-human entities that 

possess greater power than humans to enhance competitiveness in a capitalist market. 

Keyword: Religion, Sacred Objects for Prosperity, Modern Sacred Objects, Object-Oriented Ontology, 

The Samphan-Ton Giant Spirit  

 

บทนำ 

ตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบันการบูชาวัตถุมงคลเป็นปรากฏการณ์ที่ดำรงอยู่คู่กับสังคมไทยมาโดยตลอด หากแต่ดำรงอยู่

บนความเปลี่ยนแปลงของยุคสมัย ความน่าสนใจคือการปฏิบัติบูชาที่สามารถดึงดูดผู้คนที่มีความศรัทธาจำนวนมากได้ 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

153 

 

คือ วัตถุที่ตอบสนองความต้องการของลัทธิบูชาความมั่งคั่ง4 ส่วนเป้าหมายในการพกพาวัตถุมงคลของคนรุ่นใหม่

เกี่ยวข้องกับการขอพรด้านความสำเร็จและความร่ำรวย การเติบโตของลัทธิบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพื่อความมั่งคั่งในประเทศ

ไทยเริ่มขยายตัวขึ้นตั้งแต่วิกฤตเศรษฐกิจในปี 2540 ซึ่งทำให้ผู้คนจำนวนมากแสวงหาแนวทางในการสร้างความมั่งคั่ง

ให้กับตนเอง สิ่งนี้นำไปสู่การเติบโตของตลาดทางความเชื่อขนาดใหญ่ รวมไปถึงการขยายตัวของตลาดวัตถุมงคล 

(Jackson, 1999a; McDaniel, 2011; Kitiarsa, 2008, 2012) โดยงานวิจัยด้านการตลาด เรื่อง “การตลาดของคนอยู่

เป็น” ในป ีพ.ศ. 2564 เก็บข้อมูลจำนวนผู้คนท่ีเข้าใช้บริการทางจิตวิญญาณ อาทิ การท่องเที่ยวทางความเชื่อ, การบูชา

วัตถุมงคล พบว่า ประชาชน ราว 52 ล้านคนเลือกที่จะพึ่งพาอำนาจศักดิ์สิทธิ์และเชื่อเรื่องโชคลางเพื่อจัดการกับความ

ไม่แน่นอนในชีวิตที่เพิ่มมากขึ้นในยุคปัจจุบัน (ฟอร์ทูเดย์, 2565) 

ยิ่งไปกว่านั้น ในช่วงทศวรรษ 2560 เป็นต้นมา เกิดวิกฤตการณ์โรคระบาด Covid-19 ส่งผลให้คนจำนวนมาก

ต้องพึ่งอำนาจศักดิ์สิทธิ์ที่อาจให้ความหวังกับพวกเขาได้ ปรากฏการณ์การบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์แบบใหม่ในลักษณะการดึง

เอาหลายความเช่ือเข้ามารวมกันขยายตัวมากขึ้น ยกตัวอย่างเช่น ผู้ศรัทธาหนึ่งคนเลือกบูชาสิ่งศักดิ์สิทธ์ิแบบผสมผสาน

ไม่เจาะจงเฉพาะองค์ใดองค์หนึ่ง อาทิ ไอ่ไข่ พญานาค ท้าวเวสสุวรรณ และเทพเจ้าฮินดู ซึ่งเป็นผลมาจากการที่รัฐบาล

ทหารไม่สามารถสร้างความรู้สึกมั่นคงทั้งในแง่การเมืองและปากท้องให้กับคนในสังคมได้ (Krajaejun, 2018) ส่งผลให้

เกิดกากคัดสรรเทพเจ้าองค์ใหม่ ๆ ขึ้นมาตลอดเวลา เพื่อตอบสนองความต้องการของผู้คนท่ามกลางวิกฤตการณ์ทาง

เศรษฐกิจและสังคม   

 ในกรณีของศาลเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นก็เช่นเดียวกัน ผู้วิจัยพบว่าผู้คนจำนวนมากเดินทางไปสักการะเจ้า

พ่อมหายักษ์ล้วนเป็นเรื่องในทางโลกย์ไม่ใช่เรื่องทางธรรม ประเด็นที่น่าสนใจคือ สิ่งที่ผู้ศรัทธานิยมขอพรมากที่สุดคือ

เรื่อง “ขอให้ถูกลอตเตอรี่” และ “ขอให้ค้าขายดี” กล่าวอย่างถึงที่สุดคือผู้คนเลือกพึ่งพิงสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพื่อความร่ำรวย

เป็นจุดประสงค์หลัก ภาพบรรยากาศที่ผู้เขียนพบเจอคือผู้คนจำนวนมากมาบนบาน และมาทำพิธีแก้บนเพื่อตอบแทน

เจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นด้วยเนื้อหมูสด ปรากฏการณ์ที่ผู้คนนิยมบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพื่อความร่ำรวยสอดคล้องกับ

วัฒนธรรมการค้าและการบริโภคในไทย จนกลายเป็นรูปแบบการปฏิบัติทางศาสนาแบบใหม่ที ่เรียกว่า “ทุนนิยม

ศักดิ์สิทธิ์” (แจ็คสัน, 2566, น.445) ซึ่งในปัจจุบันคนทั่วไปมักเรียกปรากฏการณ์นี้ว่า “มูเตลู”5 โดยปรากฎการณ์

ดังกล่าวเกิดขึ้นบนการซ้อนทับกันไปมาระหว่างพิธีกรรมการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพื่อความร่ำรวย การบูชาวัตถุมงคล และ

การเข้าทรง ทั้งนี้ กระบวนการดังกล่าวได้เข้มข้นมากขึ้นจากเงื่อนไขความเปลี่ยนแปลงทางด้านเศรษฐกิจ  ด้วยเหตุนี้ 

 
4 ลัทธิบูชาความมั่งคั่ง (cults of wealth) มีกำเนิดมาจากพลวัตความเชื่อของชนชั้นสูง ชาวจีน ชาวฮินดู และชาวพุทธ ลักษณะเฉพาะที่
สำคัญคือการเปลี่ยนจากการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพื ่อความคงกระพันชาตรีมาสู่การบูชาเพื่อความร่ำรวย จนแพร่ขยายอย่างมากกลาง
คริสต์ศตวรรษที่ 20 ลัทธิบูชาความร่ำรวยประกอบขึ้นจากพหุวัฒนธรรมที่ซับซ้อนของไทย ลัทธิบูชาความร่ำรวยนี้ไม่ได้เป็นเพียงลทัธิพิ ธี
ไสยศาสตร์รูปแบบใหม่ที่เกิดขึ้น แต่ยังรวมไปถึงการปลุกเสกเครื่องรางของขลังวัตถุมงคลต่าง ๆ รวมไปถึงนวัตกรรมใหม่ ๆ ด้านอาชีพ 
ทรงเจ้าเข้าผี  ซ่ึงมิติทางวัตถุ พิธีกรรม และรูปแบบการปฏิบัติบูชาทางศาสนาทั้งหมดจึงเป็นเรื่องเกี่ยวกับโชคลาภและความร่ำรวยเป็นหลัก 
(แจ๊คสัน, 2566: 306-307) 
5 “มูเตลู” หรือ “สายมู” สันนิษฐานว่าเป็นคำที่ผวนมาจากชื่อภาพยนตร์ของอินโดนีเซีย เร่ือง Penangkal limu Teluh (ภาษาอังกฤษชื่อ
ว่า Antidote for witchcraft) ชื่อไทยคือ “เมเตลู ศึกไสยศาสตร์” กำกับโดย S.A Karim ออกฉายเมื่อปี ค.ศ.1979  เป็นเรื่องของหญิงสอง
คนที่ใช้คาถาอาคมเพื่อแย่งชิงชายที่หมายปอง โดยบทสวดนำจะขึ้นต้นด้วย ‘มูเตลู’ คำดังกล่าวถูกนำมาใช้ในยุคสมัยปัจจุบัน เมื่อพูดถึงการ
บูชาและความเชื่อในส่ิงศักดิ์สิทธิ์ (มูเตลู มาจากไหน แปลว่าอะไร, 2564) 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

154 

 

ผู้วิจัยจึงต้องการศึกษาพลังอำนาจของ “วัตถุสั่งรวย” ไม่ใช่ภาพแทนของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ท่ีมนุษย์ประดิษฐ์ขึ้น แต่ตัวมันเอง

มีคุณสมบัติอื่น ๆ ท่ีช่วยเพิ่มขีดความสามารถในการแข่งขันของมนุษย์ในตลาดทุนนิยมได้ 

 

ทบทวนวรรณกรรม 

1. ลัทธิบูชาความมั่งคั่งในสังคมไทย 

นักมานุษยวิทยาศาสนาสนใจประเด็นเกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างทุนนิยมกับศาสนาเป็นจำนวนมาก อีกทั้ง

ปรากฏการณ์การพกพาวัตถุมงคลเพื่อความร่ำรวยเฟื่องฟูขึ ้นอย่างมีนัยยะสำคัญในสังคมสมัยใหม่ (Modernity)  

อันเนื่องมาจากความเปลี่ยนแปลงทางด้านเศรษฐกิจทุนนิยมแบบเสรีนิยมใหม่ ส่งผลต่อวิถีชีวิตของผู้คนที่ต้องการ

ความสำเร็จในทางโลกย์อย่างรวดเร็ว จะเห็นได้ว่า การบูชาศาสนาเพื่อความมั่งคั่งยิ่งงอกงามขึ้นทั้งในประเทศไทยและ

ท ั ่ ว เอเช ียตะว ันออกเฉ ียงใต ้  ( Jackson, 1999b, 2022; Comaroff & Comaroff, 2000; Taylor, 2004, 2007; 

Pattana, 2012) อย่างไรก็ตาม การนำเสนอของการปฏิบัติบูชาความเชื ่อไทยสมัยใหม่ไม่ได้หยุดนิ่งแต่สามารถ

เปลี่ยนแปลงได้ตามบริบทและเงื่อนไขของเวลา (Kitiarsa, 1999a; 2012; Stengs, 2009; McDaniel, 2011)   

จากหนังสือเรื่อง “เทวา มนตรา คาถา เกจิ : ไสยศาสตร์สมัยใหม่กับทุน (ไทย) นิยม  Capitalism magic 

Thailand” ของ แจ็คสัน (2566) อธิบายถึงการเกิดขึ้นของลัทธิบูชาความมั่งคั่ง (Cult of wealth) ว่า ตั้งแต่ทศวรรษ 

2520-2530 เป็นต้นมา เศรษฐกิจไทยได้เติบโตอย่างมากเป็นประวัติการณ์ กระแสวัฒนธรรมประชานิยมของไทย นำมา

สู่การหวนกลับมาของการใช้ไสยศาสตร์โดยอาศัยสื่อสมัยใหม่ เพื่อเป็นเครื่องมือในการความรู้สึกไม่มั่นคงจากความ

เปลี่ยนแปลงทางด้านเศรษฐกิจ ยกตัวอย่างเช่น เหรียญบูชาของเกจิอาจารย์ เป็นต้น   

ลัทธิบูชาศาสนาเพื่อความมั่งคั่ง ได้หลอมรวมเข้ากับการตลาดรูปแบบใหม่ ทำให้ศาสนากลายเป็นสินค้าที่

ตอบสนองกับความต้องการของผู้คนในทางโลกย์จนกลายเป็นแกนกลางของวัฒนธรรมทางศาสนาของไทย หมายความ

ว่า เทคโนโลยีทางศาสนาถูกใช้เป็นกลยุทธ์ในการเพิ่มโอกาสความสำเร็จ กระบวนการเช่นนี้คือการทำให้ศาสนา

กลายเป็น “สินค้า” ที่จับต้องได้ และเกิดเป็น “ตลาด” ที่ขยายตัวใหญ่ขึ้นในสังคมไทย ดังนั้น รูปแบบการปฏิบัติบูชาจึง

ไม่จำเป็นต้องสอดคล้องไปกับหลักพระธรรม พัฒนา อธิบายปรากฏการณ์ทางศาสนาเช่นนี้ว่า “ศาสนาเพื่อความ

เจริญรุ่งเรือง” (prosperity religions) (Kitiarsa, 2012, p.136) เช่นเดียวกับ นิธิ เอียวศรีวงศ์ (2536) อธิบายผ่าน

ปรากฏการณ์บูชาลัทธิเสด็จพ่อ ร.5 ซึ่งความสำคัญของการบูชาคือเป้าหมายความสำเร็จทางธุรกิจ ซึ่งถือเป็นจุดเปลี่ยน

ที่สำคัญของสังคมไทยท่ีการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธ์ิเป็นเรื่องที่สัมพันธ์กับมิติทางด้านเศรษฐกิจ  

สำหรับ ณีรนุช วิเคราะห์ว่า การเพิ่มขึ้นของการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพื่อความเจริญรุ่งเรือง  เป็นปรากฏการณ์ที่

เชื่อมโยงกับเสรีนิยมใหม่ เพราะศาสนาช่วยเพิ่มความเป็นไปได้ในการสะสมทุนให้ได้มากในเวลาที่สั้นและสร้างโอกาส

ทางเศรษฐกิจ ดังนั้น ศาสนากลายเป็นผู้กระทำการสำคัญในการขับเคลื่อนเศรษฐกิจแห่งความไม่แน่นอนให้สามารถ

ทำงานได้ (ณีรนุช แมลงภู่, 2566)  ในขณะเดียวกัน ปุณณฑรีย์ อธิบายการหันมาพึ่งพิงการดูดวงของคุณรุ่นใหม่ เพราะ

สังคมที่เต็มไปด้วยความกังวลใจของผู้คนเกี่ยวกับความมั่นคงในชีวิตและทรัพย์สิน ทำให้ศาสตร์พยากรณ์ช่วยแสวงหา

คำตอบต่อชีวิตในอนาคต สะท้อนอิทธิพลทางด้านความเชื่อหวนกลับมามีพลังอีกครั้งในโลกสมัยใหม่ (ปุณณฑรีย์  

เจียวิริยบุญญา, 2564, น.153-155) เช่นเดียวกันกับ ลัทธิบูชาพญานาคในภาคอีสาน เดิมเป็นความเช่ือชายขอบ แต่ใน

ภาวะสมัยใหม่พญานาคถูกให้ความหมายใหม่และนำมาตอบสนองความต้องการในชีวิตประจำวันของผู้คน ซึ่งความเช่ือ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

155 

 

นี้ทรงพลังและขยายตัวไปทั่วประเทศ จนกลายเป็นวัฒนธรรมประชานิยม (Popular Culture) (อนุชิต สิงห์สุวรรณ, 

2562)    

ดังนั้น ในงานวิจัยชิ้นนี้ผู้วิจัยเห็นว่า การทำความเข้าใจเป้าหมายในการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่สัมพันธ์กับประเด็น

ปัญหาในชีวิตประจำวันของผู้คนโดยเฉพาะเรื่องเศรษฐกิจ ช่วยตอบคำถามของการวิจัยว่า ทำไมปรากฏการณ์ทาง

ศาสนาเหล่านี้ยิ่งงอกงามขึ้นท่ามกลางทุนนิยม และช่วยให้เห็นบริบทว่าเงื่อนไขที่ทำให้เจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นถูก

เลือกให้กลายเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ท่ีตอบสนองความหวังเรื่องความร่ำรวย 

2. ว่าด้วย OOO (Object-Oriented Ontology) 

ความเป็นสมัยใหม่ (Modernization) ส่งผลให้ความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับสังคมที่เคยมีอย่างแนบแน่น

ตั้งแต่อดีตถูกลดบทบาทลง ด้วยเหตุที่ว่า ความเชื่อทางศาสนาได้ถูกแทนที่ด้วยองค์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ที่สามารถ

อธิบายปรากฏการณ์ทางธรรมชาติได้อย่างเป็นเหตุเป็นผล คำอธิบายเช่นนี้เกิดขึ้นในบริบทที่ศาสนจักรไม่ได้มีอำนาจ

ทางการเมืองและวัฒนธรรมครอบงำประชาชนอีกต่อไป ทำให้ความเชื่อทางศาสนากลายเป็นเพียงความเช่ือส่วนบุคคล

เท่านั้น การอธิบายภายใต้กรอบวิธีคิดเช่นนี้เป็นผลมาจากการแบ่งแยกความเชื่อออกจากจริงตามความคิดแบบตะวนัตก 

(ดูเพิ่มเติมใน ซาห์ลินส์ มาร์แชล, 2562) ซึ่งมองข้ามบริบททางสังคมในแต่ละท้องถิ่นอันเป็นเงื่อนไขสำคัญที่กำหนดให้

เกิดปรากฏการณ์ที่แตกต่างกัน กล่าวได้ว่า ในท้องถิ่นต่าง ๆ ยังมีปรากฏการณ์ที่ผู้คนรุ่นใหม่ใช้วัตถุมงคลเพื่อความ

ต้องการในทางโลกย์ในหลายกรณี ในขณะที่การเข้าสู่ช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 21 นำไปสู่การเคลื่อนย้ายจากความคิดแบบ

มนุษย์นิยมไปสู่หลังมนุษย์นิยม (Post-humanism) ซึ่งการศึกษาวัตถุ (object) กลายเป็นประเด็นสำคัญในการทำ

ความเข้าใจระบบความหมาย คุณค่า และบรรทัดฐานทางสังคมของมนุษย์ (เก่งกิจ กิติเรียงลาภ, 2563, น.11) ส่งผลให้

งานวิจัยช้ินนี้ต้องการเห็นความจริงเชิงวัตถุท่ีไม่ได้ถูกตัดสินจากสติปัญญาของมนุษย์เพียงฝ่ายเดียว 

ดังจะเห็นในงานศึกษาของ Taussig (1980) พบว่า คนท้องถิ่นในประเทศโคลัมเบียนำความเชื่อเรื่องไสยศาสตร์

มาใช้อธิบายความสัมพันธ์แบบเงินตรา ดังนั้น มุมมองของคนในท้องถิ่นจึงไม่ได้แบ่งแยกโลกของความเชื่อออกจาก

ระบบเศรษฐกิจที่พวกต้องต้องเผชิญในชีวิตประจำวัน ดังเช่นที่ Graeber (2005) เสนอว่าวัตถุมงคลมีฐานะเป็นกลไก

การสร้างสรรค์ทางสังคม (social creativity) ในขณะที่ เครื่องรางในท้องถิ่นญี่ปุ่นใช้เพื่อให้ได้ผลลัพธ์หลายด้าน เช่น 

การปัดป้อง ภูติผีปีศาจ ป้องกันความเจ็บป่วย หรือนำพาความสำเร็จในธุรกิจ กระบวนการนี้คือการทำให้วัตถุทางความ

เชื่อกลายเป็นสินค้าท่ีตอบสนองความต้องการในชีวิตประวันของผู้คนในแต่ละด้าน (Gerhart, 2013) 

เช่นเดียวกับในไทย ศาสนากับการค้าเติบโตขึ้นในช่วงทศวรรษ 2520-2530 เป็นต้นมา เมื่อเศรษฐกิจเติบโต 

ผู้คนส่วนใหญ่แสวงหาโอกาสทางธุรกิจ แต่ขณะเดียวกันก็มีความรู้สึกไม่มั่นคง ในช่วงเวลาดังกล่าว ปรากฏการณ์การ

สร้างวัตถมุงคลได้เฟื่องฟูขึ้น โดยเฉพาะวงการพระเครื่อง (แจ๊คสัน, 2566) ในขณะที่ สื่อมวลชนเข้ามามีบทบาทในการ

ขยายและผลิตซ้ำความศักดิ์สิทธิ์ของวัตถุมงคลเหล่านั้น ในช่วงเวลาดังกล่าว จะเห็นการเติบโตของนิตยสารพระเครื่อง

ตามแผงหนังสือควบคู่ไปกับการเฟื่องฟูของการผลิตวัตถุมงคลผ่านการปลุกเสกของพระเกจิ เนื่องจากสังคมทุนนิยมทำ

ให้วัตถุมงคลกลายเป็นเครื่องมือสำหรับการเยียวยาแก้ไขปัญหาในสถานการณ์ที่เต็มไปด้วยความไม่แน่นอนในชีวิต 

(Guelmami, 2019)   

สำหรับ ปุรินทร์ นาคสิงห์ (2565) วิเคราะห์การประกอบสร้างความศักดิ์สิทธิ ์ให้กับวัตถุทางความเชื่อคือ

กระบวนการสำคัญที่ทำให้วัตถุเป็นที่ต้องการของตลาด โดยให้ความหมายใหม่แก่วัตถุเหล่านั้นผ่านความเชื่อ เรื่องเล่า 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

156 

 

พิธีกรรม ผู้ปลุกเสก และประสบการณ์ ในขณะเดียวกันการที่วัตถุจะเป็นที่ยอมรับได้ต้องมีการสร้างกระแสจากความ

ศรัทธา ดังนั้น การผลิตวัตถุต้องผลิตออกมาจำนวนมากในช่วงเวลาที่ตลาดต้องการ ด้วยเหตุนี้ ตลาดวัตถุทางความเช่ือ

ที่ไม่ต่างจากกระแสแฟชั่น ความน่าสนใจคือ วัตถุใด ๆ ก็มีศักยภาพในการกลายเป็นวัตถุศักดิ์สิทธิ์ได้ ปรากฏการณ์

เช่นนี้เป็นลักษณะเฉพาะตัวที่เกิดขึ้นในสังคมไทยที่สะท้อนให้เห็นถึงการผสมผสานเพื่อตอบความสนองความต้องการ

ทางธุรกิจในตลาดความเช่ือ 

ในขณะที ่ Pietz (1985, 1987, 1988) อธิบายความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับวัตถุมงคลคือกระบวนการ

แลกเปลี่ยนคุณค่าซึ่งกันและกัน ซึ่งวัตถุมงคลถูกทำให้เป็นสิ่งของส่วนตัวที่มีพลังทำให้บุคคลได้รับการงคุ้มครอง หรือ

สนับสนุนให้ชีวิตดีขึ้น ดังนั้น บุคลจึงเป็นผู้สร้างคุณค่าใหม่ให้แก่วัตถุนั้น ในขณะเดียวกันวัตถุนั้นก็ให้คุณค่าบางอย่างแก่

บุคคลนั้น ๆ เช่นเดียวกับ Böhme (2014) อธิบายถึงศักยภาพในการแสดงพลังของวัตถุมงคล ในฐานะผู้กระทำการที่

สามารถทำให้มนุษย์สามารถสัมผัสถึงพลังบางสิ่งได้ ในขณะเดียวกันวัตถุมงคลก็มีศักยภาพในการควบคุมมนุษย์  

เมื่อมนุษย์ครอบครองวัตถุช้ินนั้นและยอมรับถึงการดำรงอยู่ของพลังดังกล่าว มันกำหนดว่ามนุษย์ควรทำสิ่งไหนและไม่

ควรทำสิ่งไหน จะเห็นได้ว่าประสบการณ์ที่มนุษย์รับรู้ถึงการมีอยู่ของพลังของวัตถุในฐานะอัตวิสัยที่ดำรงอยู่ควบคู่กับ

วัตถุมงคลที่จับต้องได้ จึงเป็นสิ่งที่บ่งบอกว่าทั้งสองสิ่งไม่ใช่สิ่งคู่ตรงข้ามที่ขัดแย้งกัน และไม่สามารถลดทอนคุณค่าของ

วัตถุนั้นได้ 

Latour (2010) ในงานเขียนเรื่อง “On the modern cult of the factish gods” อธิบายว่า การแบ่งแยก

ความเป็นสมัยใหม่ที่เน้นความเป็นเหตุเป็นผลแบบวิทยาศาสตร์ กับก่อนสมัยใหม่ที่มีความงมงายไร้เหตุผล คือการ

ลดทอนอำนาจของความศักดิ์สิทธิ์ผ่านมุมมองของโลกสมัยใหม่ ดังนั้น  วัตถุมงคลรูปแบบต่าง ๆ จึงถูกมองเป็นสิ่ง

หลอกลวง เป็นเพียงสิ่งประดิษฐ์ที่มนุษย์สร้างขึ้นไม่มีอำนาจอิทธิฤทธิ์ใด ๆ แต่ทว่า ในความคิดของลาตูร์ความเชื่อทาง

ศาสนาไม่ต้องการข้อพิสูจน์ทางเหตุผล เพราะวิทยาศาสตร์ลดทอนให้วัตถุมงคลไปอยู่ในพรมแดนของ “สิ่งหลอกลวง” 

ดังนั้น วัตถุในทางวิทยาศาสตร์จะดำรงอยู่ในพรมแดนที่แบ่งแยกความจริงออกจากการปฏิบัติ เป็นพรมแดนของการ  

ตัดขาด (disconnection) แบบคู่ตรงข้าม Latour ช้ีให้เห็นว่ากระแสการบูชาวัตถุมงคลเพื่อความร่ำรวยกลับเฟื่องฟูขึ้น

ท่ามกลางความก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์ ทำให้เราไม่สามารถตัดสินวัตถุมงคลดว้ยการแบ่งแยกความจริงออกจากความ

เชื่อ วัตถุเหล่านั้นสามารถแสดงอำนาจที่มีผลต่ออารมณ์ความรู้สึกของมนุษย์ ในแง่นี้ การดำรงอยู่ของความศักดิ์สิทธิ์ใน

วัตถุมงคลจะอยู่ควบคู่กับความศรัทธาที่เป็นผลผลิตทางความรู้สึกของมนุษย์ 

ดังจะเห็นได้จากกรณี “ไลลา” วัตถุมงคลที่ในรูปแบบเครื่องประดับ สะท้อนความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับวัตถุ

มงคลในสังคมไทยไม่ได้ถูกควบคุมภายใต้ภววิทยาแบบวิทยาศาสตร์ธรรมชาติเท่านั้น แต่ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับ

วัตถุมงคลกลับดำรงอยู ่บนฐานของความหลากหลายของภววิทยาอย่างคู ่ขนานกับภววิทยาอื ่น  ๆ สะท้อนผ่าน

ประสบการณ์ของผู้สวมใส่บูชาที่สัมผัสพลังจากวัตถุมงคลเหล่านั้นได้ (ภัทริยา คงธนะ, 2565) 

นอกจากงานศึกษาเรื่องวัตถุทางความเชื่อ ยังมีงานที่เกี่ยวข้องกับการศึกษาเชิงวัตถุอื่น ๆ เช่น “Maps as 

objects” ศึกษาแผนที่ไม่ใช่แค่เป็นสัญลักษณ์ที่ใช้เป็นภาพแทนของโลก แต่เป็นวัตถุ (objects) ทีม่ีศักยภาพของตัวเอง 

(object-oriented critical cartography) (Driesser, 2021) สอดคล้องกับงานเรื่อง "Time for Mapping" เขามองว่า

ปรัชญาเชิงวัตถุของ Harman (2012) มีประโยชน์เพราะช่วยปกป้องแผนที่จากคำอธิบายที่ถูกลดทอนคุณค่าด้วยการ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

157 

 

เน้นเพียงองค์ประกอบของมัน แต่อย่างไรก็ตาม แนวคิด OOO ของ Harman เป็นการสร้างทฤษฎีแบบ universal 

metanarrative ซึ่งมองว่าวัตถุนั้นเป็นอิสระจากความสัมพันธ์ บริบท และประวัติศาสตร์ (Lammes, et al., 2018) 

 โดยผู้วิจัยเห็นว่า หากใช้เพียงแค่แนวคิดแบบ OOO ไม่สามารถตอบคำถามการวิจัยได้ทั้งหมด บริบทคือ

เงื่อนไขที่ทำให้มนุษย์เลือกใช้วัตถุมงคลในฐานะเครื่องมือที่ช่วยแก้ไขปัญหาชีวิตในโลกทุนนิยม แต่ในอีกด้านหนึ่ง เมื่อ

มนุษย์ใช้วัตถุมงคลแล้ว กลับมีมิติบางอย่างที่มนุษย์ไม่สามารถควบคุมสั่งการให้วัตถุมงคลแสดงผลลัพธ์ได้ดั่งใจมนษุย์ 

และบางครั้งวัตถุมงคลก็แสดงอำนาจบางอย่างที่มนุษย์ไม่อยากให้มันเป็น เช่น เรื่องเล่าของผู้ศรัทธาเกี่ยวกับการพบเจอ

วิญญาณทีส่ิงอยูใ่นวัตถุมงคล ซึ่งผู้ศรัทธาหลายคนมีความกลวัต่ออำนาจนี้ ฉะนั้น กรอบคิดแบบ OOO ช่วยอุดรอยรั่วใน

การอธิบายมิติทางด้านความเช่ือเกี่ยวกับวัตถุท่ีผัสสะของมนุษย์อธิบายไม่ได้ ดังนั้น ในงานช้ินนี้ผู้วิจัยต้องการกลับมาตั้ง

คำถามถึงการดำรงอยู่ของอำนาจวัตถุมงคลในฐานะ Agency ที่มีศักยภาพในการดลบันดาลบางสิ่งแก่ผู้ศรัทธาได้ และ

เปิดมุมมองใหม่ ๆ เพื่อช้ีให้เห็นว่าวัตถสุั่งรวยซึ่งเป็นวัตถุทางวัฒนธรรมเผยให้เห็นชีวิตของผู้ศรัทธา และสะท้อนให้เห็น

ถึงความสัมพันธ์ทางอำนาจในการปะทะต่อรองและให้ความหมายกับคติความเช่ือเรื่องเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น 

ระเบียบวิธีวิจัย 
โครงการวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (qualitative research) โดยเก็บรวบรวมข้อมูล 2 ประเภท คือ   

1) ข้อมูลเอกสาร ซึ่งเป็นข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับพื้นที่ที่ใช้ศึกษา โดยผู้วิจัยอาศัยข้อมูลจากการทบทวนวรรณกรรมที่

เกี่ยวข้อง และข้อมูลจากสื่ออิเล็กทรอนิกส์รูปแบบต่าง ๆ 2) ข้อมูลภาคสนาม โดยผู้วิจัยใช้วิธีการเก็บข้อมูลเชิงชาติพันธุ์

วรรณา โดยการสังเกตการณ์ทั้งในรูปแบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วมในกิจกรรมของผู้ศรัทธาและพิธีกรรมต่าง  ๆ  

ในพื้นที่ศึกษา คือ ศาลเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น ณ วัดศรีล้อม อำเภอเมือง จังหวัดลำปาง ซึ่งเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ที่

สำคัญของจังหวัดลำปาง และกำลังเป็นท่ีนิยมของกลุ่มผู้ศรัทธาท้ังในชุมชนและนอกชุมชน โดยมีระยะเวลาการวิจัย 11 

เดือน เริ่มตั้งแต่เดือนกรกฎาคม 2566 ถึงเดือนมิถุนายน 2567 ผู้วิจัยเก็บข้อมูลจากกลุ่มผู้ให้ข้อมูลด้วยการสัมภาษณ์

เชิงลึก (in-depth interview) โดยคัดเลือกจากประชากรอายุตั้งแต่ 20 ปี ขึ้นไป โดยการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูล จำนวน 

20 ราย โดยแบ่งเป็นเจ้าหน้าท่ีกรรมการวัด 5 ราย และผู้ที่มากราบไหว้ 15 ราย ซึ่งคำถามที่ใช้ถามผู้ให้ข้อมูลส่วนใหญ่

จะเกี่ยวข้องกับภูมิหลังชีวิต เง่ือนไขและประสบการณ์ที่เกี่ยวข้องกับการบูชาเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น 

ผู้วิจัยประยุกต์ใช้กรอบแนวคิด “ลัทธิบูชาความมั่งคั่ง (cults of wealth)” ของ ปีเตอร์ เอ แจ็คสัน ซึ่งช่วย

อธิบายปรากฏการณ์การบูชาเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นเพื่อความร่ำรวย นอกจากนั้น ผู้วิจัยใช้กรอบของภววิทยาของ

วัตถุ Object–Oriented Ontology (OOO) เพื ่อทำความเข้าใจบทบาทของ “วัตถุสั ่งรวย” ที ่มีศักยภาพในการ

ประกอบสร้างวัตถุให้ศักดิ์สิทธิ์ จากกรอบแนวคิดดังกล่าว การศึกษา“วัตถุสั่งรวย”และการบูชาเจ้าพ่อมหายักษ์สาม

พันต๋นเพื่อความร่ำรวย จะเป็นแนวทางที่ช่วยสร้างความเข้าใจชีวิตทางศาสนากับการบูชาวัตถุมงคลที่สัมพันธ์กับความ

เปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจไทยร่วมสมัยให้กระจ่างชัดมากยิ่งขึ้น    

คำถามการวิจัยของบทความนี้คือ 1) เงื่อนไขอะไรที่ทำให้เกิดปรากฏการณ์การบูชาเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น

เพื่อความมั่งคั่งร่ำรวย 2) เจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นในฐานะวัตถุสัง่รวยมีอำนาจเหนือมนุษย์อย่างไร โดยมีวัตถุประสงค์

ในการวิจัย ได้แก่ 1) ศึกษาเงื่อนไขและบริบทที่นำไปสู่การเกิดปรากฏการณ์การบูชาเจ้ าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นเพื่อ

ความมั่งคั่งร่ำรวย 2) เพื่อทำความเข้าใจเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นในฐานะวัตถุสั่งรวยที่มีอำนาจเหนือมนุษย์ 

 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

158 

 

ผลการวิจัย 

1.ว่าด้วยความเป็นมาของเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น 

ศาลเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น อยู่ในบริเวณเดียวกับวัดศรีล้อม เดิมมีชื่อว่าวัดศรีล้อมเวียงดิน พื้นที่ของวัดถูก

ระบุว่าเคยเป็นวัดตำแหน่งกลางเมือง ระหว่างเมืองเขลางค์ยุคที่ 1 และเมืองเขลางค์ยุคที่ 2 สร้างขึ้น ในปี พ.ศ. 2356 

ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมา เมื่อปี พ.ศ. 2400 (ศูนย์ข้อมูลความรู้ชุมชนลำปางรักษ์เมืองเก่าจังหวัดลำปาง, 2564) 

ตามตำนานวัดศรีล้อมที่บันทึกขึ้นโดยพระครูวิธานธรรมกิจ (ไม่ระบุปีในการบันทึก มรรคทายกเป็นผู้นำเอกสารมาให้

ผู้วิจัยอ่านในขณะเก็บข้อมูลภาคสนาม) เล่าว่า ในสมัยพุทธกาล พระพุทธเจ้าได้เสด็จมายังดอยยัสสะกิตติ (วัดม่อน 

พญาแช่ในปัจจุบัน) มีฤๅษี 4 องค์ ขอให้พระพุทธเจ้าแสดงธรรม พระองค์ได้กล่าวแก่ฤๅษีว่าจะมีการสร้างเมืองขึ้นทาง

ทิศตะวันตก แต่มีพวกยักษ์มาเบียดเบียนมนุษย์ พระองค์จึงชวนฤๅษีไปโปรดพวกยักษ์ ซึ ่งอาศัยในพื้นที่บริเวณ  

วัดศรีล้อม (ปัจจุบัน) พื้นที่นี้เป็นที่อยู่อาศัยของยักษ์นานถึง 4 กัปป์ จึงทำให้มนุษย์อยู่ในพื้นที่นี้ไม่ได้ พระพุทธเจ้าจึง

เสด็จอุบัติเป็นพระยาสุจะวัณณ แล้วลงโปรดไปสอนบรรดายักษ์ทั้งหลาย เมื่อพญายักษ์ผู้ที่เป็นใหญ่กว่ายักษ์ทั้งหลายรู้

ว่าเป็นพระพุทธเจ้าจึงสยบยอมต่ออำนาจของพระพุทธเจ้า  

พระพุทธเจ้าทรงทำนายว่า หลังจากพระองค์ปรินิพพานไปแล้วบริเวณนี้จะมีพระยาชื่อมหันตาจะมาสร้างบ้าน

แปงเมือง ดังนั้น เหล่ายักษ์ท้ังหลายอย่าไปเบียดเบียนพื้นท่ีแห่งนี้เลย แต่จงช่วยกันอารักษ์สถานท่ีนี ้เมื่อได้ฟังคำเทศนา

ของพระพุทธเจ้าแล้วยักษ์ทั ้งหลายจึงตอบรับ พระพุทธเจ้าจึงทิ ้งรอยพระพุทธบาทไว้ โดยพญายักษ์นำแผ่นหิน 

มา 1 แผ่น พระพุทธเจ้าจึงลุกขึ้นเหยียบแผ่นหินนั้นจมลงดินลึกประมาณ 100 วา พระพุทธเจ้าตรัสแก่ท้าวจตุโลกบาล

ว่า เมื่อใดที่หินนั้นนูนขึ้นมาเสมอกับแผ่นดิน เมืองนี้จะเป็นเมืองที่ยิ่งใหญ่ ต่อมาพื้นที่นี้กลายเป็นเมือง “กุกุฏนคร” 

แปลว่าเมืองไก่ขาว เหล่าฤๅษีจึงนำต้นโพธิ์ที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้มาปลูกทับรอบพรพุทธบาท แต่ต้นโพธิ์ต้นนั้นได้ตายไป 

ผ่านมา 4-5 ชั่วคน ต้นโพธิ์ต้นนั้นกลับเกิดกลางเวียงดิน ทำให้ท้าวเวสสุวรรณสั่งให้กุมภัณฑ์ คันธัปป ยักษ์หลายฝูง 

ผลัดเวรกันมาเฝ้า มาเยี่ยมเยือนบริเวณต้นโพธิ์นี้ หมู่ยักษ์นั้นมี 1,500 ตน มาจากเมืองปิดปัณฑกจะมาอยู่อารักขาทุก

เมือง บ่าวของพระยาวิรุณเวทจากเมืองพาราณสีมีอยู่ 1,500 ตนก็จะมาอยู่รักษาเช่นกัน ดังนั้น พญายักษ์กับบริวารอีก 

3,000 ตน จึงทำหน้าท่ีคอยดูแลรักษาสถานท่ีแห่งนี้  โดยตามตำนานของวัดระบุว่า หากผู้ใดสักการะบูชา เหล่ายักษ์จะ

รักษาคุ้มครองให้อยู่รอดปลอดภัย มีข้าวของเงินทองมากมาย  

 ปัจจุบัน ศาลเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น มีต้นโพธิ์และรูปปั้นพญายักษ์อยู่หลายตน ใกล้กับต้นโพธิ์มีศาล  

เพียงตา ซึ่งบริเวณภายในกำแพงไม่อนุญาตให้ผู้หญิงเข้า หน้าศาลปรากฏมีรอยพระพุทธบาทจำลอง  แต่ไม่มีหลักฐาน

หรือไม่มีผู้ใดเคยเห็นรอยพระพุทธบาทของจริง ชาวบ้านในพื้นที่รวมไปถึงผู้ศรัทธานิยมไปกราบไหว้และบนบานดว้ยเนือ้

หมูสด  

 

 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

159 

 

 
ภาพที ่1: ศาลเจ้าพ่อมหายักษส์ามพันต๋น 

ที่มา: ภัทริยา, 2566 

 

กล่าวโดยสรุป ศาลเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นเป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ที่มีรากมาจากความเชื่อดั้งเดิมของชุมชน ที่มี

องค์ประกอบของ เรื่องเล่า ตำนาน และกระบวนการทำให้ศักดิ์สิทธ์ิผ่านประสบการณ์ของผู้ศรัทธา จุดเด่นของการเป็น

พื้นที่ความเชื่อที่มาจากรากความเชื่อดั้งเดิมจึงทำให้มีกลุ่มผู้ศรัทธาเดิมซึ่งเป็นคนในชุมชนอยู่ก่อนแล้ว ในขณะที่เรื่อง

เล่าเกี่ยวกับการขอพรเรื่องความร่ำรวย การถูกรางวัลลอตเตอรี่เป็นสิ่งที่เพิ่มมาทีหลัง ผู้วิจัยจึงตั้งข้อสังเกตว่า ศาลเจ้า

พ่อมหายักษ์สามพันต๋นมีทั้งความดั้งเดิมและใหม่ในลักษณะแบบลูกผสม ลักษณะเฉพาะเช่นนี้จึงกลายเป็นประเด็นท่ี

ผู้วิจัยเห็นว่า ความเชื่อดังกล่าวคือต้นทุนทางวัฒนธรรมที่มีศักยภาพในการต่อยอดเพื่อสร้างมูลค่าให้แก่ชุมชนได้  

2. ธูปเลขเด็ด: ปรากฏการณ์บูชาเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นผ่านวัตถุมงคลสมัยใหม่ 

ในระหว่างการลงพื้นที่ภาคสนาม เมื่อเหล่าผู้ศรัทธาไหว้สักการะเจ้าพ่อมหายักษ์แล้วเสร็จ ผู้ศรัทธาหลายคน

เดินมุ่งหน้าไปยังพื้นที่ขายวัตถุมงคลของวัด ผู้วิจัยสังเกตเห็นชายวัยกลางคนเลือกวัตถุมงคลอยู่เป็นเวลานาน สิ่งที่เขา

หยิบติดไม้ติดมือมา ได้แก่ กำไรด้ายแดงท้าวเวสสุวรรณ และธูปขอเลขเด็ด ผู้ศรัทธาให้ข้อมูลว่า การเช่าบูชาวัตถุมงคล

กลับไปก็เท่ากับการเอาพลังของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ติดตัวกลับไปด้วย ข้อมูลภาคสนามนี้สะท้อนบทบาทของวัตถุมงคลที่เป็น

วัตถุในการเชื่อมต่อระหว่างเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นกับผู้ศรัทธา 

ลัทธิบูชาวัตถุมงคลในประเทศไทย มีรากฐานมาจากความเช่ือดั้งเดิมเกี่ยวกับไสยศาสตร์และพลงัของสิ่งลี้ลับ แต่

มักถูกอธิบายว่าเป็นเครื่องมือของผู้ด้อยอำนาจ ทำให้การใช้ไสยศาสตร์ถูกลดคุณค่าเพราะถูกนิยามว่าเป็นเรื่องงมงาย

เพราะไม่ใช่วิทยาศาสตร์ (Tambiah, 1984, p.335) อย่างไรก็ตาม พัฒนาตั้งข้อสังเกตว่า การเติบโตทางเศรษฐกิจอย่าง

รวดเร็วในช่วงทศวรรษ 2520-2530 ทำให้ปรากฏการณ์ทางศาสนาในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้เปลี่ยนแปลงไป วัตถุ

มงคลถูกนำมาใช้ในเชิงพาณิชย์มากขึ้นโดยสัมพันธ์กับความทันสมัยและระบบทุนนิยม เช่น พระเครื่อง จตุคามรามเทพ 

และอื่น ๆ (Kitiarsa, 2012, p.112) ปรากฏการณ์นี้เกิดขึ้นร่วมกับความเฟื่องฟูของลัทธิบูชาความมั่งคั่งร่ำรวย ได้แก่ 

ลัทธิเสด็จพ่อ ร.5 ลัทธิเจ้าแม่กวนอิม และอื่น ๆ (Stengs, 2009; Jackson, 1999a; McDaniel, 2011)  จะเห็นได้ว่า 

แนวโน้มการบูชาวัตถุมงคลเพื่อความมั่งคั่ง คือการการผสมผสานทางศาสนารูปแบบใหม่ได้รับความนิยมมากขึ้น 

(McDaniel, 2011, p. 192-193)  

ในบริบทของสังคมไทย ตั้งแต่หลังสงครามโลกครั้งท่ี 2 เป็นต้นมา ตลาดพระเครื่องแห่งแรกเกิดขึ้นในกรุงเทพฯ 

และแพร่ขยายออกไปทั่วประเทศ จนเกิดสิ่งที่เรียกว่า “อุตสาหกรรมพระเครื่อง” ซึ่งเดิมวัดถูกเลือกให้เป็นตลาด  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

160 

 

พระเครื ่องที่ใช้ในการแลกเปลี่ยนซื้อขาย ต่อมาขยายไปยังพื้นที่ห้างสรรพสินค้าและตลาดออนไลน์ ส่งผลให้เงิน

หมุนเวียนในระบบตลาดพระเครื่องราวปีละ 1-2 หมื่นล้านบาท (Soontravanich, 2013) วัตถุมงคลหลายชนิดถูกผลิต

ขึ้น เช่น ตะกรุด ผ้ายันต์ พระเครื่อง พระผง เป็นต้น โดยจุดประสงค์ของการผลิตมีทั้งเพื่อขายและแจกฟรี (Tambiah, 

1984, p.196) วัตถุมงคลเหล่านี้ถูกใช้เพื่อบ่งบอกบารมีของผู้ปลุกเสก ในขณะเดียวกันก็ถูกใช้เพื่อตอบสนองความ

ปรารถนาของผู้คนในเรื่องความร่ำรวย วัตถุมงคลจึงถูกใช้อย่างแพร่หลายในกลุ่มคนทั่วไป 

Jackson (1999a) และ Kitiarsa (2012) วิเคราะห์อย่างสอดคล้องกันว่า อิทธิพลของภาวะสมัยใหม่ทำให้พลัง

ของสิ่งศักดิ์สิทธ์ิที่อยู่ในวัตถุถูกเช่ือมโยงกับความมั่งคั่งผ่านการเทคนิคการใช้ภาษาและสัญลักษณ์ ดังเช่น หลวงพ่อคูณ

ได้สร้างธนบัตรที่มีข้อความว่า “รวย” กลยุทธ์การตั้งช่ือวัตถุมงคลเหล่านี้คือการสร้างสัญลักษณ์ของความศักดิ์สิทธิ์เพื่อ

เป้าหมายของความมั่งคั่ง (Kitiarsa, 2012, p.96-100) นอกจากนั้น มีการปลุกเสกพุทธคุณที่สร้างความเชื่อถือแก่ผู้ซื้อ

ด้วยพิธีกรรม คาถา (White, 2016, p.8) ทั้งหมดสะท้อนถึง “ความอุดมสมบูรณ์” (McDaniel, 2011) สอดคล้องกับ

การสร้าง “ธูปเลขเด็ด”ของศาลเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นที่จุดแล้วมีความหวังด้านการถูกลอตเตอรี่ นอกจากน้ี ความ

ทันสมัยยังก่อให้เกิด “วิกฤตแห่งความทันสมัย” (Crises of Modernity) ส่งผลให้ผู้คนรู้สึกไม่มั่นคงในชีวิต สิ่งนี้ทำให้

วัตถุมงคลกลายเป็นเครื่องมือในการยึดเหนี่ยวจิตใจ (Tanabe & Keyes, 2002, p.1-39) พลังอำนาจพิเศษเช่นนี้เป็น

ลักษณะพิเศษของลัทธิบูชาความร่ำรวยในไทยที่เปลี่ยนมาจากการสร้างวัตถุมงคลเพื่อความคงกระพันชาตรีมาสู่การ

บูชาเพื่อความร่ำรวย (แจ๊คสัน, 2566, p.266-267) ซึ่งตรงกับข้อมูลภาคสนาม ดังเช่นคำบอกเล่าของภา ดังนี ้

“พี่มาไหว้ขอพรปู่ยักษ์ทุกสัปดาห์ หลัก ๆ ขอให้ขายของดี และที่สำคัญขอให้ถูกหวยรางวัลใหญ่  

พี่เคยขอแล้วถูกหวยรางวัลที่ 5 ใคร ๆ ก็อยากรวยทั้งนั้นแหละ ถูกเลขท้าย 2-3 ตัวมันไม่รวย แม่ค้าแผงหวยที่

วัดก็เพิ่งบอกว่า มีคนซื้อหวยจากแผงท่ีตั้งขายหน้าองค์ปู่ยักษ์ถูกหวยท้ังหมด 12 ล้านบาท แผงหวยในวัดนี้ปัง

มากนะ มีรางวัลใหญ่ในแผงบ่อยมาก” (ภา (นามสมมติ), การสื่อสารส่วนบุคคล, 9 ตุลาคม 2566)   

    ในขณะเดียวกัน การศึกษาของ McDaniel เร ื ่อง Beyond commercialism: Things about Amulets 

historically and materially began to expand the boundaries of the study of religious objects ชี ้ให้เห็น

ว่า การบูชาวัตถุมงคลเป็นส่วนหนึ่งของความเชื่อร่วมในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ยิ่งไปกว่านั้น การซื้อขายวัตถุมงคล

ไม่ได้เป็นเพียงการค้าสมัยใหม่เท่านั้น แต่วัตถุมงคลก่อให้เกิดเครือข่ายทางสังคมของกลุ่มผู้ศรัทธาด้วย เช่น สมาคม  

พระเครื ่อง เป็นต้น (McDaniel, 2011, p.130-142) นอกจากผู้ศรัทธาจะบูชาวัตถุมงคลที่วัดผลิตขึ ้นแล้ว ผู ้วิจัย

สังเกตเห็นผู้หญิงวัยกลางคน หยิบใบโพธ์ิที่ล่วงหล่นจากใจกลางของศาลเจ้าพ่อมหายักษ์พับเก็บใส่กระเป๋า ผู้วิจัยจึงเดิน

เข้าไปสอบถาม ดังนี ้ 

“ทุกครั้งที่ป้ามาบนที่ศาลเจ้าพ่อมหายักษ์ จะเอาใบโพธิ์ที่ร่วงหล่นรอบศาลกลับมาบูชาที่บ้านและ

พกไว้ในกระเป๋า ไม่ค่อยซื้อเครื่องรางจากทางวัดเพราะคิดว่าไม่ศักดิ์สิทธิ์เท่าของจากสถานที่โดยตรง ต้นโพธิ์

ใหญ่ที่อยู่ภายในศาลคือของศักดิ์สิทธิ์ท่ีเกิดจากเจ้าพ่อมหายักษ์แท้ ๆ มันคือการเชื่อมต่อกับองค์พ่อโดยตรง” 

(นันท์ (นามสมมติ), การสื่อสารส่วนบุคคล, 10 ธันวาคม 2566) 

จากข้อมูลจะเห็นได้ว่า เหล่าผู้ศรัทธาพยายามจะเชื่อมต่อกับพลังสิ่งศักดิ์สิทธิ์ด้วยตัวเองผ่านการใช้ใบโพธิ์  

ซึ่งเป็นวัตถุที่เกิดขึ้นในสถานท่ีศักดิ์สิทธิ์ อน่ึง บารมีของเจ้าพ่อมหายักษ์ถูกส่งผ่านไปสู่วัตถุซึ่งเป็นแหล่งเก็บพลังอำนาจ

วิเศษ ซึ่งวัตถุเหล่านั้นอาจเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติ เช่น ใบโพธิ์ในวัด หรือ วัตถุที่ผู้คนสร้างขึ้นจากความศรัทธา  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

161 

 

ซึ่งวัตถุเหล่านี้ท้ายที่สุดได้กลายมาเป็นสนิค้าเพื่อการซือ้-ขายในตลาด โดยถูกใช้เพื่อการควบคุม ปกป้อง ร้องขอ ท้ังหมด

ล้วนเพื่อผลประโยชน์ในทางโลกย์ (Tambiah, 1984) ความศักดิ์สิทธิ์ของเจ้าพ่อมหายักษ์ที ่ถูกเปลี่ยนจากการให้

ความหมายเรื่องความคุ้มครองในฐานะผีของชุมชนไปสู่ผู้ให้ความมั่งคั่งเป็นเรื่องที่น่าสนใจ บริบทเช่นนี้ทำให้รูปแบบ

ของวัตถุมงคลที่ขายในศาลเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นมีการให้ความหมายใหม่ในเรื่องความร่ำรวยด้วยเช่นกัน  

จากข้อมูลในพื้นที่พบว่า วัตถุมงคลที่ขายดีที่สุดในวัดคือ “ธูปเลขเด็ด” เมื่อจุดธูปแล้วจะปรากฏตัวเลขขึ้นมา 

ผู้ศรัทธาสามารถนำเลขนั้นไปซื้อลอตเตอรี่ได้ กรรมการวัด เล่าว่า “ธูปจุดเลขคนซื้อเยอะที่สุด ซื้อง่าย 20 บาทเอง  

ลุ้นหวยกันสนุก ๆ นอกจากน้ัน พี่ยังขอพรปู่ยักษข์อทำ “บัตรขูด” ใช้เหรียญขูดแล้วจะปรากฏเลข ซึ่งต่อยอดมาจากธูป 

ชุดละสามสิบบาท บารมีของปู่ยักษ์ที่ทำให้พี่คิดไอเดียนี้ขึ้นมาได้  เพราะคนที่ไหว้ส่วนใหญ่ก็เดือดร้อนเรื่องเงินทั้งนั้น 

บัตรลุ้นเลขเด็ดแบบน้ีจึงเป็นการช่วยเหลือผู้คนท่ีกำลังทุกข์ใจให้มีความหวัง” (สา (นามสมมติ), การสื่อสารส่วนบุคคล, 

26 กุมภาพันธ์ 2567)  

ดังนั้น “ธูปเลขเด็ด” คือวัตถุสั่งรวยรูปแบบหนึ่ง ปรากฏการณ์เช่นนี้คือการตัดไขว้ระหว่างความศักดิ์สิทธิ์กับ

ความหวัง นอกจากนั้น ผู้ประกอบการวัตถุมงคลรูปแบบใหม่อาศัยประเด็นเรื่องความหวังรวยเป็นกลยุทธ์หลักในการ

ผลิตวัตถุมงคลด้วย ซึ่งในอดีตจะพบว่า การตั้งชื่อรุ่นวัตถุมงคลจะอาศัยสัญญะทางภาษาเช่น “รุ่นเศรษฐี” แต่ความ

พิเศษของธูปดังกล่าวคือการผสมระหว่างการเป็นวัตถุมงคลกับการขูดเลขเด็ดที่มีมานานในกลุ่มผู้แสวงโชค จากข้อมูล

ภาคสนาม ผู้วิจัยพบว่า วัตถุมงคลสั่งรวยประกอบด้วย 2 องค์ประกอบ คือ 1) การโฆษณาถึงอำนาจวิเศษจากเทพเจ้าที่

ดลบันดาลเรื่องโชคลาภและความร่ำรวย 2) การปั่นกระแสความศรัทธาจากเรื่องเล่าประสบการณ์ของผู้สำเร็จ 

 
ภาพที ่2: ธูปเลขเด็ด 

ที่มา: ภัทริยา, 2566 

 อาจเห็นได้ว่า วัตถุมงคลของไทยเป็นสินค้าชนิดพิเศษกว่าสินค้าอื่น ๆ ที่มีระบบการให้คุณค่าจากความ

ศักดิ์สิทธิ์ที่สามารถตีเป็นมูลค่าได้ อันเป็นรูปแบบวัฒนธรรมแบบทุนนิยมที่เน้นการเก็งกำไร (ฉลอง สุนทราวาณิชย์, 

2551) อย่างไรก็ตาม รูปแบบและการนำเสนอวัตถุมงคลในสังคมไทยยังมีลักษณะของความขลัง และเน้นพลานุภาพ

ของผู้ปลุกเสก เช่นจตุคามรามเทพในช่วงทศวรรษ 2550 มีรูปแบบไม่ต่างจากพระเครื่องโดยทั่วไป แต่จุดเปลี่ยนที่

สำคัญคือการเกิด “เครื ่องประดับสายมู” ในร้านค้าออนไลน์ “Leila Amulets (ไลลา)” คือตัวอย่างของการนำ

เครื่องรางของขลังที่ปลุกเสกโดยวัดในท้องถิ่นมาปรับแต่งเป็นเครื่องประดับ กลายเป็นจุดเปลี่ยนวัตถุมงคลในรูปแบบ

ใหม่ครั้งสำคัญ (ภัทริยา คงธนะ, 2565) ต่อมา หลังวิกฤตการณ์โรคระบาด Covid-19 เราจะพบเห็นวัตถุมงคลรูปแบบ

ใหม่ ๆ ในท้องตลาดเฟื่องฟูขึ้น โดยเฉพาะในแพลตฟอร์มออนไลน์ ยกตัวอย่างเช่น เครื่องประดับสายมูจากแบรนด์ 

“Ravipa (รวิภา)” และ “กำไลเสริมดวง Harmenstone” เป็นต้น (ศุภิษฐา นาราวงศ์, 2562) 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

162 

 

 ด้วยปัจจัยที่กล่าวมา ส่งผลให้รูปแบบการนำเสนอวัตถุมงคลในปัจจุบันเปลี่ยนแปลงไป ผู้ขายวัตถุมงคล  

ไม่จำเป็นต้องเป็นพระสงฆ์ หรือ คนท่ีอ้างว่าตนเองมีอำนาจพิเศษ แต่ผู้ประกอบการรายย่อยสามารถผลติวัตถุมงคลของ

ตนเองได้อย่างเสรี เงื ่อนไขเช่นนี้สะท้อนให้เห็นถึงรูปแบบการปฏิบัติบูชาของผู้คนสมัยใหม่ที่แตกต่างไปจากเดิม  

ความน่าสนใจอยู่ท่ีคนรุ่นใหม่ไม่ได้ให้ความสำคัญกับผูป้ลุกเสก แต่ใช้วัตถุมงคลเป็นเพียงตัวกลางในการเช่ือมต่อระหว่าง

อำนาจวิเศษของเทพเจ้ากับความปรารถนาของตนเองได้โดยตรงสอดคล้องกับคำบอกเล่าของ พี่นวล (นามสมมติ)  

วัย 35 ปี ดังนี ้

“พี่นี่แหละ สายมูตัวจริง ศาลเจ้าพ่อมหายักษ์เป็นสถานที่มูหลักเพราะเป็นคนลำปาง ที่พี่ต้องมา

สายนี้เพราะเป็นช่างทำผมฟรีแลนซ์ งานไม่แน่นอน ก่อนออกไปรับงานพี ่ต้องสวดมนตร์หลายบท ใส่

เครื่องรางหลายชิ้น มาวัดนี้ก็แวะมาเอาเทียนสะเดาะเคราะห์รับโชคจากปู่ยักษ์กลับไปจุดตลอด พี่ทำแบบน้ี

ประจำ เธอรู้มั้ยลูกค้ามักจะให้เงินพิเศษกับพ่ี คนอ่ืนไม่ได้นะ พี่เลยเช่ือแบบสุดใจว่าของพวกนี้แหละทำให้พี่ได้

เงินได้ทอง งานปังกว่าคนอ่ืนท่ีไม่มู” (นวล (นามสมมติ), การสื่อสารส่วนบุคคล, 27 กุมภาพันธ์ 2567)  

 โดยสรุป “ธูปเลขเด็ด” คือตัวอย่างหนึ่งของการมาบรรจบกันของวัตถุมงคลสมัยใหม่กับลัทธิบูชาความมั่งคั่ง

ในปัจจุบัน เห็นได้ชัดถึงการผสมผสานอย่างไม่มีขอบเขตของความเชื่อ (contextualized from of mixing without 

combining) ส่งผลให้ปรากฏการณ์ทางศาสนาสมัยใหม่ที่เคยถูกมองว่าเป็นสิ่งที่งมงายขยับมาสู่กึ่งกลางของวิถีปฏิบตัิ

ทางศาสนาในระดับชาติ (แจ็คสัน, 2566, น.342-343) เราพบเห็นปรากฏการณ์เหล่านี้ในทุกระดับของชีวิตประจำวัน 

วัตถุมงคลสมัยใหม่ถูกรังสรรค์รูปแบบอย่างไม่มีขอบเขต ตราบเท่าท่ีผู้คนยังมีความรู้สึกไม่มั่นคง ยิ่งไปกว่าน้ัน สิ่งเหล่านี้

ถูกผลิตซ้ำและนำมาสร้างมูลค่าในตลาดทั้งจากภาครัฐและเอกชน ในพื้นที่จำหน่ายวัตถุมงคลของศาลเจ้าพ่อมหายกัษ์

สามพันต๋นก็เช่นกัน เราพบเห็นการนำเสนอวัตถุมงคลรูปแบบใหม่ ๆ ที่ไม่ได้จำกัดอยู่แค่ เหรียญบูชา หรือ  รูปเคารพ 

แต่วัตถุมงคลเหล่านั้นถูกพัฒนารูปแบบใหม่ตามความต้องการของตลาดอย่างไม่มีที่สิ้นสุด  

3. ความเชื่อลูกผสม: ท้าวเวสสุวรรณกับเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น  

สังคมไทยเป็นสังคมที่ประกอบไปด้วยความเชื่อที่หลากหลาย ทั้งสอดคล้องกับขนบดั้งเดิมและสร้างขึ้นใหม่ 

จนมีลักษณะเฉพาะตัว จากกรณีศึกษาศาลเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นก็มีลักษณะของการปะทะประสานทางอำนาจ

ระหว่างความเชื่อเรื่องยักษ์ดั้งเดิมกับความเชื่อใหม่ที่เกิดจากกระแสการบูชาท้าวเวสสุวรรณ ตามตำนานของวัดที่มี

ความเชื่อมโยงกับคติเรื่องยักษ์ในพุทธศาสนาจึงทำให้เจ้าพ่อมหายักษ์ถูกให้ความหมายใหม่ จากข้อมูลภาคสนาม พบว่า 

เจ้าพ่อมหายักษ์ถูกอธิบายว่าเป็นบริวารของท้าวเวสสุวรรณ บางครั้งก็ถูกนิยามว่าคือท้าวเวสสุวรรณ บางครั้งมีการใช้คำ

ซำ้ซ้อนของป้ายในวัด เช่น “เจ้าพ่อมหายักษ์ (ท้าวเวสสุวรรณ)” เป็นต้น จะเห็นได้ว่า การนิยามความเชื่อเรื่องยักษ์ของ

ชุมชนมีลักษณะของความพร่าเลือนมีการตัดไขว้ไปมาระหว่างยักษ์ที่เป็นผู้ปกปักษ์รักษากับท้าวเวสสุวรรณในฐานะเทพ

เจ้าที่บันดาลความร่ำรวยตลอดเวลา จากการสมัภาษณ์ผู้ศรัทธาท่ีเดินทางมาสักการะเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น ดังนี้ 

“คนแถวนี้เรียก “ปู่ยักษ์” กันหมด ไม่ใช่ท้าวเวสสุวรรณตามที่คนอื่น ๆ เรียกกัน เรามาไหว้ตั้งแต่

เป็นเด็ก คนไทยชอบปั่นกระแส เขาว่าท้าวเวสสุวรรณดัง แล้วเห็นท่ีนี่เป็นยักษ์เหมือนกันเลยเหมารวมว่าเป็น

ท้าวเวสสุวรรณ ทำให้ผู้คนหลั่งไหลมาตามกระแส เมื่อก่อนวัดนี้เงียบและน่ากลัวมาก แต่หลังจากกระแส  

ท้าวเวสสุวรรณมา วัดนี้กลายเป็นที่ท่องเที่ยวสายมู” (จ๋า (นามสมมติ) , การสื่อสารส่วนบุคคล, 30 มีนาคม 

2567)   



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

163 

 

ท่ามกลางกระแสการบูชาท้าวเวสสุวรรณ หรือ ท้าวกุเวร หรือ ท้าวไพรศรพณ์ ในช่วง 20 ปีที ่ผ่านมา  

สังคมไทยรู้จักเทพองค์นี้จากพิธีกรรม “การสวดภาณยักษ์”(ฉวีวรรณ ประจวบเหมาะ และคณะ, 2562) ที่มักจัดขึ้นตาม

วัดต่าง ๆ และต่อมามีการสร้างเป็นรูปเคารพอย่างแพร่หลายทั้งในวัด  และกลายเป็นวัตถุมงคลรูปแบบต่าง ๆ โดย 

คติความเชื่อเกี่ยวกับการบูชาท้าวเวสสุวรรณจะประกอบไปด้วยบทบาทสำคัญ 3 ด้าน ได้แก่ 1) บทบาทในการเป็น

ผู้ดูแลศาสนา 2) บทบาทในการเป็นจตุโลกบาล (ประจำทิศเหนือ) จึงมีฤทธิ์เหนือผทีั้งปวง และ 3) บทบาทในการเป็น 

ผู้สั่งสอนและผู้ช่วยเหลือ แม้ว่าท้าวเวสสุวรรณจะมีบทบาทหน้าที่มากมาย แต่สำหรับความหมายที่ถูกผลิตซ้ำมากที่สุด 

ก็คือบูชาแล้วรวยกับการป้องกันผี ในขณะที่คติความเชื่อเกี่ยวกับการบูชาเพื่อความร่ำรวยนั้น เกิดจากเรื่องเล่าว่าเป็น

ยกัษ์ผู้เฝ้ากุญแจพระคลังแห่งสวรรค์ มีความมั่งคั่งกว่าเทพทั่วไป (ปุรินทร์ นาคสิงห,์ 2565) ด้วยสรรพคุณนี้ จึงส่งผลให้

ท้าวเวสสุวรรณถูกเลือกให้กลายเป็นเทพแห่งทรัพย์ และมีอิทธิฤทธิ์ในการบันดาลความร่ำรวย ผู้วิจัยเห็นว่า การที่สิ่ง

ศักดิ์สิทธิ์องค์ใดจะถูกเลือกจนกลายเป็นกระแสนิยมจะต้องมีองค์ประกอบ เช่น เรื่องเล่า ประสบการณ์ของผู้ศรัทธาที่

สอดคล้องกับบริบทในสังคมช่วงเวลานั้น ๆ โดยเฉพาะช่วงวิกฤติทางเศรษฐกิจ ดังนั้นท้าวเวสสุวรรณจึงเป็นเทพที่ถูก 

คัดสรรขึ้นมาเพื่อตอบสนองต่อความต้องการในชีวิตประจำวันของผู้คนในโลกทุนนิยม  (Comaroff & Comaroff, 

2000) 

จากคำบอกเล่าของพระสงฆ์ในวัดศรีล้อม พบว่า เดิมเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นเป็นตำนานที่เชื่อมโยงกับ

ตำนานกำเนิดเมืองลำปาง ผู้คนในชุมชนรู้จักในฐานะผีอารักษ์ที่คอยปกปักรักษาเท่านั้น ชาวบ้านในชุมชนจึงไม่มีใคร

เรียกว่าท้าวเวสสุวรรณ แต่มักจะเรียกว่า “เจ้าพ่อยักษ์” ตามสำเนียงภาษาท้องถิ่น ต่อมา หลังจากวิกฤติโรคระบาด 

Covid-19 ประกอบกับกระแสการบูชาท้าวเวสสุวรรณเพื่อความร่ำรวย แห่งวัดจุฬามณี จังหวัดสมุทรสงคราม  แพร่

ขยายไปทั่วประเทศ ส่งผลให้เกิดการนิยามความหมายใหม่ให้แก่เจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นในฐานะบริวารของ  

ท้าวเวสสุวรรณ มีการอัญเชิญรูปปั้นท้าวเวสสุวรรณจากวัดจุฬามณีมาตั้งไว้คู่กับรูปปั้นเจ้าพ่อมหายักษ์เพื่อสักการะ 

เหล่านี้คือกระบวนการยอมรับอำนาจของความเชื่อแบบใหม่เข้ามาผสมผสานกับความเช่ือเดิมของชุมชน จากการข้อมูล

ภาคสนามพบว่า นักท่องเที่ยวที่มาสักการะบูชาเจ้าพ่อมหายักษ์มักคิดว่าเจ้าพ่อมหายักษ์คือท้าวเวสสุวรรณ ในขณะที่

ชาวบ้านในพื้นที่เลือกที่จะเชื่อมโยงความเช่ือชุมชนเข้ากับความเชื่อแบบใหม่ เพราะช่วยดึงดูดคนจากภายนอกให้เข้าใน

พื้นที่ของชุมชนเพื่อสร้างมูลค่าทางเศรษฐกิจได้มากข้ึน สะท้อนผ่านคำบอกเล่าของหญิง (นามสมมติ) ดังนี้ 

“วัดนี้เพิ่งจะเป็นกระแสในช่วงโควิด ท้าวเวสสุวรรณทำให้วัดนี้เป็นที่รู้จักมากขึ้น เป็นพุทธพาณิชย์

มากขึ้น เมื่อก่อนไม่มีการขายวัตถุมงคล ไม่มีการขายดอกไม้ธูปเทียน แต่ตั้งแต่ปี 2560 มีกลุ่มชาวบ้านเข้ามา

สร้างพื้นที่สำหรับขายของ ขายหวย ซึ่งคนที่เข้ามาค้าขายในวัดส่วนหนึ่งเป็นที่อยู่ในชุมชน แต่อีกส่วนหนึ่งเป็น

คนต่างจังหวัดที่เข้ามาทำมาหากินบริเวณวัด” (หญิง (นามสมมติ), การสื่อสารส่วนบุคคล, 10 ตุลาคม 2566) 

แต่ทว่า ในพื้นที่ก็มีการต่อรองทางอำนาจ กล่าวคือ พิธีบวงสรวงเจ้าพ่อมหายักษ์ประจำปี จะมีการลงทรงเจ้า

พ่อมหายักษ์ พิธีกรรมในการลงทรงจะมีการยกขันเพื่ออาราธนาให้ดวงจิตของยักษ์เจ้าพ่อมหายักษ์ และบริวารมาผ่าน

ร่างคนทรง โดยการใช้ขัน 12 ซึ่งตามประเพณีล้านนา ขัน12 ดังกล่าวใช้ในพิธีกรรมลงทรงผีบรรพบุรุษและฟอ้นผีปู่ย่า 

นอกจากน้ัน การบูชาเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นจะมีลักษณะพิเศษท่ีแตกต่างจากการบูชาท้าวเวสสุวรรณที่ใช้เพียงดอก

กุหลาบและธูปสีแดง แต่เจ้าพ่อมหายักษ์ผู้ศรัทธาต้องใช้เนื้อหมูสดและเหล้าขาวผสมกับการถวายดอกไม้สแีดงด้วย จาก



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

164 

 

พิธีบวงสรวงเจ้าพ่อมหายักษ์ประจำปีสะท้อนการผสมผสานความเชื่อดั้งเดิมกับความเชื่อใหม่ (ความเชื่อลูกผสม)  โดย

กรรมการวัดเล่าว่า   

“ตอนงานบวงสรวง ลุงเป็นผู ้นำในการทำพิธีอาราธนาอัญเชิญจิตญาณของเจ้าพ่อมหายักษ์  

มาลงทรง ต้องอัญเชิญก่อนโดยใช้ขันครู บ้านเราเรียก ขัน 12 คือมีของเซ่นอย่างละ 12 ชิ้น ซึ่งเป็นขันแบบ

เดียวกับเชิญผีปู่ย่า รู้มั้ย ทำไมที่นี่จึงต้องถวายหมูดิบและเหล้าขาว ต่างจากการไหว้ท้าวเวสสุวรรณที่อื่น ๆ 

เพราะตามหลักห้ามถวายเนื้อสัตว์ แต่ที่นี่เป็นความเชื่อดั้งเดิม เราเลยแบ่งว่า การถวายผลไม้คือถวายให้ทา้ว

เวสสุวรรณ ส่วนยักษ์บริวารที่ทำงานแทนซึ่งยังกินของดิบอยู่ สิ่งที่นำมาแก้บนต้องเป็นหมูดิบเพื่อถวายให้แก่

บริวารของท้าวเวสสุวรรณที่มีหลายพันตน” (ชัย (นามสมมติ), การสื่อสารส่วนบุคคล, 27 กุมภาพันธ์ 2567) 

จะเห็นได้ว่า การบูชาเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นมีการปะทะประสานหลายความเชื ่อ อาทิ การบูชาผี  

การเข้าทรง พุทธ และไสยศาสตร์รวมอยู่ด้วย ซึ่งจะเห็นถึงกระบวนการต่อรองทางอำนาจระหว่างความเชื่อเรื่องยักษ์ 

ของชุมชนกับความเช่ือเรื่องยักษ์แบบใหม่ นำมาสู่การรื้อสร้างความเชื่อเรื่องเจ้าพ่อมหายักษ์ซึ่งเป็นความเช่ือของชุมชน 

เราจะเห็นการไม่ลงรอยทางอำนาจที่เกิดจากอิทธิพลของทุนนิยมรุกล้ำเข้าไปในพื้นที่ความเชื่อของชุมชนอย่างเข้มข้น 

การคัดสรรว่าความเชื่อชุมชนเชื่อมโยงกับท้าวเวสสุวรรณสอดคล้องกับแนวคิดเรื่อง “พุทธประชานิยม” (popular 

Buddhism)6 ที่ให้ความสนใจกับความสัมพันธ์ของความเชื่อที่ตอบสนองต่อชีวิตแบบฆราวาส (Tanabe and Keyes, 

2002; Kitiarsa, 2012) โดยไม่จำเป็นต้องสอดคล้องกับหลักทางศาสนาหรือยึดมั่นกับจารีตประเพณีอย่างเคร่งครัด  

แต่เป็นการคัดสรรเพื่อจุดประสงค์ในทางโลกย์ เช่น เพื่อความร่ำรวย กรอบคิดเช่นนี้ทำให้นโยบายของรัฐและเอกชน

จำนวนมากฉกฉวยโอกาสและสนับสนุนให้ยกระดับต้นทุนทางวัฒนธรรมเดิมของชุมชนให้สามารถสร้างมูลค่าได้  

ดังจะเห็นได้จากนโยบายเกี่ยวกับเศรษฐกิจสร้างสรรค์ 

4. เจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นในฐานะวัตถุสั่งรวยที่มีอำนาจเหนือมนุษย์ 

“พี่พก ‘ลูกอมเจ้าพ่อยักษ’์ มันคือวัตถุมงคลทรงกลมสีดำคล้ายลูกอม รู้สึกว่าตอนท่ีเราจับของช้ินนี้

แล้วมีพลังบางอย่าง ขนลุกเลย เพราะช่วงที่พี่ตกงานไม่มีที่พึ่ง มีเพื่อนคนลำปางแนะนำให้มาไหว้เจ้าพอ่ยักษ์ 

เลยมาขอพรเรื่องงาน แล้วอยู่ ๆ ก็รู้สึกอยากบูชาอะไรสักอย่าง เหมือนมีเซ้นท์ที่ดึงดูดให้สะดุดตากับวัตถุ

มงคลทรงกลม ในวันสมัครงานพี่เอาลูกอมเจ้าพ่อยักษ์แขวนไว้ที่คอแล้วสวดคาถา นึกถึงองค์พ่อ เชื่อมั้ยพี่ได้

งานใหม่ที่ดีกว่าเดิม ต้องเป็นเพราะอานุภาพจากลูกอมนี้แน่  ๆ” (ฝน (นามสมมติ), การสื่อสารส่วนบุคคล,  

30 มีนาคม 2567)  

หัวข้อน้ีพยายามที่จะสร้างคำอธิบายใหม่ให้กับปรากฏการณ์การพกพาความศักดิ์สิทธ์ิ ผ่านชีวิตของวัตถุมงคล

ที่ส่งผลกระทบต่อชีวิตของผู้ศรัทธาทีเ่ป็นกลุ่มคนรุ่นใหม่ โดยที่ผ่านมาปรากฏการณ์การพึ่งพาวัตถุมงคลมักถูกอธิบายว่า

เป็นการใช้ไสยศาสตร์ ในขณะที่การพกพาวัตถุมงคลของคนรุ่นใหม่มีจุดประสงค์เพื ่อความร่ำรวย นอกจากนั้น 

ปรากฏการณ์ดังกล่าวมักถูกวิพากษ์ว่าเป็น “พุทธพาณิชย์” ซึ่งหัวข้อนี ้ผู้วิจัยเห็นว่าความสัมพันธ์ระหว่างวัตถุมงคลกับ

 
6 พุทธประชานิยม (popular Buddhism) คือ การที่พุทธศาสนายอมโอนอ่อนผ่อนตามประเพณีและวิถีชีวิตของประชาชน หมายถึงการ
ยอมรับพราหมณ์ ผี และความเชื่ออื่น ๆ เข้ามาเป็นส่วนหนึ่งในหลักความเชื่อพุทธ ดังนั้นพุทธในลักษณะดังกล่าว คือการรวมความเชื่อ 
กิจกรรมทางศาสนาและหลักปฏิบัติต่าง ๆ ที่ชาวบ้านมีประสบการณ์ต่อศาสนา มันจึงไม่ใช่แค่มิติด้านหลักธรรม แต่เป็นมิติที่เกี่ยวข้องกับวิถี
ชีวิตของฆราวาส (นิธิ เอียวศรีวงศ์, 2560) 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

165 

 

ผู้ศรัทธามีความเปลี่ยนแปลงไป การเก็บข้อมูลภาคสนามมีเรื่องเล่ามากมายที่ผู้วิจัยมองไม่เห็นสัมผสัไม่ได้ ทำให้เกิดการ

ตั้งคำถามว่าประสบการณ์ของผู้ศรัทธาเป็นเพียงความเชื่อส่วนบุคคลที่พิสูจน์ไม่ได้ในเชิงวิทยาศาสตร์เท่าน้ันหรือ ผู้วิจัย

จึงหันมาศึกษาวัตถุมงคลในฐานะซับเจค (Subject) ที่มีชีวิตเช่นเดียวกับมนุษย์ (Harman, 2002) เปลี่ยนมุมมองการ

วิเคราะห์ข้อมูลที่เคยมองว่าวัตถุมงคลเป็นวัตถุที่ถูกใช้โดยมนุษย์ในลักษณะที่เป็นภาพตัวแทน (representation)  

ของเทพเจ้า แต่ศึกษาจากความรู้สึกของผู้ศรัทธาต่อคุณสมบัติของวัตถุมงคลโดยที่ไม่ได้จำกัดอยู่ที่ความเช่ือ อันมีนัยยะ

ตัดสินว่าเป็นเรื่องจริงหรือปลอม  

การศึกษาเรื่องการพกพาวัตถุมงคลช่วยสร้างความเข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับวัตถุมงคล ในฐานะที่

วัตถุนั้นมีศักยภาพที่ช่วยให้มนุษย์เชื่อมต่อกับเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น การมองวัตถุมงคลแบบดังกล่าวช่วยให้เข้าใจ

เรื่องราวในสนามวิจัย ซึ่งสะท้อนให้เห็นว่าปรากฏการณ์ทางศาสนาไม่ได้มีแค่มนุษย์เท่านั้นที่เป็นผู้กำหนดและให้

ความหมายต่อสิ่งต่าง ๆ แต่ยังประกอบไปด้วยสิ่งที่มนุษย์มองไม่เห็นจับต้องไม่ได้  ในระดับภววิทยา มนุษย์จึงไม่ใช่ 

สิ่งตรงข้ามกับวัตถุอีกต่อไป (เก่งกิจ กิติเรียงลาภ, 2563, p.20) ดังที่ McDaniel วิพากษ์วิธีที่นักวิชาการส่วนใหญ่มัก

แยกความเชื่อและความเป็นเหตุและผลออกจากกัน ซี่งเป็นมุมมองที่ยึดมนุษย์เป็นศูนย์กลาง (McDaniel, 2021, 

p.212) ดังนั้น เขาจึงเริ่มต้นด้วยการศึกษาแนวคิด Ontology ของ Harman (2012) ซึ่งอธิบายถึงศักยภาพของวัตถุ 

เนื่องจากมนุษย์ไม่สามารถเข้าถึงศักยภาพของวัตถุเหล่านั้นได้ เขาอธิบายว่าผัสสะของมนุษย์ (จิตใจและประสาทสัมผัส

ของมนุษย์) มีข้อจำกัด เนื่องจากบางสิ่งที่มนุษย์มองไม่เห็นหรือสัมผัสไม่ได้ไม่ได้แปลว่าไม่มีสิ่งนั้นดำรงอยู่ (McDaniel, 

2021, p.212) เราต้องยอมรับด้วยว่าวัตถุในวัด เช่น พระพุทธรูป ธูป และคำอธิษฐาน เหล่านี้คือตัวแสดงที่ไม่ใช่มนุษย์ 

ในขณะที่วัตถุเหล่านั้นดำรงอยู่มันมีศักยภาพที่จะแสดงออก เช่น มีรูป รส กลิ่น เสียง ยิ่งไปกว่านั้น วัตถุเหล่านั้นยังมี

พลังกระทบต่อชีวิตของมนุษย์ได้ เช่น การให้พร หรือลงโทษ จากการวิเคราะห์สะท้อนให้เห็นความสัมพันธ์ของวัตถุ

เหล่านั ้นกับมนุษย์โดยที่มนุษย์ไม่ใช่ศูนย์กลาง ดังนั ้น วัตถุมงคลมีชีวิตเช่นเดียวกับมนุษย์ ซึ ่งหมายถึง พลังของ 

สิ่งศักดิ์สิทธิ์ในวัตถุมงคลไม่สามารถพิสูจน์ได้ แต่เมื่อมันแสดงศักยภาพบางอย่างออกมา เช่น พุทธคุณ ทำให้มันมี

เส้นทางชีวิตเป็นของตนเอง (Appadurai, 1986 p.3-63) 

ในพื้นที่วิจัย ผู้ศรัทธามักจะเรียกเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋นว่า พ่อ หรือ ปู่ การเรียกสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในฐานะ

บุคคลเช่นนี้ สะท้อนให้เห็นเทพในฐานะซับเจค นอกจากนั้น ยังสะท้อนให้เห็นถึงความผูกพันระหว่างคนกับเทพ  

แม้ในความเป็นจริงเทพจะไม่สามารถนับญาติกับมนุษย์ได้ ความสัมพันธ์คนละฝาคนละตัวเช่นนี้ก่อให้เกิดพลังและ

อำนาจวิเศษบางอย่างที่มนุษย์ไม่สามารถเป็นผู้กำหนดความปรารถนาที่ร้องขอต่อเทพได้ด้วยตนเอง แต่ผู้ศรัทธากลับ

รู้สึกว่าเทพจะให้ผลลัพธ์แก่เขาได้เพราะมีความสัมพันธ์ใกล้ชิด ดังเช่นคำบอกเล่าของพุฒิ วัย 30 ปี ดังนี ้

“ผมมีจิตสัมผัสกับเจ้าพ่อมหายักษ์ โดยเฉพาะกับรูปปั้นองค์หลักของวัดที่อยู่คู่กับลำปางมาตั้งแต่

แรก ผมจะเห็นเป็นภาพผ่านความรูส้ึกและความฝัน องค์พ่อมหายักษ์สีเขียวจะมีช่ือว่า “พ่อตาเหิน” เป็นช่ือท่ี

ได้มาจากการสื่อสารทางจิต ผมเคยบนขายที่ดินแล้วสำเร็จในเวลาแค่ 6 เดือนเท่านั้น ถ้าพลังจิตและศรัทธา

ของเราแกร่งมากพอ ท่านก็จะดลบันดาลความสำเร็จให้กับเรา” (พุฒิ (นามสมมติ), การสื่อสารส่วนบุคคล,  

9 ตุลาคม 2566) 

ในอีกแง่หนึ่ง วัตถุมงคลซึ่งหมายถึงสิ่งที่ไม่ใช่มนุษย์ (non-human) กลับมีอำนาจที่มีอิทธิพลต่อผู้ศรัทธา  

ในฐานะซับเจคที่เข้ามาปะทะสังสรรค์ในปรากฏการณ์ดังกล่าว อย่างไรก็ตาม คำอธิบายในลักษณะที่แบ่งแยกความจริง



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

166 

 

ออกจากความเชื่อที่ได้รับอิทธิพลมาจากความคิดแบบวิทยาศาสตร์ตะวันตก ก่อให้เกิดข้อจำกัดในการทำความเข้าใจ

การดำรงอยู่ของวัตถุมงคลในมิติของการรับรู้ของผู้ศรัทธา ดังนั้น การเปลี่ยนแปลงมุมมองใหม่ก่อให้เกิดความเข้าใจว่า

ทำไมวัตถุมงคลจึงสามารถเข้าไปมีส่วนร่วมในมิติต่าง ๆ ในวิถีชีวิตสมัยใหม่ของผู้ศรัทธาได้ เมื่อมนุษย์รู้สึกสัมผัสถึง

อำนาจศักดิ์สิทธ์ิในวัตถุมงคล พวกเขาจะบอกเล่าถึงสิ่งเหล่านั้นด้วยความรู้สึก ดังเช่นท่ี บรูโน่ ลาตูร์ กล่าวว่า ความเช่ือ

ทางศาสนาไม่ต้องการข้อพิสูจน์ทางเหตุผล แต่เกิดขึ้นบนการแสดงออกด้วยคำพูด (Latour, 2010) 

 หากมองวัตถุมงคลว่าเป็นสินค้าทางความเชื่อรูปแบบหนึ่ง วัตถุเหล่านั้ นคงเป็นวัตถุที ่ไม่สามารถพิสูจน์

คุณสมบัติของสินค้าได้ อีกทั้ง ไม่มีร้านค้าหรือวัดไหนรับรองผลของสินค้าช้ินนั้นได้ ในบางครั้งการบูชาอาจไม่ก่อให้เกิด

ผลใด ๆ แต่ผู้ศรัทธาก็เลือกที่จะพึ่งพาอาศัยพลังของวัตถุมงคล ทั้งนี้ท้ังนั้น มนุษย์ในฐานะผู้ครอบครองกลับไม่สามารถ

จะควบคุมต่อรองให้วัตถุมงคลชิ้นน้ันดลบันดาลสิ่งที่ตนเองปรารถนาได้ทั้งหมด นั่นแสดงว่า โลกไม่ได้สร้างให้มนุษย์เป็น

ศูนย์กลางในการกำหนดสรรพสิ่งได้ทั้งหมด (เก่งกิจ กิติเรียงลาภ, 2561) แม้แต่วัตถุมงคลซึ่งเป็นสิ่งสร้างขึ้นจากมนุษย์

เอง แต่เมื่อวัตถุมงคลแสดงศักยภาพบางอย่าง มนุษย์กลับไม่สามารถควบคุมวัตถุนั้นได้ ในบางแง่มุมยิ่งสะท้อนความ

เปราะบางของมนุษย์ในฐานะผู ้พึ ่งพาสิ ่งอื ่น ๆ (non-human) ที ่นอกเหนือไปจากศักยภาพของมนุษย์  ดังเช่น

ประสบการณ์จากคำบอกเล่าของผู้ศรัทธา ดังนี้ 

“ครั ้งหนึ่งเคยได้รับงานปั้นเซรามิคเป็นเทพสี่หุลห้าตา แต่ปั ้นดินเท่าไหร่ชิ ้นงานก็ไม่สำเร็จ  

ดินนั้นเหลวไม่จับตัวเป็นก้อน ถ้ารับงานศิลปะที่เกี่ยวกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ต้องไหว้ขออนุญาตจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์กอ่น 

เพราะพี่ลองไม่ไหว้ขออนุญาตมาแล้วมักจะไม่สำเร็จ ของแบบน้ีน่าแปลกนะ” (กาญ (นามสมมติ), การสื่อสาร

ส่วนบุคคล, 26 กุมภาพันธ์ 2567)   

สำหรับ วัตถุสั่งรวย ถ้าเรานิยามในลักษณะที่เป็นคุณสมบัติ เราจะบอกว่ามันคือตัวกลางในการเชื่อมต่อกับ 

สิ่งศักดิ์สิทธิ์ เช่นนี้ คือการผูกโยงว่ามันเป็นเครื่องมือของมนุษย์ แต่สำหรับกรอบคิดแบบ OOO แล้ว วัตถุมีศักยภาพที่

จะสร้างคุณสมบัติเฉพาะในแต่ละสถานการณ์ได้อย่างไม่มีที่สิ้นสุด (เก่งกิจ กิติเรียงลาภ, 2563, p.27) เช่น วัตถุมงคล

อาจดลบันดาลให้ถูกหวย ในสถานการณ์นี้วัตถสุั่งรวยมีอำนาจที่ส่งผลต่อโชคลาภของมนุษย์ แต่ในขณะเดียวกันวัตถุสั่ง

รวยอาจทำหน้าที่เป็นเพียงวัตถุห้อยกุญแจเท่านั้น นั่นคือการแปลคุณสมบัติที่ไม่จำกัด เราจะเห็นว่าคนที่พกพาวัตถุ

มงคลสัมผัสกับศักยภาพของวัตถุน้ันได้อย่างไร้ขอบเขต วัตถุจะต้องไม่ถูกนิยามในฐานะที่เป็นคุณสมบัติ แต่วัตถุมีความ

ความสามารถท่ีจะแปลวัตถุอ่ืน ๆ ในสถานการณ์ที่แตกต่างกันได้ต้องถูกเข้าใจในฐานะที่มันมีศักยภาพ (potentiality)  

จากประสบการณ์ในพื้นที่วิจัย ผู้ศรัทธาคนหน่ึงบอกผู้เขียนว่า ถ้าองค์เจ้าพ่อยักษ์มีบุญสัมพันธ์กับใคร ท่านจะ

ให้ลูกแก้ววิเศษกับคนนั้น ผู้วิจัยเกิดการตั้งคำถามว่า รูปปั้นยักษ์จะผลิตลูกแก้วได้อย่างไร ป้าสร้อย หญิง อายุ 60 ปี  

จึงบอกว่า ถ้ามองหา จึงมองเห็น เธอบอกให้ผู้วิจัยเข้าไปไหว้และมองหาลูกแก้บรเิวณแท่นบูชา ความน่าประหลาดใจคอื 

ผู้วิจัยเจอลูกแก้ววางอยู่ที่แท่นบูชา 1 ลูก ทั้งที่ก่อนหน้านี้ไม่มีลูกแก้ว และผู้วิจัยลงพื้นที่ภาคสนามหลายครั้งไม่เคยเจอ

ลูกแก้ว ในแง่นี้ วัตถุจึงมีมิติที่ลึก (depths) มากกว่าจะถูกตีความจากสติปัญญาของมนุษย์ (นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, 2564) 

ดังนี ้

“ตอนเข้าไปไหว้เจอลูกแก้วมั้ย รู้มั้ยว่าองค์พ่อมหายักษ์จะประทานลูกแก้วให้ ถ้าท่านอยากจะให้

ใคร คนนั้นจะเจอลูกแก้ว คุณป้านำลูกแก้วที่เธอเจอในบริเวณวัดออกมาให้ดู ถ้าเจอลูกแก้วให้พกติดตัวนะ 

แล้วขอพรจากลูกแก้ว” (สร้อย (นามสมมติ), การสื่อสารส่วนบุคคล, 9 ตุลาคม 2566)  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

167 

 

ในแง่นี้เมื่อเราหยิบวัตถุมงคลมาพิจารณาจะพบสภาวะของการไม่ปรากฏ (virtual being) คือศักยภาพของ

วัตถุมงคลที่ดำรงอยู่ แม้ว่าเราสัมผัสไม่ได้ ในทางวิทยาศาสตร์วัตถุมงคลอาจเป็นเพียงวัตถุก้อนหนึ่งที่สร้างขึ้นจากมนุษย์

เท่านั้น คำถามคือ เราจะอธิบายประสบการณ์ของผู้ศรัทธาที่สัมผัสได้ถึงคุณสมบัติของวัตถุมงคลในรูปแบบอื่น  ๆ  

ได้อย่างไร ซึ่งคำตอบคือเราไม่มีทางที่จะรู้เลยว่าวัตถุมงคลชิ้นนั้นมีศักยภาพมากน้อยเท่าไหร่ จากมุมมองแบบดังกล่าว 

นำมาสู่การพิจารณาความหมายของความจริง หากเราเชื่อว่าความจริงคือสิ่งที่มนุษย์ต้องเห็นเชิงประจักษ์ แต่สำหรับ

มุมมองแบบ OOO ถ้าวัตถุไม่อยู่ในพื้นที่และเวลาที่จะปรากฏได้ ศักยภาพของวัตถุมงคลก็ยังดำรงอยู่ เพียงแต่มันจะไม่

เผยแสดงออกมาเท่านั้น อำนาจของวัตถุมงคลจึงเป็นเรื่องของศักยภาพที่ขึ้นอยู่กับสถานที่และเวลาที่เหมาะสมในการ

แสดงออกของตัวมันเอง ดังนั้น มนุษย์จึงไม่สามารถกำหนดหรือบังคับได้ว่า เมื่อไหร่วัตถุมงคลที่เราพกพาจะแสดง

อำนาจตามที่เราร้องขอออกมาสักที  

กล่าวอย่างถึงที่สุด วิทยาศาสตร์อธิบายว่าสิ่งที่สัมผัสไม่ได้ไม่มีอยู่จริง ในขณะที่ปฏิสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับ

วัตถุสั ่งรวยปรากฏตลอดมาผ่านเรื ่องเล่าทางความเชื ่อ ฉะนั ้น กรอบของภววิทยาของวัตถุ Object–Oriented 

Ontology นำมาสู่การทำความเข้าใจการพึ่งพาวัตถุมงคล จากมุมมองของวัตถุไม่ใช่จากทำความเข้าใจผ่านการตีความ

หรือมุมมองของมนุษยฝ์่ายเดียว คือการที่มนุษย์กำลังเผชิญหน้ากับความเปลี่ยนแปลงในรูปแบบต่าง ๆ ในขณะที่มนุษย์

ไม่สามารถควบคุมธรรมชาติได้ผ่านความรู้และเทคโนโลยีที่ตนเองมี การขยับจากมุมมองที่มนุษย์เป็นศูนย์กลางมาสู่การ

ที่วัตถุเป็นองค์ประธานได้ ทำให้เห็นว่า บางครั้งต่อให้มนุษย์จะคาดหวังให้วัตถุแสดงพลังอำนาจมากเท่าไหร่ วัตถุสั่งรวย

ในมือก็ไม่ยอมดลบันดาลให้เราถูกหวยได้ตามที่หวัง แต่บางครั้งมนุษย์อาศัยศักยภาพของวัตถุมงคลเหล่านั้นมาช่วยให้

ตนเองอยู่รอดได้ท่ามกลางการแข่งขันในตลาดทุนนิยม เพราะลำพังเพียงแค่ศักยภาพของมนุษย์เพียงอย่างเดียวนั้นอาจ

มีข้อจำกัดมากมายที่ไม่อาจบรรลุได้โดยง่าย การวิเคราะห์เช่นนี้อาจเป็นอีกมุมมองหนึ่งที่ช่วยอธิบายว่าทำไมผู้ศรัทธา 

จึงต้องพกพาวัตถุสั่งรวย 

 

อภิปรายและสรุปผล 

 การศึกษา “วัตถุสั่งรวย” ดังที่กล่าวมาแล้ว ผู้วิจัยตอบคำถามการวิจัยใน 2 ประเด็น ดังนี้ ประเด็นแรกคือ 

การใช้คำว่า “สั ่งรวย” ทำให้เห็นว่าการบูชาเจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น รวมไปถึงการบูชาสิ ่งศักดิ ์สิทธิ ์อื ่น ๆ  

ในสังคมไทย มีเป้าหมายและรูปแบบที่เปลี่ยนแปลงไปโดยสัมพันธ์กับเงื่อนไขทางเศรษฐกิจแบบทุนนิยม ที่ทำให้คน

ปฏิบัติบูชาเพื่อตอบสนองเรื่องความร่ำรวยเป็นหลัก ประเด็นที่สอง การมุ่งเน้นไปที่การศึกษาเรื่อง “วัตถุศักดิ์สิทธิ์”  

โดยการวิเคราะห์วัตถุมงคลในฐานะ Agency ซึ่งประกอบไปด้วย 2 คุณสมบัติ คือ 1) การสร้างสรรค์สิ่งใหม่ (creativity) 

เช่น วัตถุมงคลรูปแบบใหม่ ๆ ที่แตกต่างไปขนบแบบเดิม 2) กระบวนการทำให้วัตถุแสดงศักยภาพเพิ่มขึ้น (potential) 

ผ่านประสบการณ์เชื่อมต่อกับพลังศักดิ์สิทธ์ิ เช่น ปลุกเสก เข้าทรง ฝัน ของขึ้น เป็นต้น ในการเช่ือมโยงอำนาจศักดิ์สิทธิ์

ในวัตถุมงคลไม่ได้เป็นเรื่องลี้ลับประการใด แต่วางอยู่บนเจตนาที่ต้องการสร้างแรงกระเพื่อม มันจึงเป็นความสัมพันธ์

ทางสังคมระหว่างมนุษย์บุคคลกับวัตถุบุคคลที่แสดงให้เห็นถึงการพึ่งพาและการแลกเปลี่ยนซึ่งกันและกัน (ซาห์ลินส์  

มาร์แชล, 2562, pp.226-228) ในอีกด้านหนึ่ง จะเห็นถึงการที่ผู้คนคาดหวังต่อศักยภาพของวัตถุเพื่อตอบสนองสิ่งที่

เกินกว่าความสามารถของมนุษย์จะควบคุมได้ เมื่อสังคมทุนนิยมสร้างความไม่แน่นอน วัตถุมงคลคือเทคโนโลยีที่ช่วย

สร้างผลที่แน่นอน เช่น การพกวัตถุมงคลไปซื้อลอตเตอรี่ ทำให้ถูกรางวัล เป็นต้น   



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

168 

 

กล่าวโดยสรุป การใช้แนวคิด OOO พยายามมองวัตถุสั่งรวยในไทยที่มีอำนาจอิสระจากมนุษย์ เปิดมุมมอง

ใหม่ กล่าวคือ งานทางด้านมานุษยวิทยาศาสนาจำนวนมากมักอธิบายถึงปรากฏการณ์ทางความเชื ่อด้วยบริบท

เศรษฐกิจและสังคมเป็นหลัก ทำให้วัตถุมงคลเหล่านี้กลายเป็นเครื่องมือรูปแบบหนึ่งที่มนุษย์ประดิษฐ์และใช้เทคโนโลยี

ของมันในการแก้ไขปัญหาชีวิต ซึ่งเป็นมุมมองที่เกิดจาการที่มนุษย์เป็นองค์ประธานจึงมีอำนาจในการเลือกใช้ อย่างไรก็

ตาม การมองวัตถุมงคลในเชิงวัตถุในบทความนี้ไม่ใช่การแยกวัตถุมงคลออกจากบริบทและสภาพแวดล้อมแบบเด็ดขาด 

แต่เพื่อทำความเข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างวัตถุมงคลกับผู้ศรัทธาในฐานะที่วั ตถุมงคลไม่ใช่ตัวแทนของมนุษย์ที่เป็น

ผู้ผลิต หรือไม่ใช่ผลผลิตของอำนาจที่ใหญ่กว่า ซึ่งในแง่นี้มองว่ามนุษย์ไม่ได้มีอำนาจที่ยิ่งใหญ่พอในการควบคุมชีวิตของ

วัตถุมงคลเหล่านี้เสมอไป กรอบแนวคิดแบบ OOO จึงมาช่วยอธิบายว่ามนุษย์ก็เป็นเพียงวัตถุหนึ่งท่ามกลางวัตถุอื่น ๆ 

ที่มีศักยภาพในการแปลตัวเองเช่นกัน อย่างไรก็ตาม กรอบคิดแบบ OOO ก็มีจุดอ่อนหากใช้อธิบายเฉพาะคุณสมบัตขิอง

วัตถุแบบแยกขาดออกจากบริบทแวดล้อมโดยสิ้นเชิง เพราะชีวิตของวัตถุจะแสดงศักยภาพออกมารูปแบบไหนล้วนมี

บริบทแวดล้อมเป็นเงื่อนไขที่ทำให้มันเกิด 

 สุดท้ายแล้ว บทความช้ินนี้ไม่ได้ตัดสินว่าศักยภาพของวัตถสุั่งรวยสามารถดลบนัดาลความร่ำรวยได้จรงิหรอืไม่ 

แต่สะท้อนให้เห็นว่าทุนนิยมเรียกร้องให้ผู้คนหาช่องทางใหม่ ๆ เพื่อเพิ่มศักยภาพในการแข่งขัน อุดช่องว่างบางอย่างที่

ศักยภาพของมนุษย์ไม่สามารถทำได้ บทความนี้สามารถนำไปต่อยอดขับเคลื่อนประเด็นทางสังคมที่ว่า การพึ่งพาวัตถุ

สั่งรวยในสังคมไทยเกิดจากนโยบายของรัฐไม่ได้เอื้ออำนวยให้ประชาชนมีคุณภาพชีวิตที่ดีมากพอ ดังนั้น ประชนชนต้อง

ช่วยเหลือตนเอง อน่ึง วัตถุมงคลรูปแบบใหม่ ๆ และสิ่งศักดิ์สิทธ์ิองค์ใหม่ ๆ จะถูกรังสรรค์ขึ้นมาตลอดเวลา ตราบเท่าที่

ทุนนิยมบีบคั้นใหผู้้คนอาศัยพลังของสิ่งเหล่านี้ในการแสวงหาผลประโยชน์ในทางเศรษฐกิจให้กับตนเอง   

 

กิตติกรรมประกาศ 

 บทความนี้ได้รับทุนสนับสนุน จาก ทุนพัฒนางานวิจัยมุ่งเป้า (Targeted Research) มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 

ประจำปี พ.ศ. 2566 เลขท่ีสัญญา: TGCMU2566P031 / 2566  

 

รายการอ้างอิง 

เก่งกิจ กิติเรียงลาภ. (2561). Conatus ชีวิตและอำนาจควบคุมชีวิตในระบบทุน นิยมแห่งศตวรรษท่ี 21. อิลลูมิเนชันส์ 
เอดิชันส์. 

เก่งกิจ กิติเรียงลาภ. (2563). OOO เบื้องต้นสำหรับอ่านจบได้ใน 1 ช่ัวโมง. อิลลูมิเนชันส์ เอดิชันส์. 
“มูเตลู มาจากไหน แปลว่าอะไร”. (2564, 17 กุมภาพันธ์). Innews. https://www.innnews.co.th/horoscope/ 

news_40779/  
แจ็คสัน, ปีเตอร์ เอ. (2566). Capitalism Magic Thailand: Modernity with Enchantment [เทวา มนตรา คาถา 

เกจิ: ไสยศาสตร์สมัยใหม่กับทุน (ไทย) นิยม]. (พิมพ์ครั้งท่ี1). มติชน. 
ฉลอง สุนทราวาณิชย์ (2551). นวัตกรรมพระเครื่องไทย: ก่อนจะเป็นอุตสาหกรรมพระเครื่อง เมื่อพระเครื่องก้าวขึ้น

เป็น "สุดยอด" ของเครื่องรางไทย. มูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์. 
ฉวีวรรณ ประจวบเหมาะ, สิริพร สมบูรณ์บูรณะ, พิเชฐ สายพันธ์. (2562). พิธีสวดภาณยักษ์: ความหมายและการ

เปลี่ยนแปลง. ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

169 

 

ซาห์ล ินส์ , มาร ์แชล. (2562). The westen illusion of human nature. [อัสดงคตมายา: ภาพลวงตาของโลก
ตะวันตกต่อธรรมชาติมนุษย์]. (พิมพ์ครั้งท่ี 1). อิลลูมิเนชันส์ เอดิชันส์.  

ณีรนุช แมลงภู่. (2566).  การบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์กับเศรษฐกิจแห่งความไม่แน่นอน: ชีวิตทางศาสนาของตัวตนในกระแส
เสรีนิยมใหม่ในสังคมไทยปัจจุบัน. สังคมศาสตร์. 35(1), 163-187.  

นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ. (2564, 26 พฤศจิกายน). ภววิทยาวัตถุ (Object-oriented ontology). ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. 
https://www.sac.or.th/portal/th/article/detail/287  

นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2536). ลัทธิเสด็จพ่อ ร.5. (พิมพ์ครั้งท่ี 1). ศิลปวัฒนธรรม. 
นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2560, 21 เมษายน). ชาตินิยมพุทธ. มติชนสุดสัปดาห์ https://www.matichonweekly.com/ 

column/article_32092 
ปุณณฑรีย์ เจียวิริยบุญญา. (2564). มานุษยวิทยาการพยากรณ์: ประสบการณ์ในการพยากรณ์ดวงชะตาบนพื้นที่สื่อ

สังคมออนไลน์ในชีวิตประจำวันของชาวดิจิทัลไทย. มนุษยศาสตร์สาร. 22(2), 137-160 
ปุรินทร์ นาคสิงห์. (2565, 15 ธันวาคม). ท้าวเวสสุวรรณ: วัตถุในอุตสาหกรรมความเชื่อ. ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. 

https://www.sac.or.th/databases/sac_research/article-detail.php?articleID=412 
ฟอร์ทูเดย์. (2565, 25 เมษายน). มารู ้จ ักการตลาดสายมู (Muketing) ที ่พึ ่งทางใจใหม่ของคนยุคโควิด -19. 

https://foretoday.asia/articles/muketing/ 
ภัทริยา คงธนะ. (2565). “ไลลา” พหุภววิทยา ของวัตถุมงคลสมัยใหม่. ใน กิตติพงษ์ ประพันธ์ (บ.ก.), ภูมิภาคนิยม

และท้องถิ่นนิยมสมัยใหม่ในโลกไร้พรมแดน: หนังสือรวมบทความงานประชุมเวทีวิจัยมนุษยศาสตร์ไทยครั้งที่ 
13. (น.277-300). สยามปริทัศน์. 

วัดศรีล้อมหรือวัดศรีล้อมเวียงดิน. (2564, 25 กันยายน). ศูนย์ข้อมูลความรู้ชุมชนลำปางรักษ์เมืองเก่าจังหวัดลำปาง . 
https://www.lpocc.net/2021/09/blog-post_43.html?m=0 

ศุภิษฐา นาราวงศ์. (2562, 5 มิถุนายน). กำไลมูเตลู แฟช่ัน หรือ ความเชื่อ. The 101.world. https://www.the101. 
world/amulet-bracelet/ 

อนุชิต สิงห์สุวรรณ. (2562). อีสานนาคา: คติความเชื่อเรื่องพญานาคกับการเมืองของผู้มีสถานะรอง กรณีศึกษาชุมชน 
คำชะโนด อำเภอบ้านดุง จังหวัดอุดรธานี [วิทยานิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต]. มหาวิทยาลัยนเรศวร. 

Appadurai, A. (1986). Introduction: commodities and the politics of value. In Arjun Appadurai (Ed.), 
The social life of things Commodities in cultural perspective (p.3-63). Cambridge University 
Press. 

Böhme, H. (2014). Fetishism and Culture: A Different Theory of Modernity. Trans. Anna Galt. Walter 
de Gruyter. 

Comaroff, J., & Comaroff, J. L. (2000). Millennial Capitalism: First Thoughts on a Second Coming. Duke 
University Press. 

Driesser, T. (2021). Maps as objects: Exploring an object-oriented approach to cartography through 
maps in the smart city. [Unpublished doctoral dissertation]. University of Warwick. 

Graeber, D. (2005). Fetishism as social creativity, or, fetishes are gods in the process of construction. 
Anthropological Theory. 5(4), 407–438. 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

170 

 

Guelmami, Z. (2019). “I got the power!”: An exploration of contemporary fetishism. Qualitative 
Market Research. 22(5), 781-795. 

Harman, G. (2002). Tool-Being: Heidegger and the Metaphysics of Objects. Open Court, ISBN 978-0-
8126-9444-4 

Harman, G. (2012) The well-wrought broken hammer: Object-oriented literary criticism. New Literary 
History. 43(2), 183–203. 

Jackson, Peter. A. (1 9 9 9 a). The enchanting spirit of Thai capitalism: The cults of Luang Phor Khoon 
and the post-modernization of Thai Buddhism. South East Asia Research. 7(1), 5-50. 

Jackson, Peter. A. (1 9 9 9 b). Royal Spirits, Chinese Gods, and magic monks: Thailand’s boom-time of 
prosperity. South East Asia Research. 7(3), 245-320. 

Jackson, Peter. A. (2022). Capitalism Magic Thailand: Modernity with Enchantment. ISEAS Publishing.  
Kitiarsa, P. (2008). Buddha Phanit: Thailand’s Prosperity Religion and Its Commodifying Tactics. 

Religious Commodification in Asia. Routledge, 120–144. 
Kitiarsa, P. (2012). Mediums, Monks, and Amulets: Thai Popular Buddhism Today. Silkworm Books in 

association with University of Washington Press. 
Krajaejun, P. (2018, June 15). Sceptres of instability: Why spirit mediums haunt Thailand’s junta. New 

Mandala. http://www.newmandala.org/sceptres-instability-spirit-mediums-haunt-thailands -
junta/. 

Lammes, S., Perkins, C., Gekker, A., Hind, S., Wilmott, C., & Evans, D. (Eds.). (2018). Time for mapping. 
Manchester University Press. https://doi.org/10.7765/9781526122520 

Latour, B. (2010). On the Modern Cult of the Factish Gods. Duke University Press. 
McDaniel, J. T. (2011). The Lovelorn Ghost and the Magical Monk: Practicing Buddhism in Modern 

Thailand. Columbia University Press. 
McDaniel, J. T. (2021). Wayward Distractions: Ornament, Emotion, Zombies and the Study of 

Buddhism in Thailand. Kyoto-CSEAS Series on Asian Studies. NUS Press. 
Pietz, W. (1985). The problem of the fetish, I. Res. Anthropology and Esthetics. 9(Spring), 5–17. 
Pietz, W. (1987). The problem of the fetish, II: the origin of the fetish. Res, Anthropology and 

Esthetics. 13 (Spring), 23–45.  
Pietz, W. (1988). The problem of the fetish, III a: Bosman’s Guinaea and the enlightenment theory of 

fetishism. Res, Anthropology and Esthetics. 16 (Fall), 106–123. 
Soontravanich, C. (2013). The Regionalization of Local Buddhist Saints: Amulets, Crime, and Violence 

in Post-World War II Thai Society. In Proceedings of the Japan Society for the Promotion of 
Science and National Research Council of Thailand Core University Program Workshop on 
Flows and Movements in East Asia. (pp.115–39). Kyoto, Center for Southeast Asian Studies, 
Kyoto University. 

https://doi.org/10.7765/9781526122520


วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 13 ฉบับที ่1 (มกราคม - มถิุนายน 2568) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (January – June 2025) 

 

171 

 

Stengs, I. (2009). Worshipping the Great Moderniser King Chulalongkorn, Patron Saint of the Thai 
middle class. NUS Press in association with University of Washington Press  

Tambiah, S. J. (1984). The Buddhist Saints of the Forest and the Cult of Amulets: A Study in Charisma, 
Hagiography, Sectarianism, and Millennial Buddhism. Cambridge University Press. 

Tanabe, S., Keyes, Charles F. (2002). Introduction. In Cultural Crisis and Social Memory, Modernity 
and Identity in Thailand and Laos, edited by Shigeharu Tanabe and Charles F. Keyes, (pp.1–
39). Routledge Curzon.  

Taussig, M. (1980 ) .  The Devil and Commodity Fetishism in South America. Chapel Hill University of 
North Carolina Press. 

Taylor, P. (2004). Goddess on the Rise: Pilgrimage and Popular Religion in Vietnam. University of 
Hawaii Press. 

Taylor, P. (2007). Cham Muslims of the Mekong Delta: Place and mobility in the cosmopolitan 
periphery. NIAS Press. 

White, E. (2016). Contemporary Buddhism and Magic. In The Oxford Handbook of Contemporary 
Buddhism, edited by Michael Jerryson. (pp.591–605). Oxford University Press. 


