
วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

336 
 

การเสริมสร้างและการพัฒนาประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่1 
Enhancing and Developing in Modern Local Democracy 

 

พรอัมรินทร์ พรหมเกิด2, บรรเจิด สิงคะเนติ3, พัชรวรรณ นุชประยูร4,  
วรัญญา ศรีริน5, ทองใบ สิงสีทา6 

Pornamrin Promgird2, Banjerd Singkaneti3, Bajrawan Nuchorayool4, 
Warunya Sririn5, Thongbai Singseetha6 

  
 

 
1 บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของผลการศึกษาวิจัยโครงการวิจัยเชิงปฏิบัติการเรื่อง “นวัตกรรมทางสังคมเพื่อ
สร้างชุมชนเข้มแข็ง : พื้นฐานของประชาธิปไตยอัตลักษณ์ไทย” ผลงานวิจัยนี้ได้รับทุนอุดหนุนการวิจัยและ
นวัตกรรมจากสำนักงานการวิจัยแห่งชาติ ทุนส่งเสริมกลุ่มวิจัยศักยภาพสูง (สัญญาเลขที่ N42A660622) 
2 รองศาสตราจารย์สาขาวิชาสังคมศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 
( Assoc. Prof.Dr., Department of Social Science, Faculty of Humanities and Social Sciences, 
Khon Kaen University) E-mail: Pornamar@kku.ac.th  
3 ศาสตราจารย์ประจำคณะนิติศาสตร์ สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์  (Prof. Dr., Faculty of Law, 
National Institute of Development Administration) E-mail: Banjerd.s@nida.ac.th  
4 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจำคณะนิติศาสตร์ สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์ (Asst. Prof., Faculty of 
Law, National Institute of Development Administration) E-mail: bajrawan.n@nida.ac.th 
5 นักศึกษาปริญญาเอกสาขาสังคมวิทยา คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น  (Ph.D. 
student, Department of Sociology, Faculty of Humanities and Social Sciences, Khon Kaen 
University) E-mail: warunyas@kkumail.com 
6 หัวหน้าสำนักประสานเครือข่ายสภาองค์กรชุมชน สถาบันพัฒนาองค์กรชุมชน (Director of the 

Community Organization Council Network, Community Organization Development Institute) 
E-mail: thongbai.s@codi.or.th  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

337 
 

Received: February 15, 2024 
                                                               Revised: September 8, 2024 
       Accepted: September 12, 2024 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อต้องการสำรวจแนวคิดเรื่องประชาธิปไตยระดับ
ชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ ผลการศึกษาพบว่า แม้ว่าประวัติศาสตร์การศึกษาเรื่องประชาธิปไตย
ระดับชุมชนท้องถิ่นจะมีมายาวนาน แต่ในโลกวิชาการปัจจุบันข้อถกเถียงล่าสุดมีแนวโน้มให้
ความสำคัญกับเรื่องการขยายฐานการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนให้มากขึ้น รวมทั้ง
ต้องการเสริมสร้างอำนาจแท้จริงให้เกิดขึ ้นกับประชาชนที ่อาศัยอยู ่ในชุมชนท้องถิ่น  
ใหม้ีสิทธิ มีส่วนร่วมในการกำหนดวิถีชีวิตชุมชนท้องถิ่นของตนเอง ซึ่งเช่ือกันว่าจะทำให้ชุมชน
ท้องถิ่นมีความเข้มแข็งมากขึ้น ตามแนวคิดประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ยังคง
โต้แย้งเรื่องการรวมศูนย์อำนาจรัฐไว้ที่ส่วนกลาง เนื ่องจากเห็นว่าจะทำให้ชุมชนท้องถิ่น
อ่อนแอ และการรวมศูนย์อำนาจในตัวมันเองทำให้เกิดการใช้อำนาจโดยพลการได้ง่าย และใน
ท้ายที่สุดกระบวนการตัดสินใจที่มีการรวมศูนย์อำนาจมากเกินไปจะทำลายความสามารถใน
การอยู่รอดของประชาธิปไตยได้ บทความนี้ได้เสนอแนวทางในการเสริมสร้างและพัฒนา
ประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ด้วยการเปลี่ยนให้ประชาชนมีวัฒนธรรมแบบ
พลเมือง และการใช้นวัตกรรมทางสังคมในรูปแบบต่าง ๆ เข้ามาช่วยเสริม โดยมีเป้าหมายเพื่อ
ยกระดับการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน และทำให้ประชาชนมีความรู้สึกผูกพันกับ 
ชุมชนท้องถิ่นมากยิ่งข้ึน 
คำสำคัญ: ประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่, การปกครองตนเอง, สมรรถนะทาง
การเมือง, ชุมชนเข้มแข็ง, วัฒนธรรมแบบพลเมือง 
 
 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

338 
 

Abstract  
 This academic article aims to explore the concept of modern local 
democracy. The study reveals that, despite the long history of examining local 
democracy, contemporary scholarly discourse increasingly emphasizes the 
importance of expanding political participation among citizens and empowering 
them to genuinely influence the direction of their local communities. It is 
believed that these measures will strengthen local communities. Modern local 
democracy continues to challenge the centralization of state power, as it is 
argued that such centralization can weaken localities and facilitate arbitrary use 
of power. Excessive centralization in decision-making processes could ultimately 
threaten the survival of democracy. This article proposes strategies to enhance 
and develop modern local democracy by cultivating a civic culture among 
citizens and incorporating various forms of social innovation. The goal is to 
elevate political participation and deepen citizens' connection to their local 
communities. 
Keywords: Modern Local Democracy,  Self-government,  Politically Competent, 
Strong and Resilient Communities, Civic Culture 
 
บทนำ  

แนวคิดเรื่องประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ มีเป้าหมายหลักคือสนับสนุน
เรื่องการกระจายอำนาจและความรับผิดชอบออกจากรัฐบาลกลาง เพื่อให้ประชาชนซึ่งอาศัย
อยู ่ ในชุมชนท้องถิ ่นแต่ละแห่งเป ็นผ ู ้ได ้ร ับประโยชน์ส ูงส ุดจากการกระจายอำนาจ 
ขณะเดียวกันก็ต้องการ “เสริมสร้างอำนาจ” (Empower) ให้เกิดขึ้นกับประชาชนที่เป็นคน 
ตัวเล็กตัวน้อยในชุมชนท้องถิ่นนั้น ๆ เพื่อให้เขาได้มีสิทธิและมีส่วนในการกำหนดนโยบาย 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

339 
 

หรือมีสิทธิในการกำหนดความเป็นไปของชุมชนท้องถิ่นที่ตนเองอาศัยอยู่ได้มากที่สุด แนวคิด
ประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่แท้จริงแล้วก็คือรูปแบบหนึ่งของ “ประชาธิปไตย
ทางตรง” ที่หมายถึง การเข้ามาเกี่ยวข้องโดยตรงของประชาชนในการตัดสินใจที่ระดับชุมชน
ท้องถิ่น (Wollmann, 2000) ทั ้งนี ้เพื ่อต้องการเสริมสร้างอำนาจที่แท้จริงให้เกิดขึ ้นกับ
ประชาชนและสนับสนุนให้ประชาชนได้ “ปกครองตนเองอย่างอิสระ” (Self - Government) 
ไม่ใช่ให้รัฐบาลกลาง หรือองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น และเจ้าหน้าที่รัฐระดับต่าง ๆ เป็นผู้
กำหนดแต่เพียงฝ่ายเดียว ประชาธิปไตยทางตรงที่เข้มแข็งและความสามารถในการปกครอง
ตนเองอย่างอิสระของประชาชน เชื่อกันว่านอกจากจะช่วยทำให้ประชาชนมีโอกาสเข้ามามี
ส่วนร่วมทางการเมืองในระดับชุมชนท้องถิ่น รวมทั้งทำให้ประชาชนมีอำนาจเพิ่มมากขึ้นแล้ว 
ยังทำให้ชุมชนท้องถิ่นมีความเข้มแข็งมากขึ้นอีกด้วย 

ในสังคมไทยเมื่อกล่าวถึงประชาธิปไตยระดบัชุมชนท้องถิ่น ยังมีการรับรู้กันอย่างจำกัด
และจำกัดขอบเขตในวงแคบเพียงแค่เรื่อง “การเลือกตั้ง” คณะผู้บริหารท้องถิ่น หรือการ
ดำเนินงานขององค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นในระดับต่าง ๆ เท่านั้น ทำให้ขาดสาระสำคัญคือ 
เป้าหมายหรือปรัชญาของแนวคิดเรื่องประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ และยัง
ขาดองค์ความรู้เรื่องนวัตกรรมทางสังคมเพื่อการเสริมสร้าง และพัฒนาประชาธิปไตยในระดับ
ชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่อีกด้วย ผลตามมาคือทำให้ชุมชนท้องถิ่นของไทยขาดความเข้มแข็ง  
และขาดความเป็นประชาธิปไตยที่อำนาจเป็นของประชาชน ในบทความนี้ผู้เขียนจึงต้องการ
นำเสนอให้เห็นถึงประเด็นสำคัญดังกล่าว โดยเฉพาะเรื่องแนวทางในการพัฒนาประชาธิปไตย
ระดับชุมชนสมัยใหม่ ซึ่งถือว่าเป็นเรื่องใหม่ (Originality) และเป็นนวัตกรรมทางสังคมซึ่งยัง
ไม่เป็นที่รับรู้คุ้นเคยกันมากนัก  ทั้งในกลุ่มนักวิชาการและนักปฏิบัติของไทยซึ่งอยู่หน่วยงาน
ของรัฐบาลกลางท่ีมีอำนาจหน้าท่ีเกี่ยวข้องกับการปกครองส่วนท้องถิ่น รวมทั้งองค์กรปกครอง
ส่วนท้องถิ่นในระดับต่าง ๆ องค์กรพัฒนาเอกชน (เอ็นจีโอ) และผู้นำชุมชน ทั้งนี้เพื่อนำไปสู่
การประยุกต์ใช้และเพื่อขับเคลื่อนไปสู่การสร้างความเข้มแข็งให้แก่ประชาธิปไตยระดับชุมชน
ท้องถิ่นของไทยต่อไป 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

340 
 

แนวคิดเร่ืองประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิน่สมัยใหม่  
ข้อถกเถียงซึ่งเป็นที่ยอมรับกันทั่วไปประการหนึ่ง ในการศึกษาเรื่องการปกครองส่วน

ท้องถิ่นและประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่คือ “ทำอย่างไรที่จะให้อำนาจที่มีการ
รวมศูนย์อยู่นั้นได้มีการแตกตัวและกระจายออกไปสู่ชุมชนท้องถิ่นให้มากท่ีสุด” (It disperses 
over-centralized power) ประเด็นนี้แม้ว่าจะมีความหมายที่กว้างแต่ก็มีความเหมาะสมและ
มีความสำคัญ  เนื่องจากการรวมศูนย์อำนาจมาไว้ที่ส่วนกลางทำให้ชุมชนท้องถิ่นอ่อนแอลง 
รวมทั้งทรัพยากรที่มีค่าต่าง ๆ ทั้งทรัพยากรที่จับต้องได้และไม่สามารถจับต้องได้จากท้องถิ่น
จะถูกดูดซับเข้ามาสู่ส่วนกลางทั้งหมด ขณะที่ภายใต้การปกครองแบบประชาธิปไตยที่กระทำ
ด้วยความรอบคอบ (Prudential case for democracy) จำเป็นต้องมี “เครือข่ายของการ
สร้างความปลอดภัยที ่สำคัญและจำเป็น” (Necessary safety net) ในการช่วยปกป้อง
ประชาชนหรือพลเมืองจากการรวมศูนย์อำนาจของฝ่ายอำนาจนิยมที่มีพลังและมีศักยภาพ
มาก ดังนั้น จึงไม่มีอะไรดีเท่ากับการถูกกำกับด้วยกระบวนการประชาธิปไตย เนื่องจากการ
รวมศูนย์อำนาจใด ๆ ในตัวมันเองยังทำให้เกิดการใช้อำนาจโดยพลการได้ง่าย (Arbitrary) 
และเกิดพฤติกรรมที่ไม่เป็นประชาธิปไตย ในท้ายที่สุดกระบวนการตัดสินใจที่มีการรวมศูนย์
อำนาจมากเกินไป จะทำลายความสามารถในการอยู่รอดของประชาธิปไตยได้  ในทางกลับกัน
ยิ่งมีวิถีทางของการถูกควบคุมโดยพลังประชาชนมากเท่าใด ความหวังที่จะต่อสู้กับสิ่งที่เป็น
อันตรายต่อประชาธิปไตยของประชาชนคนซึ่งเป็นคนตัวเล็กตัวน้อยก็ยิ ่งมีมากขึ้นเท่านั้น 
(Phillips, 1996) 

จากการทบทวนวรรณกรรมที่ผ่านมาพบว่า แม้ประวัติศาสตร์ของการศึกษาเรื่อง 
“ประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่น” จะมีมาอย่างยาวนาน แต่ทว่าในโลกวิชาการปัจจุบัน 
ข้อถกเถียงล่าสุดของการศึกษาในเรื่องที่เกี่ยวข้องกับการปกครองส่วนท้องถิ่นนั้น มีแนวโน้ม
ขยายไปสู่เนื ้อหาของการให้ความสนใจกับเรื ่องการส่งเสริมและขยายฐานการมีส่วนร่วม
ทางการเมืองของประชาชนให้มากขึ้น (Extending participation) ซึ่งเช่ือกันว่า จะทำให้เกิด
ประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นท่ีเข้มแข็งมากข้ึนเช่นกัน จากประเด็นนี้สะท้อนให้เห็นว่า



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

341 
 

การมีส่วนร่วมของประชาชนในการปกครองส่วนท้องถิ่นยังมีความสำคัญอยู่เสมอ ดังเช่นใน
ผลงานของนักวิชาการคือ Wollmann (2000) ที่ให้ความสนใจศึกษาเรื่องการเติบโตขึ้นของ
บทบาทประชาธิปไตยทางตรง ในการนำไปสู่การสถาปนาประชาธิปไตยที่มีความมั่นคงมากข้ึน 
(Well - established democracies) และการศึกษาของ Smith (2000) ที่มีการนำเอาเรื ่อง
การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน เข้าไปสู่บริบทของการถกเถียงในแนวการศึกษา
เรื่องการบริหารจัดการภาครัฐแนวใหม่ (New public management approaches) อย่างไร
ก็ดี ถึงกระนั้นก็มีแนวคิดแบบดั้งเดิมบางเรื่องที่ยังคงคัดค้านเรื่องการขยายฐานการมีส่วนร่วม
ทางการเมืองของประชาชนอยู่ เช่น แนวคิดการรวมศูนย์ในการจัดการเรื่องการเงินของรัฐ 
(Fiscal centralization) หร ือแนวคิดทางเศรษฐศาสตร ์เร ื ่องการประหย ัดจากขนาด 
(Economies of scale) (Bucek & Smith, 2000) เป็นต้น 

นอกจากนักวิชาการดังที่ได้กล่าวมาแล้ว ก็ยังมีนักคิดหรือนักทฤษฎีทางสังคมการเมือง
ทั้งฝ่ายซ้ายและฝ่ายขวาอื่น ๆ อีก ต่างให้ความเห็นและถกเถียงกันในประเด็นแนวคิดเรื่อง 
“ประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่น” ที่แตกต่างกันออกไป อย่างไรก็ดี นักคิดทั้งสองฝ่าย
ต่างก็ม ีข ้อเสนอตรงกันในแง่ท ี ่ว ่า ควรให้ม ีการสร้างความสมดุลในเร ื ่องของการมี
“ประชาธิปไตยแบบตัวแทน” ที่เคยมีอิทธิพลครอบงำอยู่ในชุมชนท้องถิ่นมายาวนาน ด้วยการ
เสนอให้มีรูปแบบต่าง ๆ  ของประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วม (Various forms of participatory 
democracy) ให้มากขึ้น ดังเช่น แนวคิดของ Bucek & Smith (2000) ที่เห็นว่าการมีส่วน
ร่วมของประชาชนที่จะสามารถยกระดับการปกครองส่วนท้องถิ่นให้เป็นประชาธิปไตยได้นั้น 
ต้องทำให้ประชาชนได้มีส่วนร่วมในการตัดสินใจระดับท้องถิ่นในสองประการด้วยกันคือ  
1) การมีส่วนร่วมในการตัดสินใจนั้นต้องเป็นประเด็นปัญหาที่อ่อนไหว หรือได้รับผลกระทบ
จากภายนอกได้ง่าย (Sensitive issues) และ 2) การตัดสินใจต่อปัญหานั้นต้องสามารถ
ตอบสนองต่อความต้องการของประชาชนตามกลุ่มต่าง ๆ ได้ด้วย 

เราจึงเห็นได้ว่า การขยายฐานการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน รวมทั้งการที่
จะให้ประชาชนได้เข้ามาเกี่ยวข้องกับประเด็นปัญหาสำคัญของท้องถิ่นนั้น ควรเป็นเรื่องที่



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

342 
 

อ่อนไหวต่อความรู้สึกและเป็นประเด็นปัญหาที่มีผลกระทบต่อชุมชนท้องถิ่นของเขา และการ
ตัดสินใจนั้นต้องเกิดประโยชน์ต่อประชาชนตามกลุ่มองค์กรต่าง ๆ ได้ ทั้งสองประเด็นนี้ ควร
เปิดโอกาสให้ประชาชนได้เข้ามามีส่วนร่วมในการตัดสินใจให้มากที ่สุด การส่งเสริมให้
ประชาชนได้มีส่วนร่วมในการตัดสินใจยังช่วยทำให้การปกครองส่วนท้องถิ ่นสามารถ
ตอบสนองต่อความต้องการของกลุ่มเฉพาะ หรือกลุ่มย่อยต่าง ๆ ตามความสนใจในชุมชน
ท้องถิ่นนั้น และประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วมยังเผยหรือแสดงให้เห็นถึงสิ่งที่คนสามารถมี
ความชอบในสิ่งใดสิ ่งหนึ่งเป็นพิเศษ (Preferences) ได้อีกด้วย อย่างไรก็ดี สถาบันของ
ประชาธิปไตยแบบตัวแทนก็ยังคงมีความสำคัญในด้านการมีความรับผิดชอบในการปฏิบัติ
หน้าท่ี และมีการนำเอาการตัดสินใจไปสู่ภาคปฏิบัติอยู่ (Phillips, 1996) 

ตามหลักการประชาธิปไตยยังเป็นท่ียอมรับกันว่า การตัดสินในระดับชุมชนท้องถิ่นที่ดี
ที ่สุดก็ต่อเมื ่อการตัดสินใจนั้นเป็นเรื ่องที่เกี ่ยวข้องกับชุมชนท้องถิ่นนั้นเอง และเป็นการ
ตัดสินใจที่กระทำโดยประชาชนที่อาศัยอยู่ในชุมชนนั้นเองด้วย เนื่องจากประชาชนในท้องถิ่น
อยู่ในตำแหน่งหรือที่ตั้งที่ดีกว่าคนอื่น ๆ (Better placed) ซึ่งสามารถรับรู้ถึงประเด็นหรือ
ปัญหาและสภาวะเง่ือนไขของชุมชนท้องถิ่นนั้น และพวกเขาก็เป็นคนกลุ่มเดียวที่สามารถรับรู้
ถึงความต้องการของตนเอง รวมทั้งสามารถจัดลำดับความสำคัญในความต้องการตนเองได้ 
ดังนั้นถ้าถามว่า “ใครคือคนที่รู ้ปัญหาของชุมชนท้องถิ่นได้ดีที่สุด” (Who knows what is 
the best) คำตอบคือประชาชนในชุมชนท้องถิ่นนั้นเอง และถ้าให้อำนาจแก่ประชาชนในการ
จัดการดูแลชุมชนท้องถิ่นของเขา บางทีอาจก่อให้เกิดนวัตกรรมทางสังคมด้านการบริหาร
จัดการที่นำไปสู่การสร้างความเข้มแข็งและเหมาะสมกับพื้นที่นั้นได้  Phillips (1996) จึงเห็น
ว่า ประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นช่วยสนับสนุนให้เกิดแนวความคิดและการริเริ่ม
สร้างสรรค์ใหม่ ๆ ที่มาจากประชาชนเองได้ 

จากที่กล่าวมาทั้งหมดเรายังเห็นได้อีกว่า แนวคิดเรื่องประชาธิปไตยในระดับชุมชน
ท้องถิ่นสมัยใหม่ ในทางปรัชญาหรือเป้าหมายหลักเป็นแนวคิดที่ตอกย้ำและสนับสนุนเรื่องการ
กระจายอำนาจ รวมทั้งความรับผิดชอบออกจากรัฐบาลส่วนกลางไปสู่ระดับชุมชนท้องถิ่น  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

343 
 

อันได้แก่ หมู่บ้าน ตำบล เทศบาล อำเภอ หรือเมือง ฯลฯ โดยต้องการให้ประชาชนซึ่งอยู่ใน
ชุมชนท้องถิ่นแต่ละแห่งเป็นผู้ได้รับประโยชน์สูงสุดจากการกระจายอำนาจดังกล่าว ดังนั้น 
ประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ จึงไม่ใช่เป็นเรื ่องเพียงแค่ “การเลือกตั้ง” 
ตัวแทนหรือผู้นำขององค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นในระดับต่าง ๆ อย่างที่เข้าใจกันโดยทั่วไปใน
สังคมไทยเท่านั้น (ประจักษ์ ก้องกีรติ, 2562) แต่ทว่าแนวคิดเรื่องประชาธิปไตยในระดบัชุมชน
ท้องถิ่นสมัยใหม่ต้องการ “เสริมสร้างอำนาจ” ให้กับชาวบ้านหรือประชาชนในชุมชนท้องถิ่น
นั้น ๆ ได้มีสิทธิมีส่วนในการกำหนดนโยบาย หรือมีสิทธิในการกำหนดความเป็นไปของชุมชน
ท้องถิ่นที่ตนเองอาศัยอยู่ได้ หรือมีโอกาสเข้ามาเกี่ยวข้องโดยตรงในการตัดสินใจ โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งในเรื ่องที่มีผลกระทบกับตัวเขาเองที่ระดับชุมชนท้องถิ่นอย่างแท้จริง อันมาจาก
พื้นฐานความเชื ่อที่ว่า ประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นที่มีคุณภาพ จะสามารถสร้าง
กระบวนการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนหรือพลเมืองได้มากขึ้น เมื่อประชาชนไดม้ี
โอกาสเข้ามามีส่วนร่วมทางการเมืองมากขึ้น ก็จะช่วยทำให้พวกเขาเกิดความตื่นตัวและเกิด 
“จิตสำนึกของความเป็นพลเมือง” มีความเช่ือมั่นในพลังอำนาจของตนเอง และพร้อมใจกันที่
จะเข้ามามีส่วนร่วมในการพัฒนาชุมชนท้องถิ่นของตนเองอย่างอิสระ อันจะช่วยทำให้เกิด 
ชุมชนท้องถิ่นที่เข้มแข็งและทำให้ชุมชนท้องถิ่นเกิดการพัฒนาได้อย่างยั่งยืน (พรอัมรินทร์ 
พรหมเกิด, 2557ก; 2565; 2567ก.) 

ประชาธิปไตยสมัยใหม่ยังต้องการ “พลเมืองที่เข้มแข็ง” (Active citizenship) ท่ี
สนใจในการเข้ามาตรวจสอบอย่างละเอียดถี่ถ้วนต่อการทำงานของเจ้าหน้าท่ีรัฐ และเขาต้องมี
แนวคิดในเชิงวิพากษ์วิจารณ์ต่อนโยบายรัฐ รวมทั้งสามารถควบคุมกำกับให้นักการเมืองและ
เจ้าหน้าที่รัฐทุกระดับ มีความรับผิดชอบในการปฏิบัติหน้าที่ของตน (kymlicka, 2001) หาก
เราสามารถพัฒนาพลเมืองที่เข้มแข็งขึ้นมาได้ ก็จะช่วยเสริมสร้างและพัฒนาประชาธิปไตย
ระดับชุมชนท้องถิ่นขึ้นมาได้เอง ในท้ายที่สุดแล้วประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นก็จะช่วย
ตอบสนองต่อชีวิตความเป็นอยู่ และความต้องการของชาวบ้านซึ่งเป็นผู้อยู่อาศัยในชุมชน
ท้องถิ่นนัน้ได้อย่างตรงจุดมากท่ีสุด  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

344 
 

กล่าวอีกนัยหนึ่ง แนวคิดประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ แท้จริงแล้วก็
คือรูปแบบหนึ่งของ “ประชาธิปไตยทางตรง” ที่สนับสนุนให้ประชาชนได้ “ปกครองตนเอง
อย่างอิสระ” (Self-Government) อันมาจากรากฐานของแนวคิดจากเบื้องล่างสู่เบื้องบน 
(Bottom - up democracy) ซึ่งก็คือการสนับสนุนให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการกำหนด
อนาคตของชุมชนท้องถิ่นที่ตนอาศัยอยู่ด้วยกันเอง โดยไม่ต้องรอฟังคำสั่งจากใคร ไม่ใช่ให้
รัฐบาลกลางและเจ้าหน้าที่รัฐระดับท้องถิ่นต่าง ๆ เป็นผู้กำหนดแต่ฝ่ายเดียว คำว่า “การ
ปกครองตนเอง” นั้น มหาตมะ คานธี อธิบายไว้อย่างชัดเจนว่า คือความพยายามอย่างต่อเนื่อง
ที่จะเป็นอิสระจากการควบคุมของรัฐบาล ไม่ว่าจะเป็นรัฐบาลแห่งชาติหรือรัฐบาลต่างชาติ  
ก็ตาม (รติกร กิรติ, 2543) และการปกครองตนเองก็คือความหมายของประชาธิปไตยในทาง
สากลที่กระชับที่สุด (Janowitz, 1980) ประชาธิปไตยทางตรงที่เข้มแข็งและการปกครอง
ตนเองจะช่วยทำให้ประชาชนมีอำนาจมากขึ ้น และทำให้ชุมชนมีความเข้มแข็งมากขึ้น
เช่นเดียวกัน (Phillips, 1996) ประชาธิปไตยทางตรงยังช่วยธำรงรักษาวิถีชีวิตชุมชน และ
วัฒนธรรมดั้งเดิมอันดีงามของชุมชนท้องถิ่นนั้นไว้ รวมทั้งการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อม มิให้ถูกทำลายจากพลังอำนาจของระบบทุนนิยมและอำนาจทางการเมืองที่ฉ้อฉล
ได้ (พรอัมรินทร์ พรหมเกิด, 2557ข; 2565; 2567ข.)  
 ในโลกวิชาการ “แนวคิดเรื่องประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่” ที่มีการ
กล่าวอ้างอิงถึงกันอย่างมากในยุคหลัง คือผลงานของ Phillips (2006) ซึ่งอ้างเหตุผลเพื่อ
สน ับสน ุนประชาธ ิปไตยระด ับช ุมชนท ้องถ ิ ่นว ่าควรมองประชาธ ิปไตยในแง ่ของ 
“กระบวนการพัฒนา” (Developmental) โดยเขาเสนอว่า เราต้องมีความมุ่งมาดปรารถนา
ให้มากขึ้น และต้องมองหาวิธีการขยายฐานการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนให้มาก
ขึ้น รวมทั้งให้มีความเข้มแข็งมากขึ้นด้วย ทั้งนี้ เพื่อยกระดับคุณภาพชีวิตทางการเมืองของ
ประชาชนท้ังมวล และเราต้องมีความเข้าใจว่าประชาธิปไตยมีลักษณะของพลวัต ดังนั้น การมี
ส่วนร่วมทางการเมืองจึงมีวงจรที่มีทั้งขึ้น และลงได้เช่นเดียวกัน Phillips ยังเห็นว่าสำหรับ
ประชาชนบางคนท่ีไม่เคยมีส่วนร่วมในการตัดสินใจนั้น บางทีอาจเป็นเพราะประเภทหรือชนิด



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

345 
 

ของงานที่เขาทำอยู่ก็ได้ ซึ่งปฏิเสธอำนาจในการตัดสินใจเหนือสถานที่ทำงาน หรืออาจเป็น
เพราะระบบสังคมไม่เปิดกว้างให้เขาได้เข้ามีส่วนร่วม หรืออาจเป็นเพราะเขาขาดความรู้ความ
เข้าใจที ่เกี ่ยวข้องกับเรื ่องราวในทางการเมือง (Lacking the relevant knowledge for 
political affairs) ในทางตรงกันข้ามกับบางคนซึ่งวิถีชีวิตของเขามีความพร้อมมากกว่าที่จะมี
โอกาสในการตัดสินใจเรื่องสำคัญ ซึ่งคนกลุ่มนี้จะมองตนเองว่าเป็นพวกมี “สมรรถนะทาง
การเมือง” (Politically competent)  ในกลุ่มคนที่มีอำนาจในการตัดสินใจนี้ก็จะมีความ
เชื่อมั่นในตนเองและมักเรียกร้องอ้างสิทธิของตนเอง (confidence and claims) ในขณะที่
กลุ่มคนซึ่งอยู่ชายขอบอย่างมาก ก็มีแนวโน้มที่จะยอมรับสภาพนิ่งเฉยไม่ต่อสู ้ดิ้นรนใด ๆ 
(Passive acceptance) ดังนั้น การยกระดับการมีส่วนร่วมทางการเมืองของผู้คนทั้งมวลจึง
ถูกมองเสมือนหนึ่งว่าเป็นส่วนหนึ่งของ “กลยุทธ์” ในการสร้างความเสมอภาคทางการเมืองให้
เพิ่มมากข้ึน ที่สำคัญมากกว่าน้ีคือ มีการยอมรับกันว่าระดับการเข้ามีส่วนร่วมทางการเมืองที่มี
สูงมากขึ้นเช่นนี้ จะช่วยส่งเสริมขีดความสามารถของประชาชนในการตัดสินใจทางการเมืองที่
มีคุณภาพได้ 
 Barber (2003) ได้ชี้ให้เห็นว่า การที่คนได้เข้าไปมีส่วนเกี่ยวข้องกับ  “ขบวนของ
สมัชชาประชาชน” ทั้งในระดับท้องถิ่นและระดับภูมิภาคที่เฟื่องฟู จะช่วยปรับเปลี่ยนวิธีการ
คิดและการประพฤติปฏิบัติตนของผู้คนได้ ซึ่งแตกต่างกับการที่เราไปออกเสียงลงคะแนนใน
คูหาเลือกตั้งอย่างโดดเดี่ยว โดยที่เรามีโอกาสสนทนาแลกเปลี่ยนความคิดเห็นกับคนอื่น ๆ   
ได้น้อยมาก นอกเสียจากการยึดโยงอยู่กับพรรคการเมืองและผลประโยชน์ทางวัตถุเฉพาะหน้า 
แต่ก็ไม่ได้มีส่วนร่วมในกิจกรรมโดยตรงกับคนอื่น ๆ หรือมีโอกาสได้พิจารณาสิ่งที่มีความชอบ
ธรรมซึ่งอยู่ในความครุ่นคิดและความสนใจของเรามานาน (Consider the legitimacy of 
their preoccupations) แต่เมื่อเราได้มีโอกาสในการพูดคุยถกเถียงกันกับคนอื่น ๆ มากขึ้น 
และมีอำนาจในการตัดสินใจมากขึ้น เราก็มีแนวโน้มในการสร้างความเข้าใจร่วมกันกับคนอ่ืน 
และในการถกเถียงกันนั้นยังอาจมีการคิดค้นหาวิธีการแก้ไขปัญหาของส่วนรวม รวมทั้งข้อ
ห่วงใยร่วมกันกับคนอื่นได้มากข้ึน ข้อถกเถียงเหล่านี้นับว่ามีพลังอย่างมากในการช่วยเพิ่มการ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

346 
 

มีส่วนร่วมในกิจสาธารณะ (Public affairs) และยังอาจทำให้เกิดนวัตกรรมทางสังคมแบบใหม่
ในการบริหารจัดการชุมชนท้องถิ่นได้อีกด้วย 
 นอกจากนี้  Barber ยังได้เสนอข้อถกเถียงถึงหลักการสำคัญเกี่ยวกับประชาธิปไตย
ที่มีความแข็งแรง (Strong democracy) และมีเสถียรภาพในทำนองเดียวกันว่า ต้องสนับสนุน
ให้ประชาชนได้เข้าไปมีส่วนร่วมอย่างเข้มแข็งในทุกระดับ ประชาชนจะต้องมี “จิตสำนึกของ
ความเป็นพลเมือง” และมีการรวมตัวกันเป็นชุมชนที่เข้มแข็งขึ้นมาให้ได้ ดังนั้น จะเห็นได้ว่า
การที่สมาชิกในชุมชนท้องถิ่นได้เข้าไปมีส่วนร่วมทางการเมืองอย่างเข้มแข็งในทุกระดับ  
ด้วยความมีสำนึกและรับผิดชอบต่อหน้าที่ของพลเมือง คือปัจจัยสำคัญที่ช่วยสนับสนุนค้ำจุน
ให้เกิด “ชุมชนเข้มแข็ง” ขึ้นมาได้ และในท้ายยที่สุดชุมชนเข้มแข็งจะช่วยเสริมสร้างให้เกิด
ระบอบประชาธิปไตยที่มีเสถียรภาพ (Stable democracy) ทั ้งในระดับสังคมใหญ่หรือ
ระดับชาติได้ในท้ายที่สุดเช่นกัน 

นอกจากแนวคิดของนักวิชาการต่าง ๆ ที่กล่าวถึงประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่น
แล้ว ยังมีผลงานการศึกษาวิจัยที่น่าสนใจ อย่างเช่น การศึกษาเรื่อง “การสร้างประชาธิปไตย
ในระดับชุมชนท้องถิ่น” ของ Heller, Harilal  & Chaudhuri (2007) ในอินเดีย ที่พยายาม
สร้างสถาบันของชุมชนท้องถิ่นให้มีลักษณะของประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วม และมีการ
ออกแบบโครงสร้างและกระบวนการเพื่อขยายฐานการมีส่วนร่วมโดยตรงของประชาชนให้
มากที่สุด โดยเฉพาะในเรื่องการวางแผนและการจัดทำงบประมาณ ผลการศึกษาพบว่า ใน
การหาแนวคิดหรือวิธีการใหม่ของการสร้างประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นนั้น ไม่มีวิธีการ
ใดท่ีสำคัญมากไปกว่าการทบทวนและตรวจสอบการตั้งคำถามใหม่เรื่องการมีส่วนร่วมทางการ
เมือง นั่นคือต้องสามารถก้าวข้ามไปให้พ้นจากการให้ความสำคัญกับการมีส่วนร่วมทางการ
เมืองแบบเลือกตั้ง (Electoral participation) ไปสู่การเพิ่มให้ความสนใจและให้ความสำคัญ
กับ “การมีส่วนร่วมทางตรง” อันเป็นรูปแบบของการเข้าไปมีส่วนเกี ่ยวข้องกับปัญหา
สาธารณะโดยตรง โดยเฉพาะอย่างยิ่ง “การรณรงค์” (Campaign) ให้ประชาชนเข้ามามสี่วน



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

347 
 

ร่วมในการวางแผนเพื่อการกระจายอำนาจนั้นเป็นที่รับรู้กันว่า เสมือนหนึ่งเป็นพาหนะสำคัญ
ที่นำไปสู่การสร้างประชาธิปไตยที่มีความหมายอย่างลึกซึ้ง (Deepening democracy)  

การศึกษาของ Heller et al ยังชี ้ให้เห็นว่า ภาคประชาสังคม (Civil society)  
มีบทบาทสำคัญในการปรับปรุงความเข้มข้นและขอบเขตของประชาธิปไตยให้ดีขึ ้นได้  
ในระดับพื้นฐานท่ีสุดคือการสร้างพื้นที่ (Spaces) ให้เกิดการรวมตัวกันอย่างอิสระและมีความ
เจริญงอกงาม แต่ทว่าพื้นที่ (Spaces) ของการรวมตัวกันเช่นนี้จะต้องแยกออกจากการ
ควบคุมของรัฐ (State control) และแยกตัวออกจากโครงสร้างทางสังคมแบบเดิมที่เคยมี
บทบาทสำคัญ และต้องทำให้พื ้นที่ต่าง ๆ เหล่านี้มีความเชื ่อมโยงกับประชาชน (Public)  
ให้มากข้ึน 

ในส่วนของการศึกษาของ Blakeley (2005) ในประเทศสเปน ต้องการค้นหา 
ในขอบเขตที่ซึ่งระบบการปกครองได้ช่วยสนับสนุนอุ้มชูประชาธิปไตย (Governance fosters 
democracy) ผลการศึกษาพบว่า การทำให้องค์กรภาคประชาสังคมมีบทบาทที่เข้มแข็งใน
การเข้ามาช่วยเรื่องการปกครอง และการสร้างพื้นที่ใหม่ของการปรึกษาหารือ (New spaces 
of deliberation) ระหว่างรัฐและพลเมืองทั้งหลายเป็นสิ่งที่มีความสำคัญและจำเป็นอย่าง
มากต่อประชาธิปไตย 

จากผลการศึกษาวิจัยทำให้เราพบว่า การสร้างประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่น
ให้ประสบผลสำเร็จได้นั้น ต้องก้าวข้ามไปให้พ้นเรื่องการเลือกตั้งผู้บริหารท้องถิ่น ไปสู่การเพิ่ม
ให้ความสำคัญกับการมีส่วนร่วมทางการเมืองโดยตรงของประชาชน และการส่งเสริมให้
องค์กรภาคประชาสังคมมีบทบาทที่เข้มแข็งในการบริหารจัดการชุมชนท้องถิ่น เมื่อนำแนวคิด
ประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่มาสังเคราะห์เข้ากับผลการศึกษาวิจัย ทำให้ได้
ข้อสรุปว่า แนวคิดประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ เป็นแนวคิดที่ต้องการกระจาย
อำนาจไปสู่ระดับชุมชนท้องถิ่น และต้องการเสริมสร้างอำนาจให้กับประชาชนหรือชาวบ้านใน
ชุมชนท้องถิ่นนั้น ได้มีสิทธิมีส่วนในการกำหนดนโยบายและกำหนดความเป็นไปของชุมชน
ท้องถิ่นที่ตนเองอาศัยอยู่ อันจะทำให้เกิดชุมชนท้องถิ่นที่เข้มแข็งและยั่งยืน 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

348 
 

โดยสรุปแล้ว เมื่อนำแนวคิดประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่มาสังเคราะห์
เข้ากับผลการศึกษาวิจัย ทำให้ได้ข้อสรุปว่า ประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ เป็น
แนวคิดที่ต้องการกระจายอำนาจไปสู่ระดับชุมชนท้องถิ่นอย่างแท้จริง และต้องการเสริมสร้าง
อำนาจให้เกิดขึ้นกับประชาชนหรือชาวบ้านในชุมชนท้องถิ่นนั้น ได้มีสิทธิมีส่วนในการกำหนด
นโยบาย และกำหนดความเป็นไปของชุมชนท้องถิ่นที่ตนเองอาศัยอยู่ อันจะทำให้เกิดชุมชน
ท้องถิ่นที่เข้มแข็งและยั่งยืน มองในแง่นี้แล้วประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่   
จึงควรมีองค์ประกอบสำคัญดังต่อไปนี้ ได้แก่ 

1. ต้องทำให้อำนาจรัฐที่มีการรวมศูนย์และกระจุกตัวอยู่นั้น  มีการแตกตัว
และมีการกระจายออกไปสู่ชุมชนท้องถิ่นที่เป็นประชาชนหรือพลเมือง และกลุ่มองค์กรภาค
ประชาสังคมต่าง ๆ ที่อยู่ในชุมชนท้องถิ่นนั้นให้มากที่สุด ทั้งนี้  เพื่อเป็นเครือข่ายและเกราะ
ป้องกันความปลอดภัยให้กับประชาชนจากพลังของฝ่ายอำนาจนิยม และกลุ่มผู้มีอิทธิพล และ
ประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นต้องสามารถก้าวข้ามไปให้พ้นการติดกับดักอยู่กับ “การ
เลือกตั้งคณะผู้บริหารท้องถิ่น” และการบริหารงานในองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นเท่านั้น 

2. ประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นต้องมองหาวิธีการขยายฐานการมีส่วน
ร่วมทางการเมืองของประชาชนในระดับชุมชนท้องถิ ่นให้มากขึ ้น ซึ ่งสามารถกระทำได้
ดังต่อไปนี้ ประการแรก ด้วยการส่งเสริมให้เกิด “พลเมืองที่เข้มแข็ง” ที่กล้าเข้ามาควบคุม
กำกับให้นักการเมือง และเจ้าหน้าท่ีรัฐมีความรับผิดชอบต่อการปฏิบัติหน้าที่ของตน และกล้า
วิพากษ์วิจารณ์การดำเนินนโยบายที่ผิดพลาดทั้งของรัฐส่วนกลางและรัฐท้องถิ่น หรือนโยบาย
ที่สร้างผลกระทบในทางเสียหายต่อชุมชนท้องถิ่น รวมทั้งกลุ่มทุนและกลุ่มอิทธิพลที่เอารัดเอา
เปรียบสังคม อันจะทำให้ระบบการเมืองการปกครองมีความสุจริตและโปร่งใส ประการที่สอง 
การส่งเสริมให้องค์กรภาคประชาสังคมมีบทบาทที่เข้มแข็งในการบริหารจัดการชุมชนท้องถิ่น 
รวมทั้งการส่งเสริมให้เกิดค่านิยมการรวมกลุ่มกันเป็นองค์กรภาคประชาสังคมที่หลากหลายใน
ระดับต่าง ๆ ให้มากข้ึน เพื่อร่วมมือกันแก้ไขปัญหาพื้นฐานที่เกิดขึ้นในชุมชนท้องถิ่นอย่างเป็น
อิสระ เนื ่องจากระดับการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีสูงมากขึ้นนี้ จะช่วย



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

349 
 

เสริมสร้างขีดความสามารถของประชาชนในการตัดสินใจทางการเมืองที ่มีคุณภาพได้ 
ขณะเดียวกันต้องให้รัฐท้องถิ่นหรือองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นมีหน้าที่เป็นเพียง “พาหนะ”  
ที่ช่วยให้ประชาชนตามกลุ่มต่าง ๆ สามารถดำเนินกิจกรรมได้อย่างอิสระเมื่อชุมชนท้องถิ่นมี
ความเข้มแข็งก็จะส่งผลต่อประชาธิปไตยระดับชาติให้มีความเข้มแข็งยั่งยืนตามไปด้วย 

3. ประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นต้องทำให้เกิดกระบวนการร่วมคิด และ
ร่วมทำของคนในชุมชนท้องถิ่น อันจะนำมาสู่การเกิด “ปัญญาร่วมกัน” ของผู้คนในชุมชน
ท้องถิ่นนั้น ท้ายท่ีสุดจะทำให้มีประสิทธิภาพในการบริหารจัดการหรือต่อสู้กับปัญหาและช่วย
แก้ไขปัญหาของชุมชนท้องถิ่นได้ 

การศึกษาของ พรอัมรินทร์ พรหมเกิด และคณะ (2567ก.) ได้เสนอว่า องค์ประกอบ
สำคัญของความหมายเหล่านี้  ควรถูกนำมาทบทวนปรับปรุงเส ียใหม่ในการให้นิยาม
ความหมายเรื่อง “ประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นของไทย” ด้วย จากความหมายและ
ข้อสรุปของประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่นี้ เรายังเห็นได้ชัดว่า ประชาธิปไตยใน
ระดับชุมชนท้องถิ่นกับการปกครองส่วนท้องถิ่น (Local Government) มีความสัมพันธ์กัน 
แต่ทว่าการปกครองส่วนท้องถิ่นนั้นต้องให้สิทธิเสรีภาพแก่ประชาชนหรือพลเมืองในการ
จัดการดูแลชุมชน หรือให้อิสระแก่ประชาชนในการกำหนดวิถีชีวิตชุมชนหรือความเป็นไปของ
ชุมชนตนเองได้ ทั ้งนี้  เพื ่อตอบสนองต่อความต้องการภายในชุมชนท้องถิ ่นนั ้น ๆ และ
ประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นยังต้องประกอบไปด้วยกลุ่มคนที่มีความหลากหลาย  
และสามารถมีความคิดเห็นที่แตกต่างกันได้ แต่ทั้งนี้ก็ต้องมี “ค่านิยม” หรือเป้าหมายร่วมกัน 
เพื่อให้กลุ่มของประชาชน ต่าง ๆ เหล่านี้ สามารถมีอิทธิพลเหนือ “รัฐท้องถิ่น” และสามารถ
เข้ามาควบคุมกำกับหรือดูแลการตัดสินใจของรัฐท้องถิ่นได้  

อย่างไรก็ดี ก็มีนักคิดในสายอนุรักษ์นิยมบางคน เช่น Birch (2007) มีความเห็นต่าง
ไปว่า การมีสิทธิและเสรีภาพของประชาชนดังกล่าวมิได้หมายความว่า ประชาชนในชุมชน
ท้องถิ ่นจะเป็นอิสระจากอำนาจรัฐจนสามารถกระทำการต่าง ๆ ได้ตามที ่ต้องการ แต่
ประชาชนจำเป็นต้องมีความรับผิดชอบต่อหน้าที่ความเป็นพลเมือง นั่นก็คือการมีความ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

350 
 

กระตือรือร้นในการปกป้องสิทธิและผลประโยชน์ทั้งของตนเองและส่วนรวมด้วย แท้จริงแล้ว
ตามความหมายของนักวิชาการสายอนุรักษ์นิยมนี้ เป็นการกล่าวถึงว่าการใช้สิทธินั้นจะต้องถูก
กำกับด้วยหน้าที่เสมอไปนั่นเอง 

 
แนวทางในการเสริมสร้างและพัฒนาประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ 

แนวคิดทางสังคมวิทยาการเมืองเห็นว่า “สังคม” ใหญ่กว่า “รัฐ” และมีความสำคัญ
มากกว่า ดังนั้น จึงต้องสนับสนุนและให้ความสำคัญกับประชาชนในทุกระดับ ได้เข้ามามีส่วน
ร่วมในการแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นภายในสังคมหรือชุมชนท้องถิ่นด้วยตนเอง การเปิดโอกาสให้
ประชาชนได้เข้ามามีส่วนร่วมในการแก้ไขปัญหา และกำหนดอนาคตรวมทั้งวิถีชุมชนท้องถิ่น
ของตนเองได้นั้น ถือว่าเป็นสิ่งจำเป็นและยังทำให้สังคมและชุมชนท้องถิ่นมีความเข้มแข็งอีก
ด้วย และการดำเนินกิจกรรมเช่นนี้ยังถือได้ว่าเป็นกระบวนการพัฒนาประชาธิปไตยใน
ระดับพื้นฐาน (พรอัมรินทร์ พรหมเกิด, 2556; 2557ก.; 2565; 2567ก.; 2567ข.) 

ถ้าเดินตามแนวคิดนี้จะเห็นได้อย่างชัดเจนว่า เรื ่องการปกครองส่วนท้องถิ่นและ
ประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ ่นเป็นเรื ่องที ่ไม่สามารถแยกออกจากกันได้ เนื ่องจาก
องค์ประกอบสำคัญที่จะทำให้การปกครองส่วนท้องถิ่นเป็นประชาธิปไตยได้คือ การเปิดโอกาส
ให้ประชาชนได้เข้ามามีส่วนร่วมทางการเมืองในระดับชุมชนท้องถิ่นให้มากท่ีสุด องค์ประกอบ
ในข้อนี้ยังหมายถึง การที่ประชาชนสามารถเข้าไปมีส่วนรู้เห็นหรือมีส่วนในการตัดสินใจทาง
การเมืองในเรื่องสำคัญของชุมชน หรือมีส่วนร่วมในการดำเนินโครงการพัฒนาภายในชุมชน
ท้องถิ่นของตนเอง หรือการเข้าไปตรวจสอบการบริหารงานในองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น 
เพื่อให้เกิดความสุจริตและโปร่งใส หรือการทำให้ภาคประชาสังคมหรือภาคประชาชนมีความ
เข้มแข็ง แล้วสามารถเข้ามาควบคุมกำกับการทำงานขององค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นได้ซึ่งถือ
ว่ามีความสำคัญอย่างมาก และโดยเฉพาะอย่างยิ่งการทำให้ประชาชนสามารถกำหนดอนาคต
ของชุมชนท้องถิ่นด้วยตนเองได้นั้น แท้จริงแล้วคือหลักการสำคัญของประชาธิปไตยซึ่งเป็นท่ี



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

351 
 

ยอมรับกันทั่วไป (Frank, 2002) เราจึงอาจกล่าวได้ว่า ประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นเป็น
กลไกหรือเครื่องมือสำคัญต่อการปกครองส่วนท้องถิ่นอันเนื่องมาจากเหตุผลดังต่อไปนี้  

ประการแรก การปกครองส่วนท้องถิ่นคือ “หน่วยของการปกครองตนเอง” โดยคนท่ี
จะมาปกครองคือชาวบ้านหรือคนในชุมชนท้องถิ่นนั้นเอง ดังนั้น เมื่อพูดถึงการปกครองส่วน
ท้องถิ่นแล้วเราต้องไม่ลืมที่จะผนวกเอา “ประชาชนที่อาศัยอยู่ในชุมชนท้องถิ่นนั้น” เข้ามา
เป็นองค์ประกอบสำคัญ (Inclusive) หรือเป็นศูนย์กลางของการบริหารจัดการเสมอ และต้อง
พยายาม “เสริมสร้างอำนาจ” ให้เกิดขึ้นกับประชาชนด้วยวิธีการต่าง ๆ ซึ่งตามหลักการของ
ประชาธิปไตยก็กล่าวไว้อย่างชัดเจนแล้วว่า “ประชาธิปไตยคือการปกครองของประชาชน 
และโดยประชาชน”เพียงแต่ในการปกครองส่วนท้องถิ่นของไทยเรา ได้ละเลยหลักการ
ประชาธิปไตยเช่นนี้ไปโดยสิ้นเชิงกล่าวคือไม่ได้ทำให้อำนาจอยู่ในมือของประชาชน และไม่ได้
นำเอาประชาชนมาเป็นศูนย์กลางของการบริหารจัดการ แต่หน่วยการปกครองส่วนท้องถิ่น
ของไทยกลับตกอยู่ภายใต้อิทธิพลของระบบราชการจากศูนย์กลางท่ีไม่เป็นประชาธิปไตย 

ประการที่สอง หน่วยการปกครองส่วนท้องถิ่นยังมีหน้าที่ในการให้บริการสาธารณะ
แก่ชุมชนในด้านต่าง ๆ ซึ่งหน้าที่ในการให้บริการเหล่านี้ จะต้องมีการจัดลำดับความสำคัญ
ตามความต้องการของประชาชน แล้วจึงถูกกำหนดออกมาเป็นนโยบายเพื่อนำไปสู่การปฏิบัติ
ต่อไป โดยข้อเท็จจริงแล้วในแต่ละชุมชนท้องถิ่นย่อมมีลักษณะและระดับของความต้องการ 
ที่แตกต่างกันออกไป ดังนั้น การยินยอมให้ประชาชนได้ตัดสินใจเลือกและแสดงออก ซึ่งความ
ต้องการของตนเองได้อย่างอิสระ ลักษณะเช่นนี้ถือได้ว่าคือ “กระบวนการประชาธิปไตยที่
รากฐาน” และยังบ่งบอกถึงอำนาจที่มีอยู่ในมือของประชาชน ซึ่งสามารถกำหนดอนาคต
ชุมชนท้องถิ่นของตนเองได้ (Bucek & Smith, 2000) 

เมื่อประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่น คือเครื่องมือหรือกลไกสำคัญต่อการปกครอง
ส่วนท้องถิ่น ปัญหาจึงมีอยู่ว่า จะมีแนวทางในการเสริมสร้างและพัฒนาประชาธิปไตยในระดับ
ชุมชนท้องถิ่นให้เกิดขึ้นได้อย่างไร ตามแนวคิดสังคมวิทยาการเมืองเห็นว่า ปฏิบัติการของการ
เปลี ่ยนแปลงจากประชาชนไปสู ่ความเป็นพลเมืองได้นั ้น ต้องเริ ่มจากการเปลี ่ยนแปลง



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

352 
 

วัฒนธรรมทางการเมืองของชาวบ้าน จากเดิมที ่มีวัฒนธรรมทางการเมืองแบบคับแคบ 
(Parochial) กล่าวคือ เป็นวัฒนธรรมทางการเมืองที่ประชาชนขาดความสนใจ และขาดการ
รับรู้เรื่องราวในทางการเมือง ไม่คิดว่าตนเองมีความผูกพันกับระบบการเมือง และมีความ
สำนึกทางการเมืองระดับต่ำ รวมถึงบางคนอาจมีวัฒนธรรมทางการเมืองแบบไพร่ฟ้า 
(Subject) ที่พอมีความรู้ความเข้าใจเรื่องการเมืองอยู่บ้าง แต่ไม่สนใจที่จะเข้ามามีส่วนร่วม
ทางการเมือง ทำหน้าที่เพียงผู้เฝ้าดู หรือยอมรับและจำนนต่ออำนาจรัฐ ไม่ทำหน้าที่เรียกร้อง
หรือกดดันรัฐบาลแต่อย่างใด โดยต้องเปลี่ยนให้มาเป็นการมี “วัฒนธรรมแบบพลเมือง” 
(Civic culture) หรือ “วัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตย” (Democratic political 
culture) กล่าวคือเป็นผู้ที่สนใจเข้ามามีส่วนร่วมในกระบวนการทางการเมืองอย่างเข้มแข็ง 
ตระหนักถึงพลังและการมีสมรรถนะทางการเมืองของตนเองที ่สามารถนำไปสู ่การ
เปลี่ยนแปลงได้ เป็นพลเมืองที่มีความสำนึกรับผิดชอบต่อสังคมส่วนรวม กล้าวิพากษ์วิจารณ์
ต่อนโยบายรัฐที่ผิดพลาด และมีความเชื่อว่าผลประโยชน์ส่วนตนและผลประโยชน์สาธารณะ
ไม่สามารถแยกออกจากกันได้ (Almond & Verba, 1963; Kymlicka, 2001; พรอัมรินทร์ 
พรหมเกิด; 2557ข.) เป็นต้น 

นักสังคมวิทยาการเมือง เช่น Almond & Verba (1980) Bellah (1992) Inglehart 
& Wayne (2000) Putnam (1993) Dalton (2004) ต่างยอมรับกันว่า “วัฒนธรรมแบบ
พลเมือง” เช่นที่กล่าวมานี ้คือปัจจัยพ้ืนฐานสำคัญที่จะก่อให้เกิดประชาธิปไตยในระดับต่าง ๆ 
ทว่าการเสริมสร้าง “วัฒนธรรมแบบพลเมือง” ให้เกิดขึ้นได้นั้น เริ่มต้นจากต้องมีการเปิด 
“พ้ืนท่ีการเมืองภาคสาธารณะ”(Public sphere) หรือ “พ้ืนท่ีกลาง” ให้ประชาชนได้มีโอกาส
มาพูดคุย อภิปราย ถกเถียง และแลกเปลี่ยนความคิดเห็นกันได้อย่างอิสระและปลอดภัย 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งในประเด็นปัญหาสาธารณะทั้งที่เกิดในระดับชุมชนท้องถิ่นและปัญหาใน
ระดับประเทศชาติ โดยไม่ต้องเกรงกลัวว่าจะมีใครมาคอยควบคุมสอดส่องดูแล หรือมีการ
นำไปปรับทัศนคติและพฤติกรรม (พรอัมรินทร์ พรหมเกิด, 2557 ; 2565) การเปิดพื้นที่
การเมืองภาคสาธารณะหรือ “พื้นที่กลาง” ให้ประชาชนได้แสดงออกซึ่งความคิดเห็นทางการ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

353 
 

เมืองเช่นนี้ ถือว่าเป็นสิ่งท่ีมีความสำคัญและจำเป็นอย่างมากต่อประชาธิปไตย เพราะนอกจาก
จะช่วยให้ประชาชนได้มีโอกาสนำเอาปัญหาที่เกิดขึ้นทั้งในระดับชุมชนท้องถิ่น และปัญหา
ระดับประเทศชาติ มาพูดคุยและถกเถียงกันได้อย่างเปิดเผยแล้ว ปฏิบัติการนี้ยังเอื้อให้เกิด
วัฒนธรรมแบบพลเมืองอีกด้วย นักวิชาการบางท่านเช่น West (2005) ได้เสนอความเห็นใน
เชิงสนับสนุนปฏิบัติการนี้ไว้ว่า “ไม่มีประชาธิปไตยที่ไหนสามารถอยู่รอดได้โดยปราศจาก
วัฒนธรรมการถกเถียง การวิพากษ์วิจารณ์ การอภิปราย และการสานเสวนาหาทางออก
ร่วมกันในประเด็นปัญหาของสาธารณะที่เกี่ยวข้องกับชุมชนท้องถิ่นของตน”  

อย่างไรก็ดี เป็นที่ยอมรับกันโดยทั่วไปว่า การเสริมสร้างและการพัฒนาวัฒนธรรม
แบบพลเมืองหรือวัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตยให้เกิดกับประชาชนทั่วไปนั้น
ไม่ใช่เป็นเรื่องง่าย จึงต้องอาศัยสถาบันและองค์กรต่าง ๆ เข้ามาช่วยเหลือสนับสนุน อย่างเช่น 
สถาบันการศึกษาที่มีความตั้งใจจริงในการสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนท้องถิ่น องค์กร
ภาคร ัฐท ี ่ม ีบทบาทในการสร ้างความเข ้มแข ็งให ้ก ับช ุมชนท้องถ ิ ่น รวมทั ้ งองค์กร  
ภาคประชาสังคม อันได้แก่ องค์การพัฒนาเอกชน (เอ็นจีโอ) องค์กรภาคธุรกิจเอกชน สหภาพ
แรงงาน องค์กรทางศาสนา และสื่อมวลชน ฯลฯ เพื่อ เข้ามาช่วยกระตุ้นส่งเสริมและให้
การศึกษาด้วยการปลูกฝังให้ผู้คนเกิดวัฒนธรรมแบบพลเมือง ในกลุ่มคนที่มีวัฒนธรรมแบบ
พลเมืองนี้จะเกิด “จิตสำนึกแบบพลเมือง” ไปพร้อมกันด้วย และเมื่อผู้คนเกิดแนวคิดเช่นนี้
ขึ้นได้แล้ว พวกเขาก็จะเป็นตัวการขับเคลื่อนอย่างสำคัญที่ก่อให้เกิดการจัดตั้งกลุ่มหรือองค์กร
ภาคประชาชนหรือภาคประชาสังคมอื่น ๆ ในชุมชนท้องถิ่นตามมา สนั่น ชูสกุล (2560)  
เห็นว่า “ประชาชนจะเข้มแข็งได้ต้องมีการจัดตั้งองค์กรขึ้นมา การเติบโตอย่างเข้มแข็งของ
ภาคประชาชน คือคุณค่าและความหมายโดยตรงของประชาธิปไตยที่เราใฝ่หาและอยากให้
เกิดขึ้นจริงในบ้านเรา” โดยสรุปแล้ว กระบวนการเช่นนี้จะทำให้เกิดอำนาจของประชาชน 
และเกิดกระบวนการทางการเมืองแบบประชาธิปไตยในระดับรากฐานที่ชุมชนท้องถิ่น และใน
ท้ายที่สุดแล้ว ก็จะเป็นพลังสำคัญในการขับเคลื่อนเพื่อเปลี่ยนแปลงชุมชนท้องถิ่นไปสู่สิ่งที่
ดีกว่าได้  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

354 
 

มีข้อสังเกตว่า ในประเทศกำลังพัฒนาและประเทศยากจน หรือในประเทศที่กำลังมี
การเปลี่ยนผ่านจากเผด็จการไปสู่ประชาธิปไตยทั้งหลายนั้น บทบาทขององค์กรภาคที่สาม
หรือภาคประชาสังคม ได้แก่ องค์การพัฒนาเอกชน (เอ็นจีโอ) มูลนิธิ กลุ่มชมรม สมาคม หรือ
องค์กรที่ชาวบ้านจัดตั้งขึ้นมาเอง ล้วนมีส่วนสำคัญอย่างมาก ในการช่วย “เสริมสร้างอำนาจ” 
และเสริมสร้างความเข้มแข็งให้แก่ประชาชนและชุมชนท้องถิ่นได้ เนื่องจากองค์กรภาคที่สาม
เหล่านี้จะช่วยส่งเสริมให้เกิดปฏิบัติการร่วมกันของประชาชน ทั้งจากการสนับสนุนประชาชน
ให้เข้าร่วมในการรณรงค์ผลักดัน การเรียกร้องผลประโยชน์ให้กับสิทธิชุมชนท้องถิ่น และ
สนับสนุนการประท้วง ฯลฯ ซึ่งในท้ายที่สุดแล้ว จะช่วยทำให้ประชาชนที่เสียเปรียบหรือ
ผู้ด้อยโอกาสมีความรู้สึกมั่นใจในตนเอง มีความรู้สึกว่าตนเองมี “พลังอำนาจทางการเมือง”  
มีคุณค่าและมีเกียรติศักดิ ์ศรีเหมือนกับคนอื ่น ๆ ประสบการณ์ของการปฏิบัติเหล่านี้   
จะนำไปสู่การเสริมสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนท้องถิ่น และช่วยให้ประชาธิปไตยระดับ
ชุมชนท้องถิ่นพัฒนาได้ก้าวหน้ามากยิ่งข้ึนในอนาคตได้ (Fiszbein, 2000) 

โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การส่งเสริมและเปิดโอกาสให้องค์การพัฒนาเอกชน (เอ็นจีโอ)  
ได้เข้ามาทำงานในชุมชนท้องถิ่น จะช่วยกระตุ้นให้ประชาชนได้ตระหนักและมีความตื่นตัวใน 
“ความเป็นพลเมือง” มากขึ้น เมื ่อประชาชนมีความตื่นตัวและมีจิตสำนึกของความเป็น
พลเมือง ย่อมสร้างโอกาสหรือมีแนวโน้มที่จะก่อให้เกิดการรวมตัวจัดตั้งเป็นองค์กรภาค  
ประชาสังคมในรูปแบบต่าง ๆ ดังที่กล่าวมาแล้ว การมีจำนวนและปริมาณที่เพิ่มมากขึ้นของ
องค์กรเหล่านี้ ยิ่งเป็นการเสริมสร้างความเป็นประชาธิปไตยให้เกิดขึ้นในระดับชุมชนท้องถิ่น
ได้มากยิ่งขึ้นเท่านั้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งในกรณีของประเทศกำลังพัฒนา องค์กรภาคประชา
สังคมต่าง ๆ เหล่านี้จะมีบทบาทสำคัญ เช่น การช่วยทำหน้าที่ในการปกป้องสิทธิและวิถีชีวิต
บางอย่างของชุมชน รวมทั้งการช่วยส่งเสริมการมีส่วนร่วมของประชาชนในเรื่องต่าง ๆ จนมี
การกล่าวกันว่าในประเทศกำลังพัฒนาการดำเนินงานขององค์กรเหล่านี้ ได้ทำหน้าที่สำคัญ
แทนพรรคการเมืองแนวอนุรักษ์นิยมที่อ่อนแอในการช่วยปกป้องสิทธิชุมชน รวมทั้ง ช่วย
ปกป้องประชาชนตามกลุ่มต่าง ๆ ในชุมชนท้องถิ่นที่ถูกคุกคามจากกลุ่มอิทธิพลในคราบของ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

355 
 

อำนาจรัฐ นักการเมือง ข้าราชการ และอำนาจของกลุ่มทุน เพื่อต้องการเข้ามาแสวงหา
ทรัพยากรและผลประโยชน์จากชุมชนท้องถิ่นนั้น ๆ (Bucek & Smith, 2000)  

เราจึงเห็นได้ว่า การเสริมสร้างประชาชนให้มี “วัฒนธรรมแบบพลเมือง” หรือ
วัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตย ถือได้ว่ามีความสำคัญอย่างมาก และในทางทฤษฎี
ยังยอมรับกันว่า เป็นปัจจัยพื้นฐานที่มีความจำเป็นต่อการพัฒนาประชาธิปไตยให้เกิดขึ้นกับ
ชุมชนท้องถิ่น ทั้งนี้ เป็นเพราะในกลุ่มคนที่มีวัฒนธรรมแบบพลเมืองเหล่านี้จะรู้ว่า ตนเองมี  
ชุดของสิทธิและหน้าที่บางอย่างติดตัวอยู่ (Almond & Verba, 1963) ในวัฒนธรรมแบบ
พลเมืองแบบนี้ นอกจากเป็นเรื่องของการตระหนักรู้ที่มากไปกว่าความเข้าใจว่า “ความเป็น
พลเมือง” ซึ่งหมายถึง การไปใช้สิทธิออกเสียงเลือกตั้ง การเสียภาษี การเกณฑ์ทหาร หรือการ
ปฏิบัติตามคำสั่งของรัฐ ฯลฯ แล้วเท่านั้น แต่ทว่าตามความหมายนี้ ยังหมายถึง การเป็น
พลเมืองที่มีจิตสำนึก มีความตื่นตัวรู้ร้อนรู้หนาวต่อปัญหาบ้านเมอืง กล้าโต้แย้งคัดค้าน กล้าตั้ง
คำถาม และกล้าวิพากษ์วิจารณ์ต่อการดำเนินนโยบายทั้งของภาครัฐและธุรกิจเอกชนที่ไม่
ถูกต้องชอบธรรม พร้อมที่จะเข้าไปมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางการเมืองระดับชุมชนท้องถิ่น 
รวมทั้งกิจกรรมที่เป็นประโยชน์ต่อสาธารณะอย่างไม่ลังเลอีกด้วย (พรอัมรินทร์ พรหมเกิด, 
2567ข.) 

นอกจากแนวทางการเสริมสร้างและการพัฒนาประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่น
สมัยใหม่ ที่เริ่มต้นจากปฏิบัติการให้ประชาชนมีวัฒนธรรมแบบพลเมืองที่มีความกระตือรือร้น
ดังได้กล่าวมาแล้ว ผู้เขียนเห็นว่าเรายังอาจเสริมสร้างและพัฒนาประชาธิปไตยระดับชุมชน
ท้องถิ่นสมัยใหม่ได้อีกด้วยการใช้ “นวัตกรรมทางสังคม” ในรูปแบบต่าง ๆ โดยมีเป้าหมาย
เพื่อเพ่ิมระดับการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนให้มากข้ึน รวมทั้งการปรับปรุงให้การ
ดำเนินงานภายในชุมชนท้องถิ่นมีความโปร่งใส และการสนับสนุนให้เกิดความรู้สึกของการ
ผูกพันกับชุมชนมากยิ่งขึ ้น (Sense of community engagement) ซึ ่งสามารถกระทำได้
ดังต่อไปนี้ 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

356 
 

1) การนำแพลทฟอร์มและเครื่องมือทางดิจิตอลในรูปแบบต่าง ๆ มาใช้ เพื่อช่วยให้
ประชาชนสามารถเข้ามามีส่วนร่วมในกระบวนการตัดสินใจ หรือการใช้สิทธิออกเสียงใน
ประเด็นปัญหาสำคัญของชุมชนท้องถิ่น รวมทั้งในรูปการประเมินผลการดำเนินงานหรือ
กิจกรรมของชุมชนท้องถิ่น 

2) การขยายฐานการให้การศึกษาและการรับรู ้เร ื ่องราวของชุมชนให้มากขึ้น 
(Community outreach and education) ซึ่งอาจทำได้ด้วยการจัดทำโครงการให้การศึกษา
เรียนรู ้แก่ประชาชนในเรื ่องความสำคัญของประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ ่นและการ
ปกครองส่วนท้องถิ่น รวมทั้งความสำคัญของการที่ประชาชนต้องเข้ามามีส่วนร่วมอย่าง
เข้มแข็งในการปกครองส่วนท้องถิ่น สำหรับในประเด็นนี้ อาจมีการจัดฝึกอบรมเชิงปฏิบัติการ 
หรือมีการจัดสัมมนาพูดคุยกันถึงเรื่องประเด็นปัญหาของชุมชนท้องถิ่น และการส่งเสริมให้มี
รูปแบบการพูดคุยสนทนากันถึงปัญหาของชุมชนท้องถิ่น ระหว่างประชาชนและเจ้าหน้าท่ีของ
องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น รวมทั้งองค์กรภาคประชาสังคมในรูปของการมีพื้นที่การเมืองภาค
สาธารณะหรือ “พ้ืนท่ีกลาง” เป็นต้น 

3) สนับสนุนให้การดำเนินงานของท้องถิ ่นม ีความโปร ่งใสมากขึ ้น (Promote 
transparency) ด้วยการเปิดเผยข้อมูลขององค์การปกครองส่วนท้องถิ่นอย่างตรงไปตรงมา 
และทำให้ประชาชนสามารถเข้าถึงข้อมูลได้ง่าย รวมทั้งการสนับสนุนให้มีเครื ่องมือหรือ  
แอปพลิเคชันที่ช่วยให้ประชาชนสามารถทำความเข้าใจในเรื่องประเด็นหรือปัญหาสำคัญของ
ชุมชนท้องถิ่นได้มากยิ่งขึ้น 

4) การสร ้ างกระบวนการจ ัดทำงบประมาณแบบม ีส ่ วนร ่ วม ( Implement 
participatory budgeting processes) ที ่เปิดโอกาสให้ประชาชนได้แสดงความคิดเห็นได้
โดยตรงในเรื่องการจัดสรรงบประมาณของชุมชนท้องถิ่น 

5) การสร้างตัวแบบการตัดสินใจที่นำไปสู่การสร้างความร่วมมือกัน (Embrace 
collaboration decision – making models) โดยมีประชาชน องค์กรชุมชน และองค์กร
ปกครองส่วนท้องถิ่น เพื่อให้เกิดการร่วมมือกันทำงานในการแก้ไขปัญหา และการวางแผนเพื่อ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

357 
 

อนาคตของชุมชนท้องถิ่น ในตัวแบบของการร่วมมือกันนี้ยังอาจมีการสร้างเครือข่ายและความ
ร่วมมือกันเพิ่มมากขึ้นระหว่างองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น องค์การไม่แสวงหากำไรหรือ
องค์กรภาคประชาสังคม องค์การด้านการศึกษาและวิชาการ หน่วยงานของรัฐบาลกลาง 
องค์กรภาคธุรกิจเอกชน และกลุ่มคนต่าง ๆ ภายในชุมชน เพื่อร่วมมือกันปฏิบัติการในปัญหา
หรือสิ่งท่ีท้าทายอันจะนำไปสู่การช่วยกันพัฒนาความเข้มแข็งของชุมชนท้องถิ่น 

6) การใช้ช่องทางการสื่อสารหลายทาง (Use various communication channels) 
อย่างเช่น จดหมายข่าว โซเชียลมีเดีย เว็บไซต์ต่าง ๆ หรือจัดตั้งคณะกรรมการรายงานข่าว
ของชุมชน (Community bulletin boards) ฯลฯเพื่อการเผยแพร่ข้อมูลข่าวสารในเรื ่อง
กิจกรรมของการปกครองส่วนท้องถิ่นและการพัฒนาชุมชน ทั้งในเรื่องนโยบายและเหตุการณ์
สำคัญต่าง ๆ รวมทั้งการรายงานข่าวสารความเคลื่อนไหวและให้ความรู้แก่ประชาชนได้รับ
ทราบ 

7) การจัดให้ม ีหล ักส ูตรการศึกษาเพ ื ่อ  “สร ้างความเป ็นพลเมือง” (Civic 
education) ในโรงเรียนให้แก่เด็กนักเรียนนับตั้งแต่วัยเยาว์ ทั้งนี้  เพื่อสร้างสำนึกของความ
เป็นพลเมือง และเพื่อช่วยสนับสนุนและสร้างความเข้าใจเรื่องหลักการประชาธิปไตยและ
ความรับผิดชอบของพลเมือง ทั้งหมดนี้เพื่อเป็นการปูทางนำไปสู่การดึงพลังของเยาวชนและ 
คนรุ่นใหม่ ให้ได้มีโอกาสในการเข้ามามีส่วนร่วมในกิจกรรมการแก้ไขปัญหาของชุมชนท้องถิ่น
ต่อไปในอนาคต 

การผสมผสานของนวัตกรรมทางสังคมเหล่านี้ นอกจากจะช่วยเสริมสร้างและพัฒนา
ให้ประชาธิปไตยในระดับชุมชนท้องถิ่นเข้มแข็งขึ้นแล้ว ยังช่วยสนับสนุนให้สมาชิกในชุมชนได้
เข้ามามีส่วนร่วมในกิจกรรมของชุมชนท้องถิ่นได้มากยิ่งขึ้นอีกด้วย ขณะที่ในโลกความเป็นจริง
ของชุมชนท้องถิ่นไทย ยังห่างไกลจากข้อเสนอเช่นนี้เป็นอย่างมาก ผลที่ตามมาคือแนวคิดเรื่อง
ประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่จึงไม่สามารถหยั่งรากลึกลงได้ และยังทำให้อำนาจ
ในการกำหนดวิถีชีวิตชุมชนท้องถิ่นไม่ได้เป็นของประชาชนอย่างแท้จริง 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

358 
 

ใน “สังคม” ที่เป็นประชาธิปไตยซึ่งเป็นมากกว่า “รัฐ” ที่เป็นประชาธิปไตย” ได้
ยืนยันหลักการในการให้อำนาจแก่ประชาชนสามารถเข้ามามีส่วนร่วมอย่างมีความหมาย ใน
ทุกการตัดสินใจที่ส่งผลกระทบต่อชุมชนท้องถิ่นและต่อการมีชีวิตของพวกเขา ข้อดีของ
ประชาธิปไตยคือการให้สิทธิเสรีภาพที่เปิดกว้างทั้งในด้านการพูด และการแสดงออกและให้
คุณค่าของประชาชนในฐานะที่เป็น “มนุษย์”คนหนึ่งที่สามารถกำหนดชะตาชีวิตของตนเอง 
และกำหนดวิถีชีวิตชุมชนท้องถิ่นที่ตนอยู่อาศัยได้ (Self determination) ทั้งนี้เพื่อความเจริญ
งอกงามของมนุษย์คนนั้นและชุมชนท้องถิ่นประชาธิปไตยยังเป็นระบบที่เอื้อให้คนมาตัดสินใจ
ร่วมกัน โดยเฉพาะอย่างยิ่งในปัญหาหรือสิ่งท่ีประชาชนต้องการเพื่อจะได้บรรลุถึงคุณค่าความ
เป็นมนุษย์ด้วยกัน (เสริน ปุณณะหิตานนท์, 2555) เมื่อเป็นเช่นนี้จึงมีความจำเป็นอย่างยิ่งที่
ประชาชนจะต้องเข้ามามีส่วนร่วมในปฏิบัติการ และการตัดสินใจในเรื่องสาธารณะที่กระทบ
ต่อวิถีชีวิตของพวกเขาด้วยกัน หลักการประชาธิปไตยยังให้ความเคารพในเกียรติศักดิ์ศรีและ
คุณค่าของความเป็นมนุษย์ โดยเฉพาะคนตัวเล็กตัวน้อยและผู้ที่เสียเปรียบที่อาศัยอยู่ในสังคม 
และในชุมชนท้องถิ่นนั้นที่ต้องได้รับความเอื้อเฟื ้อและเห็นอกเห็นใจ นี ่คือเป้าหมายและ
แนวทางทั้งหมดในการเสริมสร้างและพัฒนาประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ 
 
บทสรุป 

บทความวิชาการนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อต้องการสำรวจแนวคิดเรื่องประชาธิปไตยระดับ
ชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ ผลการศึกษาพบว่า แม้ว่าประวัติศาสตร์การศึกษาเรื่องประชาธิปไตย
ระดับชุมชนท้องถิ่นจะมีมายาวนาน แต่ในโลกวิชาการปัจจุบันข้อถกเถียงล่าสุดของนักวิชาการ
ที่สนในประเด็นนี้ มีแนวโน้มให้ความสำคัญกับตัวแบบเรื ่องการขยายฐานการมีส่วนร่วม
ทางการเมืองของประชาชนให้มากขึ้น รวมทั้งยังต้องการเสริมสร้างอำนาจแท้จริงให้เกิดขึ้นกับ
ประชาชนที่อาศัยอยู่ในชุมชนท้องถิ่นนั้น เพื่อให้ได้มีสิทธิมีส่วนร่วมในการกำหนดวิถีชีวิต
ชุมชนท้องถิ่นของตนเอง ซึ่งแท้จริงแล้วก็คือรูปแบบหน่ึงของประชาธิปไตยทางตรง ที่ต้องการ
เสริมสร้างอำนาจให้เกิดขึ ้นกับประชาชน ได้มีสิทธิมีส่วนในการกำหนดนโยบาย รวมทั้ง



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

359 
 

กำหนดความเป็นไปของชุมชนท้องถิ่นที่ตนเองอาศัยอยู่ได้นั่นเอง ประชาธิปไตยระดับชุมชน
ท้องถิ่นสมัยใหม่ ยังมองหาวิธีการขยายฐานการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนให้มาก
ขึ้น ตามตัวแบบดังกล่าวเชื่อกันว่าจะทำให้ชุมชนท้องถิ่นมีความเข้มแข็งมากขึ้น และตามตัว
แบบนีย้ังคงโต้แย้งการรวมศูนย์อำนาจรัฐไว้ที่ส่วนกลาง เนื่องจากเห็นว่าจะทำให้ชุมชนท้องถิ่น
อ่อนแอ และการรวมศูนย์อำนาจในตัวมันเองทำให้เกิดการใช้อำนาจโดยเผด็จการและพลการ
ได ้ง ่าย และในท้ายที ่ส ุด  กระบวนการตัดส ินใจที ่ม ีการรวมศูนย์อำนาจมากเกินไป 
จะบ่อนเซาะทำลายความสามารถในการอยู่รอดของประชาธิปไตยได้ 

เมื่อหันมามองในบริบทของสังคมไทย รากฐานของสังคมการเมืองไทยดั้งเดิมที่ได้รับ
อิทธิพลมาจากระบบศักดินา รวมทั้งการปกครองแบบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ และระบบ
อุปถัมภ์ ทำให้โครงสร้างความสัมพันธ์ทางสังคมของผู ้คนเป็น  “ความสัมพันธ์แนวดิ ่ง”  
ผลตามมาคือทำให้ประชาชนสยบยอมต่อผู้มีอำนาจ และวางตัวนิ่งเฉยในเรื่องทางการเมือง 
นอกจากนั้นแล้ว ยังทำให้การรวมตัวกันของภาคประชาสังคมหรือภาคประชาชนไม่เข้มแข็ง 
และในท้ายที่สุด ทำให้ “รัฐ” มีอำนาจเหนือ “ภาคสังคม” และ “ชุมชนท้องถิ่น” ตลอดมา 
และจากอิทธิพลของโครงสร้างทางสังคมการเมืองแบบดั้งเดิมเช่นนี้ ยังทำให้เกิดระบบ  
“รัฐราชการรวมศูนย์อำนาจ” ไว้ท่ีส่วนกลางอย่างเข้มแข็ง แม้ว่าในสังคมยุคหลังจะมีการเปิด
โอกาสให้ประชาชนได้เข้ามามีส่วนร่วมในกิจกรรมต่าง ๆ ของชุมชนท้องถิ่นอยู่บ้าง แต่ก็ไม่ใช่
เป็นการมีส่วนร่วมอย่างอิสระ หากแต่ยังอยู่ภายใต้การสังกัดหรือการกำกับดูแลชี้นำโดย
เจ้าหน้าที่รัฐ (พรอัมรินทร์ พรหมเกิด, 2567ก.) ดังนั้น การที่จะขยายฐานการมีส่วนร่วม
ทางการเมืองของประชาชนให้มากขึ้น  รวมทั้งความพยายามในการเสริมสร้างอำนาจแท้จริง
ให้เกิดขึ้นกับประชาชนที่อาศัยอยู่ในชุมชนท้องถิ่นนั้น ๆ เพื่อให้ได้มีสิทธิมีส่วนร่วมในการ
กำหนดวิถีชีวิตชุมชนท้องถิ่นของตนเองตามตัวแบบประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ 
ก็ยังเป็นอุดมคติและยังเป็นเรื่องท่ีห่างไกลจากความเป็นจริงอยู่มากในสังคมไทย  

อย่างไรก็ดี ในบทความนี้ได้เสนอแนวทางการเสริมสร้างและการพัฒนาประชาธิปไตย
ระดับชุมชนท้องถิ่น ด้วยการเริ่มต้นจากปฏิบัติของการเปลี่ยนแปลงประชาชนให้มีวัฒนธรรม



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

360 
 

แบบพลเมือง หรือมีวัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตย กล่าวคือต้องทำให้ประชาชน
เป็นผู้สนใจเข้ามามีส่วนร่วมในกระบวนการทางการเมืองที่เข้มแข็ง และเป็นผู้ตระหนักถึงพลัง
และสมรรถนะทางการเมืองของตนเอง ว่าสามารถนำไปสู ่การเปลี่ยนแปลงได้ แต่ทว่า
วัฒนธรรมแบบพลเมืองจะเกิดขึ้นได้นั้นต้องมี “พื้นที่การเมืองภาคสาธารณะ” หรือ “พื้นที่
กลาง” ที่เปิดโอกาสให้ประชาชนได้มาพูดคุย อภิปราย และถกเถียงปัญหาในเรื่องสาธารณะ 
ทั้งในระดับชุมชนท้องถิ่น และระดับชาติได้อย่างอิสระและปลอดภัย นอกจากน้ันแล้ว ในการ
เสริมสร้างและพัฒนาประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นสมัยใหม่ ยังสามารถกระทำได้ด้วยการ
ใช้นวัตกรรมทางสังคมในรูปแบบต่าง ๆ โดยมีเป้าหมายเพื่อยกระดับการมีส่วนร่วมทางการ
เมืองของประชาชนซึ่งเป็นคนตัวเล็กตัวน้อยให้มากขึ้น ท้ังนี้ เพราะการมีส่วนร่วมทางการเมือง
ของประชาชนในระดับชุมชนท้องถิ่น เท่ากับเป็นการเปิดโอกาสให้ประชาชนได้มีสนามฝึกและ
มีปฏิบัติการเกี่ยวกับอำนาจและการปกครองตนเอง อันถือได้ว่าคือแก่นแท้ของประชาธิปไตย 
 
รายการอ้างอิง 
ประจักษ์ ก้องกีรติ. (2562). ประชาธิปไตย หลากความหมาย หลายรูปแบบ. (พิมพ์ครั้งท่ี 2) 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ศยาม. 
พรอัมรินทร์ พรหมเกิด. (2556). สังคมวิทยาการเมือง. (ฉบับปรับปรุง). ขอนแก่น : โรงพิมพ์

มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
พรอัมรินทร์ พรหมเกิด. (2557ก.). วัฒนธรรมทางการเมืองกับการพัฒนาประชาธิปไตย. วารสาร

มนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์. 31(3), 63 - 96. 
พรอัมรินทร์ พรหมเกิด. (2557ข.). การพัฒนาประชาธิปไตยกับการสร้างวัฒนธรรมทาง

การเมืองแบบประชาธิปไตย.รัฐสภาสาร. 62(7), 10 - 43. 
พรอัมรินทร์ พรหมเกิด. (2565). ประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่น: มุมมองทางสังคมวิทยา

การเมือง. ทางอีศาน. 117(10), 20-23. 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

361 
 

พรอัมรินทร์ พรหมเกิด. (2567ก). การปรับปรุงทบทวนและการให้นิยามความหมายใหม่เรื่อง
ประชาธิปไตยระดับชุมชนท้องถิ่นของไทย. วารสารพระปกเกล้า. 22(1), 20-43. 

พรอัมรินทร์ พรหมเกิด. (2567ข). สังคมวิทยาการเมือง . (พิมพ์ครั ้งที ่ 3) กรุงเทพฯ :  
ภาพพิมพ์.  

เสริน ปุณณะหิตานนท์. (2555). ประชาธิปไตย: มุมมองของนักสังคมวิทยาการเมือง. วารสาร
สังคมศาสตร์. 8(1), 9-65. 

รติกร กีรติ. (2543). ปรัชญาความคิดของคานธี. (แปล). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์สมิต. 
สนั่น ชูสกุล. (2560). แก่นชีวิต ความคิดฝัน สนั่น ชูสกุล. กรุงเทพฯ: ทางอีศาน. 
Almond,  G. A. & Verba,  S. ( 1963) .  The Civic Culture: Political Attitudes and 

Democracy in Five Nations. Boston: Little, Brown & Company. 
Almond, G. A. & Verba, S. (1980). The Civic Culture Revisited. Boston. MA: Little, 

Brown. 
Barber, B. R. (2003). Strong Democracy: Participatory Politics for a New Age. 

London: University of California Press. 
Bellah, R. N., Madsen, R., Sullivan, W. M., Swidler, A. & Tipton, S.M. ( 1992) .  

The Good Society. New York: Vintage Books Random House,  
Blakeley, G. (2005). Local Governance and Local Democracy: The Barcelona 

Model. Local Government Studies. 30(2), 149 - 165. 
Birch, A. (2007). The Concepts & Theories of Modern Democracy. (3rd Edition). 

London: Routledge. 
Bucek, J. & Smith, B. (2 0 0 0 ) .  New approaches to local democracy: direct 

democracy participation and the ‘third sector’. Environment and 
Planning C: Government and Policy. 18, 3 - 16. 

https://www.google.co.th/search?tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Benjamin+R.+Barber%22
https://www.google.co.th/search?tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Benjamin+R.+Barber%22


วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

362 
 

Dalton, R. (2004). Democratic Challenges, Democratic Choices. Oxford: Oxford 
University Press. 

Fiszbein, A. (2000). Public-Private Partnerships as a Strategy for Local Capacity 
Building: Some Suggestive Evidence from Latin America. In P. Collins (Ed.), 
Applying Public Administration in Development: Guideposts to the 
Future (1029-1043). Chichester: Wiley. 

Frank, C. (2002 ) .  Theories of Democracy: A Critical Introduction. London: 
Routledge. 

Heller, P. Harilal, K. N. & Chaudhuri S. (2007). Building Local Democracy: Evaluating 
the Impact of Decentralization in Kerala, India. World Development. 35(4), 
266 - 648. 

Inglehart, F. R. & Wayne, F. B. (2000). Modernization, Cultural Change, and the 
Persistence of Traditional Values. American Sociological Review,  65 ( 1 ) , 
19-51. 

Janowitz, M. (1980), The Community Press in an Urban setting. The Social 
elements of Urbanism. (2nd Edition). Chicago: University of Chicago Press. 

Kymlicka, W. (2001). Contemporary Political Philosophy: An Introduction. (2nd 
Edition). Oxford: Oxford University Press. 

Phillips, A. (1996). Why does local Democracy Matter? In Lawrence Pratchett & 
David Wilson. (eds). Local Democracy and Local Government. London: 
MACMILLAN press LTD. 173 - 189. 

Phillips, A. (2006). " Really" equal: opportunities and autonomy. Journal of 
political philosophy, 14(1), 18 - 32. 

https://www.amazon.com/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Morris+Janowitz&text=Morris+Janowitz&sort=relevancerank&search-alias=books


วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

363 
 

Putnam, R. (1993). Making Democracy Work. Princeton, NJ: Princeton University 
Press. 

Smith, B. C. (2000). The concept of an `enabling' local authority. Environment 
and Planning C: Government and Policy. 18, 79 - 94. 

West,  C. ( 2005 ) .  Democracy Matter: Winning the Fight Against Imperialism. 
New York: Penguin Random House. 

Wollmann, H. (2000). Local government systems: from historic divergence towards 
convergence? Great Britain, France and Germany as (comparative) cases in 
point. Environment and Planning C: Government and Policy. 18, 33-55. 

 


