
วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

32 

 

“ความเชื่อปู่ผ่าน” กับความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ-สังคมของชุมชน 
บ่อพันขันอำเภอสุวรรณภูมิ  จังหวัดร้อยเอ็ด หลังปี 2524-2560 

“Chaw Poo-Phan”: The Socio-economic Changes of the 
Communities around Bo Phan Khan in Suwannaphum District, 

Roi Et Province during 1981-2017 
  

นราวิทย์  ดาวเรือง1 

Narawit Daorueang1  
 

Received: August 25, 2023 

               Revised: May 25, 2024     

                                                             Accepted: July 2, 2024 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี ้ต้องการแสดงให้ เห็นถึงความเปลี ่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ -สังคม  
ที่เกิดขึ้นจากโครงการพัฒนาต่าง ๆ ของรัฐซึ่งมีส่วนสำคัญอย่างยิ่งที่ทำให้ความเช่ือปู่ผ่าน
แปรเปลี่ยนไปอย่างมีพลวัต ด้วยวิธีการศึกษาแบบประวัติศาสตร์  พบว่าก่อนเข้าสู่ปี 
2524 ความเช่ือปู่ผ่านมีบทบาทในฐานะผีผู้ดูแลบ่อเกลือและดูแลความสงบสุขของชุมชน
ที่อาศัยอยู่รอบ ๆ บ่อพันขันและชุมชนอื่น ๆ ที่เดินทางมาทำเกลือ เช่น ชุมชนในพื้นที่

 
1 อาจารย์ประจำภาควิชาประวัติศาสตร์  คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหาสารคาม 
(Lecturer at the Department of History Faculty of Humanities and Social Sciences 
Mahasarakham University) Email: narawit131976@gmail.com 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

33 

 

อำเภอพนมไพร อำเภอสุวรรณภูมิ จังหวัดร้อยเอ็ด และอำเภอราษีไศล จังหวัดศรีสะเกษ  
เป็นต้น ต่อมาในปี 2524 หลังจากการก่อสร้างชลประทานกั้นลำน้ำเสียว ทำให้น้ำท่วม
ขังบ่อเกลือและกลายเป็นแอ่งน้ำขนาดใหญ่   ส่งผลให้ชุมชนไม่สามารถผลิตเกลือได้อีก
ต่อไป พลังศักดิ์สิทธิ์ของความเชื่อปู่ผ่านจึงเริ่มคลายตัวลงและเปลี่ยนบทบาทไปเป็น
ผู้ดูแลแหล่งน้ำแทน อย่างไรก็ดีนับตั้งแต่หลังปี 2550  พลังศักดิ์สิทธิ์ของปู่ผ่านได้แผ่
ขยายในบริเวณที่กว้างขวางออกไปอีกครั้ง ภายใต้บริบทการท่องเที่ยวโดยชุมชนท้องถิ่น 
เจ้าปู่ผ่านจึงมีบทบาทใหม่ในฐานะความเชื่อที่ดลบันดาลให้เกิดความสำเร็จแห้งชีวิต  
ลาภ ยศ ช่ือเสียงแก่ชีวิตผู้คน นอกจากนี้ความเช่ือเจ้าปู่ผ่านยังถูกใช้เพื่อต่อสู้ต่อรองของ
ชุมชน รัฐราชการ ผู้นำทางพิธีกรรม  คณะสงฆ์ อย่างซับซ้อน   
คำสำคัญ: เจ้าปู่ผ่าน, บ่อพันขัน, พลังศักดิ์สิทธิ์ 
 
Abstract 

This article wants to show socio-economic change. arising from various 
development projects of the state, which play an important role in making a 
local belief of Chaw Poo-Phan  change dynamically with a historical study 
method employed, It was found that before 1981 , Poo-Phan's belief played a 
role as a ghost who took care of salt wells and looked after the peace of 
communities living around Bo Phan Khan and other communities who came to 
make salt such as communities in Phanomprai and Suwannaphum district, Roi 
Et Province and Rasisalai district Sisaket Province. Later, in 1 9 8 1 , after the 
construction of irrigation to block the Siaw river causing the salt ponds to flood 
and became a large basin, As a result, the community could no longer produce 
salt. The holy power of the Poo-Phan's faith began to loosen and changed a 
role as the keeper of the water source instead. However, since  2 0 0 7 , Chaw 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

34 

 

Poo-Phan's divine power had once again spread over a wide area. Under the 
context of tourism by local communities Chaw Poo-Phan therefore has a new 
role as a belief that inspires success in life, fortune, rank, and fame in people's 
lives. In addition, the Chaw Poo-Phan belief is used as bargaining power for the 
community to negotiate with bureaucracy, ritual leaders, and the Buddhist 
clergy in complex ways. 

Keyword: Chaw Poo-Phan, Bo Phan Khan, Holy Power  
 
บทนำ 

บริเวณที่เรียกว่า “บ่อพันขัน” มีความสำคัญทางประวัติศาสตรใ์นฐานะที่เป็นส่วนหนึ่ง
ของเมืองโบราณ“นครจำปาขัน” ปรากฏหลักฐานสำคัญทางด้านโบราณคดโีดยเฉพาะฐานโยนี
ที่จารึกด้วยอักษรปัลลวะ  ที่กล่าวถึงพระเจ้าจิตเสนกษัตริย์พระองค์หนึ่งที่มีความสำคัญในยุค
สมัยของอาณาจักรเจนละ  ทั้งนี้เอกสารโบราณของจีนก็ได้กล่าวถึงเมืองที่ตั้งอยู่บริเวณ ลุ่มน้ำ
มูน-ชีว่า “เจนละ”เช่นเดียวกัน (นิวัต  กองเพียร,2550:21) ความสำคัญอีกประการหนึ่งคือ
การเป็นศูนย์กลางการผลิตและส่งออกเกลือสินเธาว์ที่สำคัญแห่งเขตภาคตะวันออกเฉียงเหนือ 
(“บ่อพันขัน” บ่อเกลือดึกดำบรรพ์ 2500 ปีมาแล้วที่ทุ่งกุลาร้องไห้ในอีสาน,2549: 34)  จาก
ความสำคัญดังกล่าวทำให้มีกลุ ่มคนอพยพเคลื ่อนย้ายเข้ามาตั ้งถิ ่นฐานรอบ ๆ บริเวณ 
บ่อพันขันเป็นจำนวนมากและดำเนินกิจกรรมการผลิตเกลือสินเธาว์อย่างเป็นล่ำเป็นสันเพื่อ
นำไปแลกเปลี่ยนและค้าขาย  ดังจะเห็นได้จากชั้นดินที่สูงเกือบ 2 เมตรในบริเวณลำน้ำเสียว   
ช้ันดินดังกล่าวอัดแน่นไปด้วยช้ินส่วนของเครื่องปั้นดินเผาที่ใช้ในการผลิตเกลือ  กิจกรรมของ
การผลิตเกลือของชุมชนรอบๆบ่อพันขันในแต่ละปีอยู่ภายใต้ความสัมพันธ์เชิงอำนาจระหว่าง
ชาวบ้านกับความเชื่อ “เจ้าปู่ผ่าน” โดยเฉพาะก่อนและหลังจากการผลิตเกลือสิ้นสุดลงต้อง
ประกอบพิธีกรรมบอกกล่าวและขอบคุณต่อ “เจ้าปู่ผ่าน”เสมอ  เพราะชาวบ้านเชื่ออย่างสนิท



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

35 

 

ใจว่าหากมีการละเมิดโดยไม่ประกอบพิธีกรรม  มักทำให้เกิดสิ่งที่เป็นอัปมงคลต่อชีวิตของตน
และสัตว์เลี้ยงใช้แรงงานและคนในครอบครัว (ขาว สมอาษา, 2552: 89-91)    

จากสภาวะการณ์ที ่เปลี ่ยนผ่านเข้าสู ่ความทันสมัยนับตั ้งแต่ทศวรรษที ่ 2500  
เป็นต้นมา รัฐส่วนกลางเริ่มขยายอิทธิพลเข้ามาควบคุมทรัพยากรในอาณาบริเวณบ่อพันขัน  
โดยกระทำการผ่านโครงการต่าง ๆ เช่น การจัดสรรที่ดินทำกินที่ทำให้ผู้คนหันมาปลูกข้าวหอม
มะลิเพื่อขาย  การส่งเสริมให้ปลูกไมเ้ศรษฐกิจอยา่งยูคาลิปตัส  การสร้างชลประทานขนาดเลก็
กั้นลำน้ำเสียวน้ำที่อ้างเหตุผลเพื่อการพัฒนาพื้นที่และปากท้องของพี่น้องประชาชน ทำให้
แหล่งเกลือสินเธาว์ขนาใหญ่ที่บ่อพันขันกลายเป็นแอ่งน้ำขนาดใหญ่นับตั้งแต่หลังปี 2524 เป็น
ต้นมา จากเหตุการณ์ดังกล่าวส่งผลให้การทำเกลือสินเธาว์ในระบบอุตสาหกรรมครัวเรือน
สิ้นสุดลงนับตั้งแต่นั้นเป็นต้นมา อย่างไรก็ดีหลังปี 2538 ที่รัฐกระจายอำนาจและงบประมาณ
ลงสู่ท้องถิ่นผ่านองค์การบริหารส่วนตำบล ทำให้ชุมชนที่นำโดย พระปลัดอำพร กุสลจิตโตและ
นายอำเภอหนองฮีพร้อมด้วยชาวบ้านดงเย็นเริ่มพัฒนาภูมิทัศวัฒนธรรมบ่อพันขันและศาล
บูชา “เจ้าปู่ผ่าน”  ให้เป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมของจังหวัดร้อยเอ็ด
มาจนถึงปัจจุบัน  
          ความสำคัญทางประวัติศาสตร์และบริบทของพื ้นที่บ่อพันขันข้างต้น จึงนำมาสู่
ประเด็นหลักที่ผู้ศึกษาต้องการ นำเสนอชุดความรู้ของความเชื่อ “เจ้าปู่ผ่าน”ในลักษณะใหม่ที่
แตกต่างจากงานศึกษาที่ผ่านมา ที่ศึกษาความเชื่อเจ้าปู่ผ่านในลักษณะที่หยุดนิ่ง (Static)  
และมักถูกผลิตซ้ำภายใต้วาทกรรมของความเชื ่อในฐานะที่เป็น “โครงสร้างของชุมชน”  
ที่อธิบายผ่านคำหลักต่าง ๆ เช่น เป็นที่ยึดเหนี่ยวและรักษากฏระเบียบทางสังคม ยกตัวอย่าง
เช่น การเป็นท่ีพึ่งทางใจ รักษาทรัพยากร ดิน น้ำ ป่า และควบคุมจารีตปฏิบัติของคนในชุมชน 
เป็นต้น ทั้งนี้การอธิบายความเชื่อปู่ผ่านในลักษณะใหม่ในบทความนี้  จึงให้ความสำคัญกับ
การอธิบายความเชื ่อป ู ่ผ ่านอย่างมีพลวัต (Dynamic) และมีความสัมพันธ ์กับความ
เปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ-สังคมของชุมชนที่อาศัยอยู่รอบ ๆ บ่อพันขันตลอดระยะเวลาที่
ผ่านมาดังรายละเอียดที่จะนำเสนอในบทความต่อไป 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

36 

 

ทบทวนวรรณกรรม 
    งานศึกษาบริบทพ้ืนที่ทุ่งกุลาร้องไหแ้ละบ่อพันขัน 
    “อีสานใหม่” “อีสานเปี่ยนไป๊” (หลังปีพ.ศ. 2500)  ที่มาพร้อมกับยุคสมัยของการ
พัฒนา  ภายใต้บริบทการใช้แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติที่ได้ทุ่มงบประมาณ
มหาศาล  เพื่อพัฒนาระบบสาธารณูปโภคขั้นพื้นฐานและมีนัยยะในการต่อสู้เพื่อเอาชนะ 
พคท. ซึ่งยุคสมัยแห่งการพัฒนาดังกล่าวได้ดำเนินการอย่างเข้มข้นภายในภาคอีสานและ
พื้นที่ทุ่งกุลาร้องไห้นับตั้งแต่ทศวรรษที่ 2500  เป็นต้นมา  โดยเฉพาะรัฐบาลจอมพลสฤษดิ์  
ธนะรัชต์และจอมพลถนอม  กิตติขจร (สุเทพ สุนทรเภสัช, 2548: 36-38) ในปี 2504 
รัฐบาลได้ประกาศแผนพัฒนาภาคอีสานเป็นระยะเวลา  5 ปี โดยมีวัตถุประสงค์ในการ
พัฒนาแหล่งกักเก็บน้ำและจัดหาแหล่งน้ำ  ปรับปรุงและพัฒนาเส้นทางคมนาคมและระบบ
การสื่อสาร  ช่วยยกระดับรายได้ของชาวบ้านในการเพิ่มผลผลิตและการตลาด  พัฒนาให้
เกิดแหล่งอุตสาหกรรมในระดับภูมิภาคเพื่อการจ้างงาน  กระจายระบบไฟฟ้าเข้าสู่ชนบท  
นอกจากนี้ยังส่งเสริมการพัฒนาชนบทด้านการจัดการศึกษาในระดับภูมิภาคและสาธารณะ
สุขในระดับท้องถิ่น (คายส์, 2552: 135)     

ในหนังสือเรื ่อง “ทุ่งกุลาอาณาจักรเกลือ 2,500 ปี จากยุคแรกเริ ่มล้าหลัง ถึงยุค 
มั่งคั่งข้าวหอม” (สุจิตต์  วงษ์เทศ, 2547) เป็นงานวิชาการฉบับพิเศษที่ ศรีศักร วัลลิโภดม, 
ชลิต ชัยครรชิต และสุกัญญา เบาเนิด นำเสนอบริบทพื้นที่ทุ่งกุลาร้องไห้ผ่านมุมมองด้าน
โบราณคดีที ่ยังคงปรากฏให้เห็น เช่น กู ่ บ่อเกลือ คูน้ำคันดิน ฯลฯ และการขุดค้นแหล่ง
โบราณคดีที่กำหนดอายุได้ประมาณ 2,600-1,800 ปีมาแล้ว ทำให้เห็นถึงการก่อตั้งชุมชนใน
บริเวณทุ่งกุลาร้องไห้ที่มีมาตั้งแต่สมัยก่อนประวัติศาสตร์  นั้นแสดงให้เห็นว่าทุ่งกุลาร้องไห้ 
ในอดีตกาลที ่ผ ่านมาไม่ใช่ทุ ่งแห้งแล้ง  หากเป็นแอ่งอารยธรรมที ่สำคัญของภูมิภาคนี้  
แหล่งอารยะธรรมที่สำคัญโดยเฉพาะแหล่งเกลือที่บ่อพันขัน  งานศึกษาของ แอโมนิเย่  
เรื่อง “บันทึกการเดินทางในลาว ภาคสอง พ.ศ.2440”  ที่แปลและเรียบเรียงโดย ทองสมุทร  
โดเร และสมหมาย  เปรมจิต กล่าวถึงลักษณะสำคัญของบ่อพันขันในปี 2440 มีลักษณะเป็น



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

37 

 

อ่างน้ำที่มีรูปร่างท่อนหนึ่งยาวประมาณ 2,000 เมตร กว้าง 200 เมตร ท้องน้ำเต็มไปด้วยหิน
ทรายแดงเป็นรูปกระดานหมากรุกธรรมชาติ  น้ำมีรสชาติเค็มมากและปรากฏให้เห็นเม็ดเกลือ
ตามพื้นดินทั่วไป  ทุกหมู่บ้านที่อยู ่ล้อมอ่างนั้นจะพากันมาผลิตเกลือในฤดูแล้ง  (เอเจียน  
ฟรองซัวร์ เอมมอนิเยร์, 2541) ท่ามกลางอ่างน้ำขนาดใหญ่ปรากฏให้เห็นบ่อน้ำขนาดเล็กบน
หินทรายแดงท่ีมีขนาดกว้าง 6 นิ้ว  ลึก 12 นิ้ว  มีน้ำใสรสชาติจืดสนิทไหลออกมาตลอด ทั้ง ๆ 
ที่อยู่ท่ามกลางแหล่งหินเกลือใต้ดิน พื้นที่ดังกล่าวนอกจากเป็นสถานที่ร้อยรัดจิตใจของชุมชน
แล้วยังเป็นแหล่งผลิตเกลือสินเธาว์ในอดีต  ที่กล่าวได้ว่าเป็นศูนย์กลางการค้าด้านการผลิต
เกลือสินเธาว์ของชุมชนในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ (บ่อพันขันบ่อเกลือดึกดำบรรพ์ 2,500 ปี
มาแล้วท่ีทุ่งกุลาร้องไห้ในอีสาน, 2549) 
    งานศึกษาความเชื่อท้องถิ่นกับความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ-สังคม 
    ในงานศึกษาของ นราวิทย์  ดาวเรือง (2564) เรื่อง เจ้าพ่อศรีนครเตา: การกลายเป็น 
“ผีใหญ่” ภายใต้ความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ-สังคมในพื้นที่ทุ่งกุลาร้องไห้ ตั้งแต่หลัง
ทศวรรษที่ 2500-2560  ที่กล่าวถึงความเชื่อเจ้าพ่อศรีนครเตาเป็นความเชื่อเฉพาะถิ่นของ
ชุมชนบ้านเมืองเตา  อำเภอพยัคฆภูมิพิสัย  จังหวัดมหาสารคาม ที่มีความสัมพันธ์กับระบบ
การผลิตแบบเกษตรกรรม  ชาวบ้านเมืองเตาให้ความสำคัญในฐานะ “ผีปู่ตา” ต่อมาหลัง
ทศวรรษที ่ 2500 การพัฒนาพื ้นที ่เฉพาะโดยภาครัฐ  ก่อให้ เกิดความเปลี ่ยนแปลง 
ด้านกายภาพของพื้นที่ทุ่งกุลาร้องไห้และชุมชนบ้านเมืองเตา พื้นที่รกร้างว่างเปล่าให้กลายเป็น
นาและแหล่งน้ำ  เส้นทางคมนาคมเช่ือมต่อระหว่างชุมชนหมู่บ้านและเมือง ทำให้ผู้คนเดินทาง
ข้ามชุมชนข้ามพื้นที่ที่มีระยะทางไกลเพิ่มมากขึ้น  ความเชื่อเจ้าพ่อศรีนครเตากระจายข้าม
ชุมชนข้ามพื ้นที ่ออกไป  หลังทศวรรษที ่ 2540 การพัฒนาผ่านแผนพัฒนาเศรษฐกิจฯ  
ฉบับที่ 8 ที่รัฐจัดวางโครงสร้างการพัฒนาศักยภาพของ “คน” ให้เป็นผู้มีสติปัญญาและ
สามารถแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นด้วยตนเอง  ประกอบกับนโยบายด้านการส่งเสริมการท่องเที่ยว
แห่งประเทศไทยในปี 2540 ภายใต้นิยามที่ว่า “Amazing Thailand” ซึ่งเกี ่ยวข้องและ
สัมพันธ์กับการพัฒนาแหล่งท่องเที่ยวในชุมชน ทำให้ชุมชนท้องถิ่นทุ่งกุลาร้องไห้พยายาม 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

38 

 

ที่จะแสดง “ตัวตน” ของคนในพ้ืนที่ท่ีกำลังแปรเปลี่ยน และได้จังหวะและโอกาสในการแสดง
ศักยภาพของตนเองผ่านการจัดการท่องเที่ยวในระดับชุมชน โดยเฉพาะการนำเสนอ “ของดี
และวัฒนธรรมเด่น” ที่มีอยู่ในชุมชนท้องถิ่น ซึ่งความเชื่อเจ้าพ่อศรีนครเตาก็เป็นหนึ่งใน
วัฒนธรรมเด่นที่ถูกหยิบยกขึ้นมานำเสนอให้ขยายออกครอบคลุมพื้นที่ชุมชนในทุ่งกลุาร้องไห้ 
ซึ่งส่งผลในการถักสานเครือข่ายทางสังคมใหม่ท่ีกว้างขวางมากขึ้นกว่าเดิม (นราวิทย์  ดาวเรือง
,2564) 
    ความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ-สังคม โดยเฉพาะการคมนาคมที่เชื ่อมกับตลาด  
แหล่งงาน  ข่าวสาร  ทุนและอำนาจทางเศรษฐกิจและการเมืองของประเทศ ได้ให้ทั้งโอกาส
แก่บางคนขณะเดียวกันก็ทำให้เกิดวิกฤติต่อบางคนได้เหมือนกัน  โดยโอกาสที่ได้รับอาจทำให้
เกิดการเอารัดเอาเปรียบคนอื่น ๆ ทั้งในระดับบุคคลและโครงสร้างได้มากและยังเป็นการ
ซ้ำเติมให้เกิดวิกฤติหนักขึ ้นแก่อีกบางคน  ซึ ่งในงานศึกษาของ  นิธิ  เอียวศรีวงศ์ เรื ่อง  
ผีแม่ม้าย ที่วิเคราะห์ผ่านความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ-สังคม มีการวิเคราะห์ไว้อย่าง
น่าสนใจว่า การทำงานนอกภาคเกษตรกรรมในแต่ละครัวเรือนที่มีแรงงานผู้ชายเป็นเสาหลัก
นั้น  เมื่อเกิดเรื่องเล่าข่าวลือเกี่ยวกับการเสียชีวิตของผู้ชายที่มี “ผีแม่ม่าย” มาเอาชีวิต จึงทำ
ให้แต่ละครอบครัวเกิดการสูญเสียความมั่นใจสภาพการณ์ดงักล่าว  ชาวบ้านจึงร่วมใจกันสร้าง
หุ่นฟางเพศชายพร้อมข้อความ “บ้านนี้ไม่มีผู้ชาย” นำไปไว้บริเวณหน้าบ้านของตน เพื่อ
ปกป้องเหล่าพ่อเรือนหรือแรงงานหลักในการทำงานนอกภาคเกษตรกรรมให้รอดพ้นจาก
อันตราย  ขณะเดียวกันพิธีกรรมเกี่ยวกับผีแม่ม่ายก็มีส่วนช่วยพยุงให้สังคมที่กำลังแตกสลาย
ให้ผู้คนสามารถอยู่ร่วมกันได้ต่อไป (นิธิ  เอียวศรีวงศ,์ 2551: 126)   
   บทความของพระเอกลักษณ์ อชิโตและคณะ. เรื่อง “ผี” ท้องถิ่นกับการทำให้เป็นพื้นที่
ศักดิ ์สิทธิ ์ในวัดทางศาสนา  สู ่การขับเคลื่อนเศรษฐกิจชุมชน : กรณีศึกษาวัดเจดีย์ (ไอ้ไข่) 
อำเภอสิชล  จังหวัดนครศรีธรรมราช “ไอ้ไข่” เริ่มพัฒนาจากการเป็นผีท้องถิ ่นกลายเป็น  
“ผีอารักษ์ผู้ปกปักษ์” และเป็นตัวแทนความเชื่อภาคใต้ที่เชื่อมโยงกับบุคคลทางประวัติศาสตร์  
โดยเฉพาะขุนพันธ์  ราชเดช  อดีตตำรวจที ่มีเรื ่องเล่าเกี ่ยวกับความคงกระพันธ์ชาตรี  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

39 

 

นอกจากนี้ความเชื ่อไอ้ไข่ยังผูกโยงกับความเชื ่ออันศักดิ์สิทธิ ์ของหลวงปู่ทวด วัดช้างไห้  
จังหวัดปัตตานี  ความเชื่อ “ไอ้ไข่” จึงเริ่มมีความสำคัญต่อความเปลี่ยนแปลงเศรษฐกิจ-สังคม
ของอำเภอสิชล  จังหวัดนครศรีธรรมราช การแสวงหาทางออกภายใต้วิกฤติเศรษฐกิจท่ีเกิดขึ้น
ในสังคมไทยปัจจุบันทำให้ขาดที่พึ่งทางใจ  ผู้คนจึงเดินทางมากราบไหว้บูชาบนบานศาลกล่าว
อย่างไม่ขาดสาย  สำหรับผู้คนที่ไม่มีโอกาสเข้าถึงความเชื่อไอ้ไข่โดยตรง  ไอ้ไข่ในลักษณะรูป
เคารพจึงเป็นทางเลือกในการเข้าถึงความศักดิ์สิทธิ์ของไอ้ไข่ได้อีกทางหนึ่ง  (พระเอกลักษณ์ 
อชิโต และคณะ, 2563: 269-283) ความรู้เกี่ยวกับความเช่ือท้องถิ่นกับความเปลี่ยนแปลงทาง
เศรษฐกิจ-สังคมข้างต้น  นอกจากจะช่วยเป็นแว่นขยายมุมมองทางการศึกษาวิจัยแล้ว   
ยังสะท้อนให้เห็นถึงความเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม ที่มีลักษณะเคลื่อนไหวอยู่ตลอดเวลา  
สัมพันธ์กับบริบทของความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและสังคมในแต่ละช่วงเวลา  โดยเฉพาะ
การเป็นพื้นที่ทางสังคมที่เอื้อให้กลุ่มคนต่างๆสามารถเข้ามาสร้างสรรค์  ให้ความหมายใหม่  
ต่อรองเพื่อผลประโยชน์ทางอำนาจและเศรษฐกิจรวมทั้งการ ยกสถานภาพทางสังคมอย่าง
เข้มข้น  ซึ่งพื้นที่ทางสังคม (Social Space) ดังกล่าวในทรรศนะของ Bourdieu ให้ทัศนะว่า
เป็น “สนาม” (Field) ของการต่อสู ้ต่อรองผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจของกลุ่มคนนั่นเอง       

(สุนีย์ ประสงค์บัณฑิต, 2553) 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 
        1. เพื่อให้เกิดความรู้และเข้าใจในบริบทความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ -สังคมของ
ชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขันที่เกิดขึ้นภายใต้วาทกรรมการพัฒนาของรัฐไทยตั้งแต่หลังทศวรรษท่ี 
2500-2560 
        2. เพื่อให้เกิดความเข้าใจในปรากฏการณ์ของความเชื่อปู่ผ่านท่ีไม่ได้หยุดนิ่งและตายตัว 
(Static) ทว่ามีความแปรเปลี่ยน (Dynamic) ไปตามความเปลี่ยนแปลงของเศรษฐกิจ-สังคม
ตลอดระยะเวลาที่ผ่านมา 
 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

40 

 

ระเบียบวิธีวิจัย 
    ใช้วิธีการทางประวัติศาสตร์ (Historical Approach) เน้นศึกษาผ่านหลักฐานที่เป็น
ลายลักษณ์อักษร ได้แก่ งานวิจัย  วิทยานิพนธ์ บทความรวมทั้งการสัมภาษณ์ปัญญาชน
ท้องถิ่นในพื้นที่บ่อพันขัน  นำเสนอรายงานการวิจัยแบบพรรณนาวิเคราะห์  โดยมีขอบเขต
ด้านการศึกษาในพื้นที่ชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขัน  ขอบเขตด้านเวลาของการศึกษาคือตั้งแต่ปี 
2524-2560  
 
ผลการวิจัย 
     ผลจากการดำเนินโครงการวิจัยเรื่อง “ความเชื่อเจ้าปู่ผ่าน” กับความเปลี่ยนแปลง
ทางเศรษฐกิจ-สังคมของชุมชนบ่อพันขัน อำเภอสุวรรณภูมิ จังหวัดร้อยเอ็ด หลังปี 2524-
2560 ดังรายละเอียดต่อไปนี้ 
 
บ่อพันขัน: บริบททางประวัติศาสตร์ เร่ืองเล่าและความทรงจำของผู้คน 

ความสำคัญของบ่อพันขันในฐานะพื้นที่ทางประวัติศาสตร์ของทุ่งกุลาร้องไห้พบว่า 
ตั้งอยู่ชายขอบด้านทิศตะวันออกเฉียงเหนือติดกับลำน้ำเสียว  หลักฐานทางโบราณคดีพบว่า 
“บ่อพันขัน” คือแหล่งโบราณสถานและแหล่งอารยธรรมที่สำคัญในอาณาบริเวณพื ้นที่  
ทุ่งกุลาร้องไห้  ซึ่งอยู่ในพื้นที่รอยต่อของอำเภอสุวรรณภูมิและอำเภอหนองฮี จังหวัดร้อยเอ็ด
ลักษณะสำคัญของบ่อพันขันคือการเป็นบ่อเกลอืดึกดำบรรพ์ที่มีอายุ 2,500 ปีมาแล้ว ช่วงเวลา
ดังกล่าวมีความเปลี่ยนแปลงของระบบเศรษฐกิจ-สังคมอย่างค่อยเป็นค่อยไป ทั้งการเพิ่มขึ้น
ของผู้คนมีการถลุงโลหะใช้เองในชุมชน  กระทั่งเข้าสู่ยุคต้นประวัติศาสตร์  ราวพุธศตวรรษที่ 
11-12 จึงเริ่มปรากฏให้เห็นการเข้ามาของศาสนา จนล่วงเลยมาสู่ยุคสมัยของเขมรพระนคร 
ในช่วงประมาณพุทธศตวรรษที ่ 16-18 ดังหลักฐานที ่ปรากฏในพื ้นที ่ เช่น กู ่คันธนาม  
กู่พระธาตุพันขัน กู่พระโกนา กู่กาสิงห์ กู่บ้านเมืองบัว กู่อาราม เป็นต้น  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

41 

 

ลักษณะทางกายภาพของบ่อเกลือพันขันดังกล่าวประกอบไปด้วยหนองน้ำที่ไหล 
ลงสู่บ่อพันขัน 2 สายได้แก่ ห้วยน้ำเค็มและห้วยน้ำค้าว นอกจากนี้ยังปรากฏให้เห็นบ่อน้ำ
ขนาดเล็กบนหินทรายแดง  ท่ีชาวบ้านเรียกบ่อน้ำนี้ว่า “น้ำส่างครก” ซึ่งมีลักษณะกว้าง 6 นิ้ว  
ลึก 12 นิ้ว มีน้ำจืดไหลออกมาอย่างไม่ขาดสาย ทั้งที ่อยู ่ท่ามกลางแหล่งหินเกลือใต้ดิน  
ชาวบ้านได้อาศัยน้ำส่างครกบริโภคในช่วงที ่เดินทางมาตั ้งหลักปักฐานในการต้มเกลือ  
นอกจากน้ีบ่อพันขันยังเคยเป็นศูนย์กลางทางการค้าเกลือที่สำคัญของชุมชนในวัฒนธรรมไทย
ลาวและเขมร  ตั้งอยู่ชายขอบทุ่งกุลาร้องไห้ ในเขตอำเภอสุวรรณภูมิ จังหวัดร้อยเอ็ด ติดกับ
ลำน้ำเสียวรอยต่อท่ีราบลุ่มน้ำท้วมถึงระหว่างเขตจังหวัดร้อยเอ็ดกับจังหวัดศรีสะเกษ ชาวบ้าน
ใช้ชีวิตอยู่กับพ้ืนท่ีบ่อพันขันนี้มาช่ัวนาตาปีและเรียนรู้ที่จะอยู่กับภูมินิเวศน์จนเกิดเป็นเรื่องเล่า  
ตำนานรวมถึงพิธีกรรมปฏิบัติที ่แสดงถึงความเคารพและสยบยอมต่อสิ่งเหนือธรรมชาติที่
ปฏิบัติสืบต่อกันมาอย่างยาวนาน  ข้อมูลสำคัญเกี่ยวกับบ่อเกลือแห่งนี้ผู้อำนวยการสำนัก
ศิลปากรที่10 จังหวัดร้อยเอ็ด กล่าวไว้อย่างน่าสนใจว่า 

“...ในอดดีตบริเวณบ่พันขันคือแหล่งการทําอุตสาหกรรมเกลือขนาดใหญ่ ประมาณปี
ละ3,000 หาบ หรือประมาณ 200,000 กิโลกรัม เพื่อนำไปแลกเปลี่ยนและขายในจังหวัด
ใกล้เคียง อาทิ มหาสารคาม ยโสธร อุบลราชธานี สุรินทร์ บุรีรัมย์ เพื่อประโยชน์ในการถนอม
อาหาร โดยเฉพาะทําปลาร้า จากการขุดค้นหลักฐานทางโบราณคดีพบเตาต้มเกลือ ซึ่งถือเป็น
แห่งแรกในประเทศไทย...” (จารึก วิไลแก้ว อ้างถึงใน ขาว สมอาษา, 2552: 82)  

ข้อความข้างต้นแสดงให้เห็นว่าการทำเกลือนับเป็นอาชีพท่ีสำคัญของคนทุ่งกุลาร้องไห้
ในยุคแรกเริ่มเมื่อ 2,500 ปีมาแล้วและแหล่งต้มเกลือได้กระจายตัวไปในอาณาบริเวณทุ่งกุลา
ร้องไห้  ทว่าแหล่งต้มเกลือท่ีสำคัญที่สุดในอาณาบริเวณทุ่งกุลาร้องไห้คือที่ “บ่อพันขัน” และ
ยังคงปรากฏให้เห็นการทำเกลือมาจนถึงปัจจุบันแม้จะเป็นการทำเกลือเพื่อใช้ในครัวเรือนก็
ตามบ่อเกลือขนาดใหญ่ที ่บ ่อพันขันมิได้จำกัดการแลกเปลี ่ยนและการค้าเฉพาะใน 
อาณาบริเวณทุ่งกุลาร้องไห้และพื้นที่ใกล้เคียงเท่าน้ัน ในอดีตพบว่ามีการแลกเปลี่ยนค้าขายกบั
ประเทศกัมพูชา โดยใช้ทางเดินเท้าที่ชาวบ้านเรียกว่า “คูผีแปลง” ซึ่งมีความสอดคล้องกับ 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

42 

 

งานศึกษาของสุจิตต์ วงศ์เทศ ที่เสนอไว้อย่างน่าสนใจว่ากลุ่มคนในประเทศกัมพูชาทำการ
แลกเปลี่ยนสินค้าจำพวกเกลือบริเวณแอ่งโคราช ในพื้นที่ภาคอีสานมากกว่าบริเวณอื่นใด
ทั ้งหมด เพราะกัมพูชาเป็นประเทศที ่มีผู ้คนหนาแน่นอาศัยอยู ่บริเวณทะเลสาบน้ำจืด  
ขนาดใหญ่มากกว่าที ่อื ่น ๆ ในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ รวมทั้งเป็นแหล่งสะสม 
พันธุ์ปลาที่อุดมสมบูรณ์และเป็นแหล่งอาหารสำหรับผู้คนในประเทศ ดังนั้นจึงมีความต้องการ
เกลือสินเธาว์จำนวนมาก เพราะมีความสำคัญต่อการใช้ถนอมอาหาร เช่น หมักปลาร้า  
ปลาแห้ง หมักปลาไว้รับประทานในครัวเรือนและเครือญาติ (สุจิตต์ วงศ์เทศ, 2547: 45)  

อีกด้านหนึ่งของบ่อพันขันที่มีความสำคัญคือ  พื้นที่รอบบ่อพันถือได้ว่าเป็นแหล่งหิน
ตัดขนาดใหญ่ที ่ช ุมชนสมัยโบราณซึ ่งมีการสันนิษฐานว่าน่าจะตัดเพื ่อนำไปก่อสร้าง 
ศาสนสถานที่มีการก่อสร้างบริเวณลุ่มน้ำเสียว เช่น กู่คันธนาม ที่อำเภอโพนทราย กู่พระธาตุ
พันขัน กู่พระโกนา อำเภอสุวรรณภูมิ กู่กาสิงห์ กู่บ้านเมืองบัว อำเภอเกษตรวิสัย จังหวัด
ร้อยเอ็ด  ทั้งนี้จากบันทึกการเดินทางสำรวจในลาวของ แอมอร์นิเย่ (Etienne Aymonier)  
นักสำรวจชาวฝรั่งเศส ในช่วงปี 2425-2440 ได้อธิบายความสำคัญของชาวบ้านและลักษณะ
ทางกายภาพของบ่อพันขันในช่วงเวลานั้นว่า 

“...บ่อพันขันเป็นอ่างน้ำที่มีรูปลักษณะเป็นลำน้ำท่อนหนึ่งยาวประมาณ 2,000 เมตร 
กว้าง 200 เมตรท้องน้ำเต็มไปด้วยหินทรายแดงเป็นรูปกระดานหมากรุกธรรมชาติ มีโขดหิน
อื่นตั้งสูงชัน...น้ำเค็มมากซึ่งช่วยให้เม็ดเกลือปรากฏตามพื้นดินทั่วไป ทุกหมู่บ้านที่ตั ้งอยู่
ล้อมรอบอ่างน้ำนั้นจะพากันมาผลิตเกลือในฤดูแล้ง”(เอเจียน  ฟรองชัวร์ แอมอนิเย่, 2541: 
39-40)  นอกจากนี้ยังมีข้อความที่แสดงให้เห็นถึงความสำคัญของบ่อพันขันในฐานะสถานที่
สำคัญทางประวัติศาสตรข์องมณฑลร้อยเอ็ด  เมื่อครั้งสมเด็จกรมพระยาดำรงราชานุภาพเสดจ็
เยี่ยมมณฑลอีสานและได้ดำรัสไว้อย่างน่าสนใจว่า“...หากใครมามณฑลร้อยเอ็ดแล้ว ไม่เคย
เห็นบ่อพันขันก็เท่ากับว่ามาไม่ถึงร้อยเอ็ด...” (“บ่อพันขัน” บ่อเกลือดึกดำบรรพ์ 2500 ปี
มาแล้วที่ทุ่งกุลาร้องไห้ในอีสาน, 2549: 34) 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

43 

 

งานเขียนของเดช  ภูสองช้ัน  เรื่องประวัติศาสตร์สามัญชนคนทุ่งกุลา  ได้กล่าวถึงการ
เดินทางออกจากหมู่บ้านเพื่อไปทำเกลือบริเวณทุ่งนาและบริเวณบ่อพันขันหลังทศวรรษที่ 
2510 ว่า 

“...เพื ่อนำมาใช้ประกอบอาหารในครัวเรือนและยังสามารถนำไปแลกข้าวในปีที่  
ขาดแคลน  เกลือยังเป็นสินค้าที ่นำไปขายตามหมู ่บ ้านในชุมชนท้องถิ ่นต่างๆซึ ่งหลัง  
ฤดูเก็บเกี่ยวชาวอีสานบางคนมักจะผันตัวเป็นนายฮ้อยออกเดินทางไปค้าขายแลกเปลี่ยนกัน
เป็นขบวนกองเกวียน  โดยเดินทางออกจากหมู่บ้านคราวละ  2-3 สัปดาห์” (เดช  ภูสองชั้น, 
2546: 182) 

บริบททางประวัติศาสตร์  เรื่องเล่าและความทรงจำของผู้คนดังกล่าวข้างต้น สะท้อน
ให้เห็นความสำคัญของพื้นที่บ่อพันขัน ในลักษณะของการเป็นพื้นที่สำคัญทางประวัติและ
โบราณคดี ที่มีการตั้งถิ่นฐานของผู้คนมาอย่างต่อเนื่องและมีความสัมพันธ์กับแหล่งผลิตเกลือ
ขนาดใหญ่  ขณะเดียวกันแหล่งผลิตเกลือที่บ่อพันขันยังสัมพันธ์กับกิจกรรมการค้าขาย
แลกเปลี่ยนบริเวณทะเลสาปน้ำจืดขนาดใหญ่ในประเทศกัมพูชา ซึ่งมีการจับปลากันอย่างเป็น
ล่ำเป็นสัน  เกลือที่บ่อพันขันจึงถูกนำไปใช้ในการถนอนมอาหารและทำปลาร้า ปลาเค็ม ฯลฯ 
ขณะเดียวกันเกลือท่ีบ่อพันขันยังมีความสำคัญกับพ้ืนท่ีต่าง ๆ ในภูมิภาคอีสานโดยเฉพาะการ
ทำปลาร้าและใช้ประกอบอาหารในครัวเรือน  กิจกรรมการผลิตเกลือที่บ่อพันขันและการค้า
ขายแลกเปลี่ยนยังมีความสัมพันธ์กับความเชื่อท้องถิ่นที่เรียกว่า “เจ้าปู่ผ่าน” โดยชาวบ้าน 
ที่อาศัยอยู่รอบ ๆ บ่อพันขันและชาวบ้านในพื้นที่อ่ืน ๆ ที่เดินทางมาทำเกลือและรับช้ือเกลือที่
บ่อพันขันต่างให้ความนับถือ  ดังรายละเอียดที่จะกล่าวในประเด็นถัดไป 
 
บ่อพันขัน: ระบบเศรษฐกิจ-สังคมที่สัมพันธ์กับระบบความเชื่อปู่ผ่าน ก่อนปี 2524  

ประเด็นนี้ต้องการนำเสนอชุดความรู้ระบบเศรษฐกิจ-สังคมและความเชื่อปู่ผ่านของ
ชุมชนที่อาศัยอยู่รอบ ๆ บ่อพันขัน  โดยมีการนำเสนอผ่านประเด็นสำคัญ 2 ประเด็นได้แก่  
1) ระบบเศรษฐกิจ-สังคมของชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขันก่อนปี 2524 และ 2) ความเชื่อปู่ผ่าน 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

44 

 

ในฐานะผีประจำบ่อเกลือและอาณาเขตของความศักดิ์สิทธิ ์ก่อนปี 2524 ดังรายละเอียด
ต่อไปนี้ 

ระบบเศรษฐกิจ-สังคมของชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขันก่อนปี 2524 
ในห้วงเวลานี้การปลูกข้าวและทำนาเกลือคือระบบเศรษฐกิจที่สำคัญของชุมชน  

ที่อาศัยอยู่รอบ ๆ บ่อพันขัน  ในชวงแรกชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขันจะทํานาในบริเวณใกล้ชุมชน  
โดยอาศัยน้ำซับที่ไหลลงจากชุมชน เข้าสู่แปลงนา แตละครอบครัวจะปลูกขาวโดยเฉลี่ย
ครอบครัวละ 5 – 7 ไร เนื ่องจากพื้นที่โดยรอบชุมชนเปนทุงหญาที ่ชาวบ้านให้นิยามว่า 
หญ้าโขมง (คล้ายหญ้าคา) ซึ่งยังไม่สามารถบุกเบิกได้มากนักเนื่องจากเทคโนโลยีในการผลิตยงั
ไม่ทันสมัย ขณะเดียวกันในทุ่งหญ้าโขมงและป่ารอบ ๆ บ่อพันขันยังมีสัตวปามากมายหลาย
ชนิด เชน เกง กวาง สุนัขจิ้งจอก อาศัยอยู่ เปนจํานวนมาก  ทั้งนี้เมื่อว่างเว้นจากการทำนา
ปลูกข้าวแตละครอบครัวมักจะช่วยกันปั้นคันดินท่ีเรียกว่า “คูต้อน” หรือท่ีเรียกวา “ตอนปลา 
นอย” เพื่อใช้ประโยชน์ในการดักปลาในฤดูฝน  ในระหวางทําคูตอนชาวบ้านแต่ละครัวเรือนก็
จะทำสัญลักษณ์โดยการมัดหญ้าแฝกในลักษณะต่าง ๆ โดยมัดรวมที่ปลายหญ้าหรือมัดรวมที่
โคนต้นหญ้าเปนแนวที่จะทำคูตอนเพื่อแสดงสัญลักษณ์ความเป็นเจ้าของคูต้อนให้ครอบครัว
อื่นได้รับรู้และไม่เข้ามาทำคูต้อนซ้อนทับกัน (ขาว สมอาษา, 2552: 103-104 และบุญเลี้ยง 
เดชศรี สัมภาษณ์, 2565) ลักษณะของคูต้อนที่ชาวบ้านทำขึ้นมาดังกล่าวแสดงให้เห็นถึง 
ภูมิปัญญาในการจับจองที่นาในอดีตนั่นเอง 

จึงสามารถสรุปได้ว่าก่อนที่ชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขันจะเกิดความมั่นคงในครอบครัว 
และสะสมทุนหรือก่อนเข้าสู่ยุคที่เรียกว่า “นากว้างป่าแปน” นั้นต้องใช้เวลาอย่างน้อย 20 ปี  
เมื่อตั้งชุมชนขึ้นใหม่มักเริ่มต้นด้วยการบุกเบิกที่ดินเพื่อทำข้าวไร่ แม้ในช่วงแรกของการทำข้าว
ไร่ต้องเผชิญกับความยากลำบากในการขุดตอไม้และรากไม้เพื่อทำลายและให้ง่ายต่อวิธีการ
ผลิต ซึ ่งมีข้อจำกัดด้านเทคโนโลยีในการผลิต เพราะเทคโนโลยีที่สำคัญในช่วงนั้นมีเพียง   
มีด  เสียม  จอบ  ผานไถและเคียว  ที่ได้จากการทำอุสาหกรรมในครัวเรือนและแลกเปลี่ยน
กับชุมชนอื่นที่สามารถผลิตได้ (ประนุช  ทรัพยสาร, 2525: 41)  เมื่อทำข้าวไร่ได้ประมาณ   



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

45 

 

3-5 ปี รากและต่อไม้จะเกิดการผพุังเนื่องจากน้ำฝนแช่ขังและถูกเผาซ้ำอีกครั้งในห้วงเวลาหลงั
ฤดูเก็บเกี ่ยว  อย่างไรก็ดีแม้มีการทำนาดำได้แล้วในหลาย ๆ พื้นที่ แต่ผลผลิตไม่ได้ตาม 
ความต้องการที่มุ่งหวังไว้  เนื่องจากปัญหาน้ำท่วมบ่อยครั้งและฝนแล้ง กอปรกับศัตรูข้าว  
ที่สำคัญ ได้แก่ ปูนาและหนูที่มีอยู่อย่างชุกชุมและคอยทำลายต้นข้าวหลังการปักดำและ 
ฤดูการเก็บเกี่ยว จึงกล่าวได้ว่าการเกิดอุทกภัยน้ำท้วมบ่อยครั้งจากลำน้ำเสียวสลับกับภัยแล้ง
เนื่องจากฝนทิ้งช่วงและศัตรูพืชที่ยังไม่สามารถควบคุมได้ ส่งผลกระทบโดยตรงต่อระบบการ
ผลิตของชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขันตลอดระยะเวลาที่ผ่านมา ก่อนเข้าสู ่ย ุคความทันสมัย 
หลังทศวรรษท่ี 2500  

จะสังเกตเห็นว่าชาวบ้านในท้องถิ ่นภูมิภาคอีสานและชุมชนรอบ  ๆ บ่อพันขัน   
มีสภาพแวดล้อมอยู่กับป่าไม้  แหล่งน้ำ  ห้วยหนองคลองบึง  ต่างปรับตัวเพื่อทำมาหากินใน
พื้นที่ที่อาศัยมาอย่างต่อเนื ่องและยาวนาน  ทว่ากระบวนการที่เรียกว่า “การพัฒนาจาก
ภายนอกที่เปลี่ยนรูปแบบการผลิตจากยังชีพมาเป็นการผลิตเพื่อการส่งออกส่งผลกระทบ  
ต่อชีวิตวัฒนธรรมตามมาด้วย ผลกระทบที่เกิดขึ้นแม้ผู้คนในชุมชนท้องถิ่น  บางแห่งสามารถ
ปรับตัวได้  ทว่ามีอีกหลายแห่งไม่สามารถรับการเปลี่ยนแปลงนี้ได้  ซึ่งลักษณะดังกล่าวจึง
ปรากฏบทเพลงที่มีเนื้อหาว่า “พ.ศ 2504 ผู้ใหญ่ลีตีกลองประชุม” ซึ่งเป็นปีที่เริ่มมีการพัฒนา
โดยใช้แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติฉบับที ่ 1 ยุคสมัยรัฐบาลจอมพลสฤษดิ์  
ธนะรัตน์  หัวใจของการพัฒนาคือการขยายพรมแดนทางเศรษฐกิจหรือนิเวศเศรษฐกิจ  
และการเมืองขอรัฐชาติ  เพื ่อการเข้าถึงและควบคุมทรัพยากรธรรมชาติในชุมชนท้องถิ่น   
ทำให้เกิดผลกระทบต่อนิเวศวัฒนธรรมของชุมชนท้องถิ่นอย่างรวดเร็ว  โดยเฉพาะการสร้าง
เขื่อน  ฝายกั้นน้ำ  ขุดลอกห้วยหนองคลองบึง  การสร้างถนน  การขยายเขตเมือง การสร้าง
แหล่งอุตสาหกรรม (วลัยลักษณ์ ทรงศิริ, 2556: 9-10)  ล้วนเป็นสิ่งที ่เข้ามาปรับเปลี่ยน 
ความเป็นอยู่ด้านเศรษฐกิจและสังคมของชุมชนท้องถิ่นในภูมิภาคอีสานและชุมชนที่อาศัยอยู่
รอบ ๆ บ่อพันขัน 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

46 

 

กรณีการสร้างฝายกั้นลำน้ำเสียวของรัฐที ่อ้างว่าเพื ่อประโยชน์ต่อกิจกรรมทาง
เศรษฐกิจของชุมชนรอบบ่อพันขันในปี 2524 นั้น เป็นผลพวงต่อเนื่องมาจากโครงการพัฒนา
ทุ่งกุลาร้องไห้ นโยบายเงินผัน โดยเฉพาะภาคตะวันออกเฉียงเหนือที่ถูกกำหนดให้ช่วยเหลือ
เป็นพิเศษ ดังปรากฏในคำแถลงนโยบายต่อรัฐสภาในปี 2518 ความว่า 

“...เป็นที่ทราบกันดีว่าชาวไร่ชาวนากำลังทุกข์ยากด้วยเหตุที่การเพาะปลูกได้ผลน้อย 
เพราะขาดน้ำบ้าง ศัตรูพืชรบกวน ยิ่งหนี้สินด้วยแล้วส่วนมากล้นพ้นตัวทีเดียว แผนการ
รีบด่วนของรัฐบาลชุดนี้จึงอยู่ที่ช่วยให้มีรายได้เพิ่มขึ้นทันทีเพื่อจะได้บรรเทาทุกให้แก่ชาวไร่
ชาวนา...กล่าวคือการจัดสรรงบประมาณมอบหมายให้สภาตำบลใช้จ้างแรงงานในท้องถิ่น  
ขุดคลอง ทำฝายกั้นน้ำ เป็นต้น...” (สมศรี ชัยวณิชยา, 2548: 257-258)   

นโยบายเงินผันถูกนำมาใช้ดำเนินการอย่างต่อเนื ่องในสมัยรัฐบาลของพลเอก  
เกรียงศักดิ์ ชมะนันท์ เมื ่อปี 2521 และรัฐบาลของ พลเอกเปรม ติณสูลานนท์ ปี 2523  
ซึ่งพลเอกเปรมได้แถลงต่อรัฐสภาเมื่อวันที่ 24 มีนาคม 2523 ความว่า 

“...เพื่อบรรเทาความเดือดร้อนอันเนื่องมาจากความแห้งแล้งในปีท่ีแล้ว ลักษณะงานท่ี
จะสร้างขึ้นนั้นจะต้องเป็นงานที่ใช้แรงงานมากและสอดคล้องกับความต้องการของท้องถิ่น  
ซึ่งจะเกิดผลการชะลอการอพยพเข้าสู่เมืองของชาวชนบท การสร้างงานในชนบทนี้นอกจาก
จะเป็นรายได้ให้กับชาวชนบทแล้วยังเป็นการสร้างปัจจัยพื้นฐานการพัฒนาเศรษฐกิจและ
อำนวยประโยชน์ให้กับท้องถิ่นนั้น ๆ ด้วย...” 

โครงการพัฒนาเศรษฐกิจ-สังคมดังกล่าวนำมาสู่การสร้างฝายกั้นลำน้ำเสียวในปี 2524 
ในพื ้นที ่ชุมชนบ่อพันขันของกระทรวงทรัพยากร  ส่งผลกระทบต่ออาชีพการทำเกลือ  
เพื่อการค้าของชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขันและชุมชนอื่น ๆ ที่ไกลออกไป เช่น ชุมชนที่มาจาก
อำเภอพนมไพร สุวรรณภูมิจังหวัดร้อยเอ็ด  ราษีไศล  จังหวัด ศรีสะเกษเป็นต้น เหตุการณ์
ด้านความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ-สังคมดังกล่าวทำให้ความเช่ือปู่ผ่านเปลี่ยนแปลงไป โดย
จะนำเสนออย่างละเอียดในประเด็นเกี่ยวกับ “ความเชื่อปู่ผ่าน” กับความเปลี่ยนแปลงทาง
เศรษฐกิจ-สังคมของชุมชนบ่อพันขัน หลังปี 2524-2560 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

47 

 

 
ภาพที่ 1 แสดงอาณาบริเวณพื้นทีบ่่อพันขันและชุมชนรอบ ๆ 

ที่มา : www.earth.google.com เข้าถึงข้อมูลเมื่อ 30 มกราคม 2566 
 

ความเชื่อปู่ผ่าน: ในฐานะผีประจำบ่อเกลือและอาณาเขตของอำนาจศักดิ์สิทธิ์ 
ก่อนปี 2524  

 ก่อนเข้าสู่ฤดูกาลลงต้มเกลือซึ่งจะตรงกับฤดูแล้งของทุกปี มักปรากฏให้เห็นพิธีกรรม
เซ่นสรวงบูชา “เจ้าปู่ผ่าน” ของชุมชนที่อาศัยอยู่รอบๆบ่อพันขันและชุมชนอื่น ๆ ที่เดินทาง
มาสร้างเพิงพักในการต้มเกลือ  กลุ่มคนที่มาต้มเกลือเชื่ออย่างสนิทใจว่าปู่ผ่านเป็นผีอารักษ์  
ที่คอยดูแลรักษาแหล่งเกลือท่ีบ่อพันขันและแหล่งทรัพยากรสาธารณะประโยชน์อ่ืน ๆ  ดังนั้น
เมื่อเดินทางเข้าสู่บ่อพันขันจะพบศาลบูชาปู่ผ่านท่ีตั้งอยู่บนเนินดินขนาดใหญ่ใกล้ ๆ กับบ่อน้ำ
จืดหรือที่ชาวบ้านเรียกว่า “น้ำส่างครก” เรื่องราวและความสำคัญของปู่ผ่านมีหลายสำนวน  
ทว่าสำนวนที่น่าสนใจมีเนื้อหาที่ว่า ชาวบ้านหนองคูณที่ตั้งชุมชนใกล้กับศาลเจ้าปู่ผ่านเชื่อว่า 
ปู่ผ่านเดินทางมาจากแดนไกลและมาตั้งรกรากอยู่ที่นี่  แม้การมีตัวตนของปู่ผ่านยังคลุมเครือ
แต่ชาวบ้านให้ความเคารพนับถือ บ้างเล่าว่าวันดีคืนดีมักได้ยินเสียงการเดินของม้ารอบ ๆ
หมู่บ้านและเชื่อว่าเป็นปู่ผ่านที่คอยปกป้องดูแลชาวบ้านหนองคูณในยามค่ำคืน  แม้บทบาท
และความสำคัญของปู่ผ่านเสมือนเป็นผีปู่ตาประจำชุมชน  ทว่าชาวบ้านให้นิยามปู่ผ่านว่าเป็น



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

48 

 

ผีใหญ่เมื่อเทียบกับผีอื่น ๆ เช่น ผีป่า  ผีนา  ผีตาแฮก  รวมถึงผีปู่ตาประจำชุมชนที่เป็นผี  
บรรพบุรุษ อย่างไรก็ดีความสัมพันธ์ของผีอื่นๆที่มีต่อผีปู่ผ่านชาวบ้านมักอธิบายไปในทิศทาง
เดียวกันว่าผีปู่ตาเป็นบริวารของปู่ผ่านหรือมองว่าปู่ผ่านเป็นเครือญาติกับผีปู่ตานั่นเอง 

หากกล่าวถึงมิติทางสังคมพบว่าปู่ผ่านได้รับการยกย่องนับถือจากผู้คนทั่วสารทิศ 
ที่เดินทางมาทำเกลือในบริเวณบ่อพันขันนับตั้งแต่อดีตที่ผ่านมา กล่าวคือ อำนาจศักดิ์สิทธิ์  
ของปู่ผ่านแผ่ไพศาลไปทั่วทุกสารทิศ  ด้านทิศเหนือจรดอำเภออาจสามารถ  จังหวัดร้อยเอ็ด  
ทิศตะวันออกจรดอำเภอพนมไพร จังหวัดร้อยเอ็ด ด้านทิศใต้จรดบ้านด่าน อำเภอราษีไศล  
จังหวัดศรีสะเกษในปัจจุบัน และทิศตะวันตกจรด อำเภอสุวรรณภูมิ  จังหวัดร้อยเอ็ด โดยผู้คน
ที่นับถือต่างให้ความสำคัญในฐานะผู้ดูแลบ่อเกลือป่าไม้ ลำน้ำเสียว ด้วยเหตุนี้ปู่ผ่านจึงถูกยก
ให้เป็นผีใหญ่ที่มีอำนาจเหนือผีอื่น ๆ  ประเพณีปฏิบัติที่แสดงให้เห็นถึงความเคารพปู่ผ่าน 
ในฐานะผีรักษาบ่อเกลือเป็นไปตามเงื่อนไขของความเชื่อเดิมในการหาอยู่หากินตามฤดูกาล
ของคนในชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขัน  พิธีไหว้ผีปู่ผ่านจำทำในเดือนสามซึ่งเปน็ช่วงเวลาที่ชาวบ้าน
จะทำนาเกลือพิธีกรรมดังกล่าวเรียกว่า “เลี้ยงลง” วัตถุประสงค์ของการทำพิธีกรรมนี้คือการ
บอกกล่าวให้ปู่ผ่านช่วยดูแลตนเองและสมาชิกในครอบครัวให้มีความราบรื่นในระหว่างการทำ
เกลือ เช่น ให้ได้ผลผลิตเกลือตามที่ตั้งเป้าหมายไว้  ให้ปลอดภัยจากสัตว์ร้ายและอันตรายใน
ระหว่างการทำเกลือ ทั้งนี้เมื่อทำนานเกลือเสร็จในเดือนหกและย่างเข้าสู่หน้าฝน  ชาวนาเกลือ
ได้ทำพิธีกรรมการ “ปลูกเกลือ” และไหว้ปู่ผ่านที่เรียกว่าพิธีกรรม “เลี้ยงขึ้น” เพื่อเป็นการ
แสดงความขอบคุณที่ปู่ผ่านดูแลรักษาตลอดระยะเวลาของการทำเกลือ รวมทั้งการขอให้ปู่
ผ่านบันดาลน้ำฝนให้บริบูรณ์เพื่อใช้ในการทำนา ทั้งนี้ในขณะทำพิธีกรรมดังกล่าวชาวบ้านยังมี
การจุดบั้งไฟบูชาปู ่ผ่าน  ที่ด้านหนึ่งแสดงถึงการขอบคุณและการเฉลิมฉลอง  (ณัฐวิทย์  
พิมพ์ทอง, 2565: 55-56) นอกจากนี้ยังมีความเชื่ออีกว่าปู่ผ่านคือ “แถน” ที่สามารถบันดาล
ความอุดมสมบูรณ์ของน้ำท่าและความอุดมสมบูรณ์ของนิเวศวิทยาทางเศรษฐกิจอื่นๆในลำน้ำ
เส ียวลำน้ำสาขาและป่าไม้  ดังงานศึกษาของนิธ ิ  เอ ียวศร ีวงศ ์ (2558: 36-37) ท ี ่ว่า 
ความเข้มข้นของการถือผีหรือสิ่งเหนือธรรมชาติดังกล่าวเป็นลักษณะที่สำคัญของกลุ่มชาติ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

49 

 

พันธุ์ไทย-ลาวในพื้นที่ภาคอีสาน ที่มีการติดต่อและสัมพันธ์กับ “แถน” อันเป็นผีบรรพบุรุษ
ของตนอยู่ตลอดเวลา  จะขยับตัวทำอะไรก็ต้องชูถ้วยเหล้าถวายแถนสักจอกหนึ่งเสมอ  ดังนั้น
ผีบรรพบุรุษหรือแถนจึงเป็นจุดรวมที่สามารถกระทำการอะไรใหญ่  ๆ ได้มากกว่ากำลังคน 
ในครอบครัวหรือคนเดียว  

ผู้เป็นสื่อกลางของการติดต่อสื่อสารกับปู่ผ่านประกอบไปด้วยนางเทียมหรือคนทรง
และเฒ่าจ้ำผู้นำทางวัฒนธรรมในการประกอบพิธีกรรม  แต่ละชุมชนท่ีมีความเกี่ยวข้องกับการ
ทำเกลือรอบ ๆ บ่อพันขัน พบว่าจะส่งนางเทียมและเฒ่าจ้ำเข้าร่วมในพิธีกรรม มีบ้าง
เหมือนกันท่ีบางชุมชนมีนางเทียมและเฒ่าจ้ำเป็นคนเดียวกัน  การเป็นตัวแทนและการสื่อสาร
กับปู่ผ่านนั้นมักให้เกียรติกับนางเทียมที่อาวุโสมากที่สุด ลักษณะดังกล่าวนี้บ่งบอกถึงการให้
ความเคารพกับความอาวุโสและเครือข่ายความสัมพันธ์ทางสังคมของระบบความเช่ือ  
เจ้าปู ่ผ่าน  ที่สามารถยึดโยงผู้คนให้เกิดความสามัคคีและควบคุมการใช้ทรัพยากรอย่าง  
เท่าเทียม ทั้งนี้ความเชื่อเรื่องปู่ผ่านยังถูกนำมาใช้เพื่อต่อรองความสัมพันธ์เชิงอำนาจของ 
กลุ่มคน หน่วยงานราชการ ชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขันซึ่งจะนำเสนออย่างละเอียดต่อไป 
 
“ความเชื ่อปู ่ผ่าน”กับความเปลี ่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ -สังคมของชุมชนบ่อพันขัน 
หลังปี 2524-2560 

ประเด็นนี้ผู้ศึกษาต้องการนำเสนอชุดความรู้ 2 ประเด็นหลักที่สำคัญ  เพื่อทำให้เห็น
พลวัตความเชื่อปู่ผ่านที่สัมพันธ์และเชื่อมโยงกับความเปลี่ยนแปลงททางเศรษฐกิจ -สังคม 
ของชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขัน หลังปี 2524-2560 ดังนี้ 1) ความเปลี่ยนแปลงเศรษฐกิจ-สังคม
ของชุมชนบ่อพันขันหลังทศวรรษท่ี 2524-2560 และ 2) บทบาทและสถานภาพของความเชื่อ
ปู่ผ่านท่ีเปลี่ยนแปลงไปหลังปี 2524-2560  
 
 
 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

50 

 

ความเปลี่ยนแปลงระบบเศรษฐกิจ-สังคมของชุมชนรอบๆบ่อพันขันกับความเชื่อ 
ปู่ผ่านหลังป ี2524-2560 

ความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและสังคมของชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขัน  ซึ่งเป็นพื้นที่
ส่วนหนึ่งในอาณาบริเวณทุ่งกุลาร้องไห้  ดังนั้นหากกล่าวถึงการพัฒนาทุ่งกุลาร้องไห้ก็เสมือน
การกล่าวถึงชุมชนที่รอบ ๆ บ่อพันขันเช่นเดียวกัน โดยนับตั้งแต่หลังปี 2514 เป็นต้นมา  
กรมพัฒนาที่ดินดำเนินการสำรวจที่ดินเนื้อที ่ 2.1 ล้านไร่ เพื ่อวางแผนการใช้ที ่ดินในการ
เกษตรกรรม ผลจากการสำรวจและวางแผนถูกนำไปเป็นข้อมูลพื ้นฐานให้แก่กระทรวง  
เกษตรและสหกรณ์เพื ่อนำเสนอต่อคณะรัฐมนตรี กระทั ่งเมื ่อวันที ่ 24 กันยายน 2519 
คณะรัฐมนตรีมีมติรับหลักการ “โครงการพัฒนาทุ่งกุลาร้องไห้” ตามที่กระทรวงเกษตร 
และสหกรณ์นำเสนอไว้ (กรมพัฒนาที่ดิน, 2540:1) โดยมีความมุ่งหวังเพื่อยกระดับรายได้ 
และความเป็นอยู่ของเกษตรกรในพื้นที่  ในระยะแรกของการดำเนินโครงการปฏิรูปที่ดิน 
เพื่อการเกษตร  มีการกระจายสิทธิถือครองที่ดินรวมทั้งสร้างระบบป้องกันความเสียหายจาก
ภัยธรรมชาติ  ปรับปรุงพื้นที่นาและการบำรุงรักษาดิน  พัฒนาระบบชลประทานขนาดเล็ก   
มีการขยายฐานการผลิตให้กว้างขวางออกไป ส่งเสริมการเลี้ยงปลาในนาข้าวเพื่อความมั่นคง
ทางอาหาร ส่งเสริมให้ปลูกทุ ่งหญ้าเลี ้ยงสัตว์ เป็นต้น   ทำให้พื ้นที ่ที ่ไม่เอื ้อต่อการทำ
เกษตรกรรมได้รับการพัฒนาบำรุงดินและดำเนินการมาอย่างต่อเนื ่อง  ทำให้เกิดความ
เปลี่ยนแปลงพ้ืนท่ีเพาะปลูก กลายเป็นพ้ืนท่ีเกษตรกรรมขนาดใหญ่ (จิราพร  แซ่เตียว, 2665: 
19) 

 รอยต่อการพัฒนาทุ ่งกุลาร้องไห้หลังจากคณะรัฐมนตรีรับหลักการโครงการ  
พัฒนาทุ่งกุลาร้องไห้ วันที่ 17 มีนาคม 2520 คณะรัฐมนตรีได้จัดสรรงบประมาณจำนวน 
1,000,000 บาท ให้กระทรวงเกษตรและสหกรณ์ กรมพัฒนาที่ดิน ดำเนินการจัดตั้งศูนย์
พัฒนาทุ่งกุลาร้องไห้ ถัดมาอีกหนึ่งปี เมื่อวันที่ 15 สิงหาคม 2521 ได้มีการแต่งตั้งกรรมการ
เพื่อบริหารจัดการโครงการพัฒนาทุ่งกุลาร้องไห้ โดยมีนายปรีดา กรรณสูตร รัฐมนตรีว่าการ
กระทรวงเกษตรและสหกรณ์เป็นประธานกรรมการ ให้พลโทเปรม ติณสูลานนท์ รัฐมนตรีช่วย



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

51 

 

ว่าการกระทรวงมหาดไทยและนายอาภรณ์ ศรีพิพัฒน์ รัฐมนตรีช่วยว่าการกระทรวงเกษตร
และสหกรณ์ เป็นรองประธานกรรมการตามลำดับ (สำนักงานเลขานุการคณะกรรมการบรหิาร
โครงการพัฒนาทุ่งกุลาร้องไห้, 2527: 19)  หลังได้รับความเห็นชอบจากคณะรัฐมนตรีให้
ดำเนินการพัฒนา และถูกบรรจุอยู่ในแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติฉบับที่ 4 และ
ฉบับที่ 5 (ปี 2524-2529 รวมระยะเวลา 6 ปี) ซึ ่งได้รับจัดสรรงบประมาณแผ่นดินให้แก่
หน่วยงาน 14 หน่วยงาน ดังรายละเอียดตามตารางด้านล่างนี้ (เผด็จ กาญจนกูล, 2528) 

 
ตารางที่ 1 แสดงงบประมาณที่ได้รับจัดสรรด้านการพัฒนาโครงสร้างพื้นฐาน/เส้นทาง
คมนาคม 

ปีงบประมาณ จำนวนเงิน (บาท) 
2524 111.979,090 
2525 139,539,150 
2526 141,787,568 
2527 160,183,434 
2528 142,429,224 
2529 135,910,638 

รวมงบประมาณทั้งสิ้น 836,828,104 
 

งบประมาณแผ่นดินที่ได้รับจัดสรรทั้งหมด มีเป้าหมายในด้านการพัฒนาโครงสร้าง
พื ้นฐานโดยเฉพาะสร้างทางหลวงเป็นโครงข่ายเชื ่อมต่อชุมชนหมู ่บ้านในอาณาบริเวณ  
ทุ่งกุลาร้องไห้และจังหวัดใกล้เคียง เช่น ทางหลวงหมายเลข 2086 จากบ้านกู่พระโกนา 
ถึงบ้านด่าน อำเภอราศีไศล ทางหลวงหมายเลข 219 เชื่อมต่อจังหวัดสุรินทร์และปรับปรุง 
ทางหลวงสายอำเภอพยัคฆภูมิพิสัย จังหวัดมหาสารคาม ถึง อำเภอสตึก จังหวัดบุรีรัมย์   
เป็นต้นและการกระจายสิทธ์ิในการถือครองที่ดิน ดังตารางแสดงด้านล่างนี้ 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

52 

 

 
ตารางที่ 2 การกระจายสิทธ์ิในการถือครองที่ดินแก่ชาวนาในทุ่งกุลาร้องไห้และบ่อพันขัน 

จังหวัด อำเภอ/กิ่งอำเภอ เนื้อที่ท้ังหมด เนื้อที่คาดว่าจะ
จัดสรร 

 
ร้อยเอ็ด 

สุวรรณภมู ิ 147,000 181,000 
เกษตรวิสยั 390,000 202,000 
โพนทราย 186,000 - 

สุรินทร ์ ท่าตูม 175,593 175,593 
ชุมพลบุร ี 400,400 199,000 

รวมเนื้อที่ทั้งหมด 1,398,993 721,000 
 

หลังจากกระจายสิทธิ ์การถือครองที ่ดินให้กับชุมชนในทุ ่งกุลาร้องไห้และชุมชน 
บ่อพันขัน กอปรกับการที่ชาวนาได้รับความรู้จากเจ้าหน้าที่เกษตรอำเภอ  ที่เข้ามาอบรมและ
สาธิตการปลูกข้าวจ้าวหอมมะลิ 105 พร้อมกับเสนอขายพันธุ ์ข้าวในราคาถังละ 5 บาท 
ชาวบ้านเห็นว่าราคาถูกกว่าในท้องตลาดจึงตัดสินใจซื้อพันธุ ์ข้าวดังกล่าวมาทดลองปลูก 
ในช่วงนี้มีกลุ่มพ่อค้าจากเมืองสุวรรณภูมิและเมืองเกษตรวิสัยตระเวนเข้ามารับซื้อข้าวใน
หมู่บ้านด้วยวิธีการที่เรียกว่า “การผองนำเล้า” โดยจะนำรถบรรทุกเข้ามารับซื้อข้าวในช่วง
เดือนมกราคมซึ่งเป็นช่วงที่ชาวนานำข้าวขึ้นยุ้งฉาง กลุ่มพ่อค้าเหล่านี้รับซื้อข้าวเหนียวราคา 
ถังละ 8 บาทและข้าวจ้าวราคาถังละ 14 บาท (ชั่งน้ำหนักตามความชื้นของข้าวแล้วประเมิน
ราคา) เมื่อการปลูกข้าวจ้าวหอมมะลิ 105 สามารถสร้างรายได้ให้กับชาวนา ทำให้ชาวนา
หลายคนตัดสินใจปลูกข้าวจ้าวหอมมะลิ 105 เพิ ่มมากขึ ้นอย่างต่อเนื ่องในนปี 2522  
ดังคำกล่าวที่ว่า 

 “...เห็นเพิ่นมารับซื้อข้าวอยากได้เงินกะเลยปลูกข้าวเจ้า เพราะว่าเพิ่นให้ราคา
ดีกว่าข้าวเหนียว..” (เห็นพ่อค้าเข้ามารับซื้อข้าว ต้องการเงินจึงหันมาปลูกข้าวจ้าว เพราะได้



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

53 

 

ราคาดีกว่าข้าวเหนียว) หรือคำกล่าวที่ว่า “ตอนแรกกะปลูกข้าวเหนียวนั้นล่ะ ปลูกเอาไว้กิน
แล้วกะเอาไว้ขาย บัดทีนี้เลยมาปลูกข้าวเจ้าแทน ย้อนว่าขายได้เงินหลายกว่าข้าวเหนียว  
ไทบ้านเพิ่นกะเลยพากันปลูกข้าวจ้าวหลายขึ้น แต่ละไฮ่มีแต่ข้าวเจ้าเต็มไปเบิด”  (ธิติญา  
เหล่าอัน, 2553: 58) (ช่วงแรกปลูกข้าวเหนียวปลูกไว้รับประทานและแบ่งขาย ต่อมาปลูก 
ข้าวจ้าวแทนเพราะได้ราคาดีกว่าข้าวเหนียว) 

จึงกล่าวสรุปได้ว่าข้าวจ้าวหอมมะลิ 105 ที่ชาวนาในทุ่งกุลาร้องไห้และชุมชนรอบ ๆ
บ่อพันขันเริ่มหันมานิยมปลูกข้าวอย่างเป็นล่ำเป็นสันนั้น  ด้านหนึ่งเพื่อเป็นความมั่นคงทาง
อาหารในครัวเรือน  และอีกด้านหนึ่งสามารถนำไปขายเพื่อนำรายได้มาใช้จ่ายในครัวเรือน  
ดังข้อความที่ปรากฏในบทความเรื่องชาวนายุคดิจิตอลแห่งทุ่งกุลาฯที่กล่าวไว้อย่างน่าสนใจว่า 
“ปลูกข้าวขาย ซื้อข้าวกิน” คือวิถีของคนในทุ่งกุลาร้องไห้  ซึ่งส่วนใหญ่เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ลาว
รับประทานข้าวเหนียวเป็นหลัก  จึงปลูกข้าวเจ้าหอมมะลิ 105 เพื่อขายและนำเงินไปซื้อข้าว
เหนียวจากโรงสีมาบริโภคดังคำกล่าวของคุณตาสายฝนท่ีกล่าวว่า  

“....ความเปลี่ยนแปลงของคนในทุ่งกุลาร้องไห้คือจะทำนาข้าวหอมมะลิเพื่อขาย  
เมื่อได้เงินมาก็ไปซื้อข้าวเหนียว ก่อนข้าวเหนียวอร่อยมากปลูกเองไม่ต้องไปหาซื้อจากที่อื่น 
ทว่าทุกวันนี้ต้องไปซื้อจากตลาด” (จิราพร แซ่เตียว, 2565: 30)  นอกจากการเพิ่มพื้นที่เพื่อ
หน่วยผลผลิตและการเพาะปลูกข้าวหอมมะลิแล้วยังมีการดำเนินการเพื่อเพิ่มประสิทธิภาพ
ด้านความรู้ให้แก่กลุ่มองค์กรภายในชุมชนหมู่บ้านให้มีส่วนร่วมในการพัฒนา เช่น กลุ่มผู้นำ
ชุมชน กลุ่มสตรี กลุ่มเยาวชน กลุ่มอาชีพต่าง ๆ ขณะเดียวกันในปี 2530 รัฐบาลพลเอกเปรม 
ติณสูลานนท์ ได้อนุมัติงบประมาณ 580 ล้าน สำหรับดำเนินโครงการน้ำพระทัยจากในหลวง
หรือที่เรียกว่า “อีสานเขียว” ในช่วงปี 2531-3532 โดยมีเป้าหมายเพื่อแก้ปัญหาด้านป่าไม้ 
ทรัพยากรดินและแหล่งน้ำในการอุปโภค-บริโภคและแหล่งน้ำเพื่อการเกษตร ตลอดจน
ยกระดับเศรษฐกิจของประชากรในภูมิภาคอีสาน ทำให้อาณาบริเวณทุ่งกุลาร้องไห้และ 
บ่อพันขันก็ได้รับการพัฒนาจากโครงการดังกล่าว โดยเฉพาะการส่งเสริมและสนับสนุน  
ของรัฐบาลให้ปลูกพืชเศรษฐกิจจำพวกไม้ยูคาลิปตัส และการสร้างฝายกั้นน้ำเพื่อการเกษตร  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

54 

 

ในปี 2524 ของกรมชลประทานที่ 5 จังหวัดอุดรธานี นับตั้งแต่นั้นเป็นต้นมากิจกรรมทาง
เศรษฐกิจการทำเกลือท่ีบ่อพันขันเริ่มหายไป  สิ่งที่เกิดขึ้นในห้วงเวลานี้คือเมื่อเข้าสู่ช่วงฤดูฝน
น้ำจะไหลลงมารวมกันในลำน้ำเสียวและไหลเข้าสู่บ่อพันขัน  ทำให้แหล่งต้มเกลือกลายเป็น
แอ่งรับน้ำขนาดใหญ่ที่มีพื้นที่กว้างขวาง  เมื่อเข้าสู่ฤดูกาลของการทำเกลือแหล่งทำเกลือที่  
บ่อพันขันน้ำไม่ลดลงเหมือนก่อนแล้ว  ชาวบ้านรอบๆบ่อพันขันที่เคยทำเกลือเพื่อเป็นรายได้
เสริมหลังการเก็บเกี่ยวผลผลิตจากการทำนาข้าวหอมมะลิ ได้รับผลกระทบและมีความรู้สึกใน
ลักษณะของการถูกรังแกจากรัฐ  ที่เข้ามาเปลี่ยนแปลงพ้ืนท่ีทำเกลือ 

 “...การสร้างอ่างเก็บน้ำมันทำให้บ่อพันขันน้ำท่วม ที ่ทำเกลือที ่คนมาโฮมกัน 
(รวมกัน) จำนวนมากค่อยๆเบาบางลงไปเพราะไม่มีพื้นที่ทำเกลือ แม้จะมีการทำนาข้าวหอม
มะลิจำนวนมากขึ้น แต่คนต้องการทำเกลือเพื่อเพิ่มรายได้ก็ยังมีจำนวนมาก  เพราะพ่อค้า
เกลือยังต้องการเกลือที่บ่อพันขัน การสร้างฝายกั้นน้ำเหมือนเป็นการลดอาชีพต้มเกลือของคน
ในชุมชน  แม้จะมีน้ำเพื่อการเกษตรและเป็นแหล่งหาปลาก็ตาม” (บุญเลี้ยง เดชศรี, สัมภาษณ์ 
2565) 

เมื่อเป็นเช่นนี้ชาวบ้านในชุมชนบ้านหญ้าหน่อง บ้านหนองคูณ  บ้านตาเณร  บ้านปลา
เค้า ฯลฯ ที่เคยทำเกลือรอบบ่อพันขันก็เริ่มลดลงและบางหมู่บ้านเลิกทำเกลือและเดินทาง
ออกไปทำงานนอกภาคเกษตรเพื่อนำรายได้มาใช้จ่ายในครอบครัว  ส่งผลให้วิถีชีวิตวัฒนธรรม
ของชุมชนที ่อยู ่รอบๆบ่อพันขันเปลี ่ยนแปลงไป (เมธินีย ์ ชอุ ่มผล, 2565: 78) การที่ 
กรมชลประทานเข้ามาสร้างฝายกั้นน้ำครั้งนี้  ถือได้ว่าเป็นการอ้างกรรมสิทธิ์/สถาปนาอำนาจ
เหนือพื้นที่สาธารณะบ่อพันขัน ที่ในอดีตทุกคนมีส่วนในการเข้าใช้ทรัพยากรที่สำคัญนี้  
สามารถผลิตเกลือ ทำนา หาปลา หากินตามฤดูกาลได้โดยไม่มีการแบ่งเขตปกครองที่ชัดเจน   
มีความเอื้ออาทรกันและกัน  แต่หลังจากสร้างฝายกั้นน้ำส่งผลต่อสิทธิดั้งเดิมของชาวชุมชน
บริเวณบ่อพันขันเป็นการแย่งชิงทรัพยากรและทำลายอาชีพดั ้งเดิมและความสัมพันธ์  
ทางสังคมของผู้คนอย่างสิ้นเชิง (ขาว สมอาษา, 2552: 98-99)  นอกจากอาชีพการต้มเกลือ 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

55 

 

ที่หายไปหลังปี 2524 ผู้คนเริ่มออกเดินทางข้ามชุมชนพื้นที่ที่ไกลออกไปเพื่อทำงานนอกภาค
เกษตร  โดยเฉพาะเดินทางไปท่ีกรุงเทพมหานครและไปเป็นลูกเรือประมงหาปลาที่ภาคใต้   
 “...หลังเก็บเกี่ยวผลผลิตแล้วไม่สามารถทำเกลือได้อย่างเคย  ไม่ได้ทำเกลือก็ไม่มี
รายได้เสริม คนในชุมชนจึงเริ่มเดินทางไปทำงานในเมือง  ในกรุงเทพฯ ไปรับจ้าง  ขายแรงงาน 
พอถึงฤดูกาลทำนาจึงกลับมาแต่บางคนก็ไม่กลับมาเพียงแค่ส่งเงินกลับบ้านเท่านั ้น”   
(ลุน สิงห์ดงเมือง, สัมภาษณ์, 2565)   

จึงสรุปได้ว่าการทำเกลืออย่างเป็นล่ำเป็นสันของชุมชนบ่อพันขันสิ้นสุดลงเมื ่อปี 
2524 ภายใต้การพัฒนาโครงสร้างพื้นฐานของรัฐ โดยเฉพาะเส้นทางคมนาคม เขื่อน ไฟฟ้า 
พืชเศรษฐกิจ ฯลฯ ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงครั้งใหญ่ในพื้นที่ทุ่งกุลาร้องไห้และบ่อพันขัน  
โดยเฉพาะการเข้าสู่ระบบทุนนิยม เช่น การส่งเสริมให้ปลูกข้าวหอมมะลแิทนข้าวพันธุ์พ้ืนเมือง  
การปลูกยูคาลิปตัสเพื่อการทำฟืนและขาย  อย่างไรก็ตามการสร้างฝายกั้นน้ำดังกล่าวทำให้
เศรษฐกิจการทำเกลือแบบอุตสาหกรรมในครัวเรือนหลังฤดูทำนาหมดไป  สภาพสังคมที่เคย
พบเห็นในช่วงของการทำเกลือก็หมดไปอย่างสิ้นเชิง ทว่าสิ่งที่เข้ามาเปลี่ยนแปลงโครงสร้าง
ทางเศรษฐกิจ-สังคมของชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขันได้แก่กลไกทางด้านการเมืองการปกครอง 
และอำนาจรัฐที่ส่วนกลางได้กระจายอำนาจลงสู่ท้องถิ่นในรูปแบบองค์การบริหารส่วนตำบล  
ก่อให้เกิดกิจกรรมทางเศรษฐกิจ-สังคมที่เปลี่ยนแปลงไปอย่างมีนัยยะสำคัญ 

บทบาทและสถานภาพของความเชื่อปู่ผ่านที่เปลี่ยนแปลงไปหลังปี 2524-2560  
นับตั้งแต่หลังปี 2524 เป็นต้นมาประเพณีและพิธีกรรมการเลี้ยงบ่อเกลือและเลี้ยง 

เจ้าปู ่ผ่านที่เป็นความเชื ่อศักดิ ์ส ิทธิ ์ที ่ด ูแลบ่อพันขัน เริ ่มลดบทบาทและความสําคัญลง  
เนื่องจากมีการทําฝายกั้นน้ำของกรมชลประทาน  โดยอ้างเหตุผลของการเก็บกักน้ำไว้เพื่อ
กิจกรรมการเกษตร  โดยเฉพาะการปลูกข้าวหอมมะลิ 105 เพื่อการค้าและทำพืชไร่อย่างอื่น
อย่างเป็นล่ำเป็นสันรวมทั ้งการเดินทางออกไปทำงานนอกภาคเกษตรของคนในพื ้นที่    
ห้วงเวลาดังกล่าวแสดงให้เห็นถึงความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจของชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขัน
ที่เข้าสู่ระบบทุนนิยมอย่างเข้มข้น ระบบความเชื่อของเจ้าปู่ผ่านแต่เดิมในช่วงเดือน 3 เป็นการ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

56 

 

บอกกล่าวของชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขันก่อนลงมือทำเกลือ ก็เปลี่ยนมาเป็นการขอพรในการทำ
มาหาเลี้ยงชีพเป็นหลัก  ขณะเดียวกันเมื่อบ่อเกลือกลายเป็นแอ่งน้ำขนาดใหญ่  กอปรกับรัฐ
ราชการท้องถิ่นได้นำพันธุ์ปลาหลากชนิด เช่น ปลาขาว ปลาตะเพียน ปลาหลด ปลานิล ฯลฯ 
มาปล่อยเพื่อให้เกิดความมั่นคงทางอาหารสำหรับชุมชนท่ีอาศัยอยู่รอบ ๆ บ่อพันขัน  การนับ
ถือปู ่ผ ่านในฐานะผู ้ดูแลบ่อเกลือกลายมาเป็นผู ้ดูแลรักษาทรัพยากรปลา นา และน้ำ   
หากชาวบ้านเข้ามาหาปลาเพื่อประกอบอาหารจึงต้องขอต่อเจ้าปู่ผ่านทุกครั้งไป 

ในงานศึกษาของณัฐวิชย์ พิมพ์ทอง  เรื่องบทบาทของ “ผีปู่ผ่าน” หลังยุคทำเกลือ 
กล่าวไว้หลังจากสัมภาษณ์ประมวล  มาหินกอง  ปัญญาชนท้องถิ่นแห่งบ้านหญ้าหน่อง  
ความว่า  

“...ผู้ที่นับถือปู่ผ่านทุกวันนี้ยังมีอยู่แต่มีจำนวนน้อยลงกว่าแต่ก่อนจากเดิมที่ผู ้คน
เดินทางมาร่วมพิธีกรรมอย่างไม่ขาดสายและเนืองแน่น  ด้วยมีความเชื่อที่ปู่ผ่านมีความสำคัญ
ต่อการทำเกลือเป็นสำคัญทว่าหลังจากทำการชลประทานขึ้นมาชาวบ้านจึงมักส่งตัวแทนมา
เข้าร่วมพิธีกรรม  ส่วนบทบาทหน้าที่ของปู่ผ่านก็เปลี่ยนมาเป็นการทำนายทายทักในเรื่องการ
ประกอบอาชีพ  ความเป็นอยู่  การเข้ามาบนบานศาลกล่าวหรือขอโชคลาภและการทำงานท่ี
มั่นคง  การปรับเปลี่ยนเรื่องการเสี่ยงทายที่เดิมใช้การดูคางไก่  ดูลักษณะไข่ต้มที่สัมพันธ์กับ
การทำนายฟ้าฝนชลธาร  ได้ปรับเปลี่ยนมาเป็นการเสี่ยงทายด้วยการเขย่าเซยีมชี  การปิดทอง  
การแก้บนด้วยน้ำแดง  หัวหมู ซึ่งนับว่าเป็นสิ่งแปลกใหม่ที่ส่งผ่านมาสู่ชุมชนท้องถิ่นรอบ  ๆ  
บ่อพันขัน...” (ณฐัวิชย์  พิมพ์ทอง, 2565: 57) 

นอกจากบทบาทของเจ้าปู่ผ่านที่แปรเปลี่ยนไปแล้ว พิธีกรรมการปฏิบัติของชุมชนก็
แปรเปลี่ยนตามไปด้วย โดยเฉพาะประเพณีและพิธีกรรมการเลี้ยงบ่อเกลือ  กล่าวคือเมื่อไมม่ี
กิจกรรมทางเศรษฐกิจการต้มเกลือแล้ว การเลี ้ยงบ่อเกลือเพื ่อสักการะและบอกกล่าว  
เจ้าปู่ผ่านไม่ได้ปฏิบัติร่วมกันทุกชุมชนหมู่บ้านดังในอดีต (ก่อนปี 2524)  พิธีกรรมการเลี้ยง  
เจ้าปู่ผ่านในเดือนสามมีเพียงหมู่บ้านที่ตั้งอยู่ใกล้กับศาลบูชาเจ้าปู่ผ่านเท่านั้น  ขณะเดียวกัน
การเลี้ยงเจ้าปู่ผ่านในเดือนหกเริ่มหมดความสำคัญลงไปเหตุเพราะบ่อเกลือกลายเป็นแอ่งน้ำ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

57 

 

ขนาดใหญ่นับตั้งหลังปี 2542 เป็นต้นมา ทว่ายังคงปรากฏให้เห็นกลุ่มคนสูงวัยที่มีอายุเฉลี่ย 
60-70 ปี ที่ยังรักษาสืบสานพิธีกรรมดังกล่าวเอาไว้ โดยการนำเครื่องบูชาที่เป็นอาหารคาว
หวาน หมาก พลู บุหรี่ มาจัดวางไว้ที่ศาลบูชาเจ้าปู่ผ่าน จึงกล่าวได้ว่าตลอดระยะเวลาเกือบ
ยี่ส ิบปี ่ที ่ผ่านมาการแสดงความศรัทธาต่อเจ้าปู ่ผ่านได้เริ ่มคลายตัวลง จากเดิมเคยเป็น
ศูนย์กลางของความเชื่อท้องถิ่นที่มีอาณาบริเวณของความศักดิ์สิทธ์ิที่กว้างขวาง  ทว่านับตั้งแต่
การสร้างฝายทดน้ำของกรมชลประทานในปี 2524  ทำให้ความเชื่อปู่ผ่านกลายเป็นความเช่ือ
เฉพาะถิ่นท่ีมีจำกัดอยู่เฉพาะในชุมชนที่อาศัยในบริเวณบ่อพันขันเท่านั้น กอปรกับการกระจาย
อำนาจลงสู่ท้องถิ่นในรูปแบบองค์การบริหารส่วนตำบลนับตั้งแต่หลังปี2538 เป็นต้นมา  ยิ่งทำ
ให้ความเชื่อเจ้าปู่ผ่านแปรเปลี่ยนไป  โดยไม่มีหน่วยงานใดเข้ามาดูแลเป็นเจ้าภาพในการ
ประกอบพิธีกรรมเช่นสรวงบูชาประจำปี  ลักษณะดังกล่าวนี้ทำให้ความเชื่อความศรัทธาของ
เจ้าปู่ผ่านและสายสัมพันธ์ในระบบเครือญาติ เครือญาติเสมือนและความสัมพันธ์ระหวางชุม
ชนท่ีเคยแน่นแฟ้นได้คลายตัวลง (พระปลัดอำพร สมอาษาและคณะวิจัย, 2553: 80) อย่างไร
ก็ดีภายหลังจากนโยบายการส่งเสริมการท่องเที่ยวในชุมชนท้องถิ่นของรัฐส่วนกลางทำให้
ความเชื่อเจ้าปู่ผ่านที่กลายเป็นความเชื ่อประจำแหล่งน้ำบ่อพันขันนับตั้งแต่หลังปี 2524  
เป็นต้นมา ได้ขยับขยายกลายเป็นความเชื ่อศักดิ ์สิทธิ์ที ่มีอาณาบริเวณกว้างขวางออกไป  
อีกครั้ง ดังประเด็นท่ีจะนำเสนอต่อไป 

ความเชื่อปู่ผ่านกับวัฒนธรรมการบริโภคในระบบการผลิตแบบทุนนิยม หลังปี 
2524-2560  

คำอธิบายเกี่ยวกับวัฒนธรรมการบริโภคส่วนใหญ่เชื่อมโยงเนื้อหาทางด้านการบริโภค
เข้ากับสังคมสมัยใหม่หรือเป็นผลพวงของยุคสมัยใหม่ (modernity) พลวัตของระบบทุนนิยม 
ความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีที่ก่อให้เกิดผลติภณัฑ์มวลชน (mass product) การเปลี่ยนแปลง
ทางสังคมที่ความก้าวหน้าทางเศรษฐกิจได้ขับเคลื่อนการดำเนินชีวิตให้คล้อยตามการขยายตัว
ของระบบกลไกตลาดจากท้องถิ่นสู่โลกาภิวัตน์  ตลอดจนรูปแบบทางความคิดความเชื่อในการ
ดำรงชีวิตของผู้คน (Daniel อ้างถึงใน เกษม เพ็ญภินันท์, 2550: 5) จนทำให้เกิดคำและ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

58 

 

ความหมายภายใต้วัฒนธรรมบริโภคในระบบการผลิตแบบทุนนิยม เช่น  อุตสาหกรรมทาง
วัฒนธรรม (culture industry) (เกษม เพ็ญภินันท์, 2550: 17-18) ประเพณีประดิษฐ์ 
( invention of tradition)  ของ Hobsbawm,  Eric and Terence  Ranger (ed) .  (1983) 
การต่อสู้ต่อรองในสนามการท่องเที่ยวทางวัฒนธรรม  ดังชุดข้อมูลที่จะกล่าวอย่างละเอียด
ดังต่อไปนี้  

การกล่าวถึงความเชื่อผีปู่ผ่านในมิติอุตสาหกรรมทางวัฒนธรรมนั้นผู้ศึกษาขอขยาย
ความโดยใช้คำว่า “อุตสาหกรรมการท่องเที่ยวทางวัฒนธรรม” ที่มีความหมายใกล้เคียงและ
สัมพันธ์ต่อเนื่องกัน ทั้งนี้ ในบริบทหรือปัจจัยภายนอกที่ส่งผลต่อปรากฏการณ์ปรับเปลี่ยน
ความเชื ่อปู ่ผ่านจากนามธรรมกลายมาสู่รูปธรรมหรือการปรากฏรูปร่างจากการปั้นแต่ง 
จากช่างฝีมือในท้องถิ่น  ในงานศึกษาเรื่องเทพารักษ์ล้านนา :จากหอผีสู่ปูนปั้นศาลเจ้าและ
อนุสาวรีย์ท้องถิ่น ของ ประสิทธิ์ ลีปรีชา (ประสิทธิ์  ลีปรีชา, 2560: 103) ได้ให้ทัศนะอย่าง
น่าสนใจว่าบริบทที่ทำให้ความเช่ือท้องถิ่นท่ีเป็นนามธรรมกลายเป็นรูปธรรมได้นั้นเกิดขึ้นจาก
นโยบายส่งเสริมการท่องเที่ยว องค์การปกครองส่วนท้องถิ่นรวมทั้งกระแสทุนนิยมที่เข้ามา  
สู่ชุมชนท้องถิ่นนับตั้งแต่หลังทศวรรษที่ 2530 เป็นต้นมา กรณีการเกิดขึ้นขององค์การบริหาร
ส่วนตำบล (อบต.) ที ่มีผลบังคับใช้ตั ้งแต่ 2 มีนาคม 2538 มิได้มีความมุ่งหมายเพียงการ
กระจายอำนาจลงสู่ท้องถิ่นเท่านั้น ทว่ายังเป็นการวางแผนให้อำนาจแก่นายกและทีมบริหาร
ในการตัดสินใจดำเนินการพัฒนาชุมชนและพื้นที่รับผิดชอบ โดยเฉพาะเรื่องการก่อสร้าง   
รื้อฟื้นวัฒนธรรมประเพณีและสร้างใหม่  เพื่อก่อให้เกิดอัตลักษณ์ใหม่ทางวัฒนธรรมท้องถิ่นที่
สามารถสร้างเศรษฐกิจฐานรากให้เกิดแก่ชุมชนท้องถิ่นในเขตพื้นที่รับผิดชอบ  ความเช่ือ 
เจ้าปู่ผ่านจึงสัมพันธ์และเกี่ยวข้องกับอุตสาหกรรมท่องเที่ยวทางวัฒนธรรมที่องค์การบริหาร
ส่วนตำบลบ่อพันขันและตำบลเด่นราษฎร์ได้จัดขึ ้น เพื ่อสนองต่อบริบทการส่งเสริมการ
ท่องเที่ยวของประเทศ ภายใต้ชื่อ Amazing Thailand Campaign เพื่อเฉลิมฉลองในวาระ 
ในหลวงรัชกาลที่ 9 มีพระชนมายุครบ 72 พรรษา ในช่วงปี 2541-2542  โดยการเน้นแหล่ง
ท่องเที่ยวทั้งที่เป็นธรรมชาติและวัฒนธรรมท้องถิ่น  ที่มีการปรับเปลี่ยนให้แปลกใหม่และ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

59 

 

น่าสนใจมากในการเข้ามาเยือนและมาท่องเที่ยวมากขึ้น (Pradech Phayakvichien อ้างถึง
ใน ประสิทธิ ์  ลีปรีชา, 2560: 103) การนำเสนอเรื ่องราวความเชื ่อ ความศักดิ์สิทธิ์ และ
พิธีกรรมเจ้าปู่ผ่านจึงเป็นกิจกรรมการส่งเสริมการท่องเที่ยวบริเวณบ่อพันขัน  เพื่อดึง ดูด
นักท่องเที่ยวต่างถิ่นให้เดินทางเข้ามาท่องเที่ยวอย่างไม่ขาดสาย  โดยเฉพาะกลุ่มนักท่องเที่ยว
ที่มีความเชื่อเกี่ยวกับโชค ลาภ ปรากฏการณ์ดังกล่าวทำให้ชุมชนท้องถิ่นรอบ ๆ บ่อพันขัน
และหน่วยงานราชการเกิดการช่วงชิงและต่อรองเชิงอำนาจกันอยู่ตลอดเวลา โดยเฉพาะเรื่อง
รายได้จากการเช่าพื้นที่ค้าขายและจำหน่ายเครื่องเซ่นไหว้ บทบาทและสถานภาพในฐานะ
ผู้สร้างและดูแล  อำนาจนางเทียมในฐานะผู้นำทางพิธีกรรม ผู้นำฝ่ายสงฆ์ในฐานะเจ้าของ
พื้นที่วัดเกาะบ่อพันขัน อำนาจในการบริหารจัดการงบประมาณสนับสนุนการจัดงานบุญ
ประเพณีบวงสรวงบ่อพันขันและเจ้าปู่ผ่านขององค์การบริหารส่วนตำบลบ่อพันขันและตำบล
เด่นราษฎร์ที่ซับซ้อน (ขาว  สมอาษา, 2552: 150-168) 
 
บทสรุป 

การนำเสนอชุดความรู้ “ความเชื่อปู่ผ่าน” กับความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ-สังคม
ของชุมชนบ่อพันขันหลังปี 2524-2560 ข้างต้น จะทำให้เข้าใจความเปลี่ยนแปลงของความ
เชื่อท้องถิ่นที่มีความสัมพันธ์กับความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ-สังคมตลอดมา โดยเฉพาะ
ความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ-สังคมที่เกิดขึ้นจากโครงการพัฒนาต่างๆของรัฐ  ที่ทำให้ภาค
อีสานเป็น“อีสานใหม่” “อีสานเปี่ยนไป๊” ที่มาพร้อมกับยุคสมัยของการพัฒนา ภายใต้บริบท
การใช้แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติที่ได้ทุ ่มงบประมาณมหาศาล เพื่อพัฒนา
ระบบสาธารณูปโภคขั้นพื้นฐานและมีนัยยะในการต่อสู้เพื่อเอาชนะ พคท.  (คายส์, 2552: 
135)  ยุคสมัยการพัฒนาดังกล่าวมีส่วนสำคัญอย่างยิ่งในการทำให้ความเชื่อปู่ผ่านเดิมเป็น
ความเชื่อในระดับท้องถิ่นแปรเปลี่ยนไปจากเดิม ซึ่งก่อนปี 2524 ความเชื่อปู่ผ่านมีบทบาท
และมีอำนาจศักดิ์สิทธิ์ที ่ผู ้คนรอบ ๆ บ่อพันขันและชุมชนอื่น ๆ ในพื้นที่อำเภอพนมไพร  
อำเภอสุวรรณภูมิ จังหวัดร้อยเอ็ด และอำเภอราษีไศล จังหวัดศรีสะเกษ ให้ความเคารพนับถือ



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

60 

 

ในฐานะผีผู้ดูแลบ่อเกลือและดูแลความสงบสุขของผู้คนในชุมชน หลังปี 2524 เมื่อก่อสร้าง
ชลประทานกั้นลำน้ำเสียว ทำให้เกิดน้ำท่วมขังบ่อเกลือและกลายเป็นแอ่งน้ำขนาดใหญ่   
ชุมชนรอบ ๆ บ่อพันขันไม่สามารถทำอุตสาหกรรมเกลือได้อีกต่อไป ส่งผลให้อำนาจศักดิ์สิทธ์ิ
ของความเชื่อปู่ผ่านเริ่มคลายตัวลงไปและเปลี่ยนบทบาทไปเป็นผู้ดูแลแอ่งน้ำแทน  

อย่างไรก็ตามนับตั้งแต่หลังปี 2550 อำนาจศักดิ์สิทธิ์ของปู่ผ่านได้แผ่ขยายในอาณา

บริเวณที่กว้างขวางออกไปอีกครั้ง  ในฐานะความเชื่อที่ดลบันดาลให้เกิดความสำเร็จแก่ชีวิต

ผู้คน  ผู้ประกอบการเชิงพานิชย์และกลายเป็นอำนาจให้กับราษฎรเพื่อต่อรองกับรัฐราชการ 

ในลักษณะการสร้างเรื่องราวของความศักดิ์สิทธิ์ผ่านคำบอกเล่า ที่สัมพันธ์และเกี่ยวข้องกับ

งานศึกษาของนิธิ เอียวศรีวงศ์ (2551) ที่ว่า “...หากไม่ใช่ชาวอีสานแล้ว  คงไม่มีคนไทยภาค

อื่นสามารถสร้างผีขึ้นใหม่ให้อิงคติเก่าได้เท่านี้แม้จำเป็นต้องสร้างผีใหม่ๆขึ้นเป็นส่วนหนึ่งของ

กระบวนการปรับตัวเข้าสู่สังคมสมัยใหม่เหมือนกันก็ตาม  เพราะผีโบราณของอีสานเพิ่งตายไม่

นานมานี้ และบางตนมีชีวิตชีวาฟื้นกลับมาใหม่ในอีกลักษณะหนึ่ง...”  ขณะเดียวกันพื้นที่

ศักดิ์สิทธ์ิของความเชื่อเจ้าปู่ผ่านยังเกิดการช่วงชิงกันอยู่ตลอดเวลา โดยเฉพาะเรื่องรายได้จาก

การเช่าพื้นที่ค้าขายสินค้าและเครื่องเซ่นไหว้แก่นักท่องเที่ยว ชื่อเสียงในฐานะผู้สร้างและ

ผู้ดูแลศาลเจ้าปู่ผา่น อำนาจในฐานะผู้นำทางพิธีกรรม อำนาจในการบริหารจัดการงบประมาณ

ขององค์การบริหารส่วนตำบลที่มีความซับซ้อน เพราะเป็นพื้นที่ความรับผิดชอบซ้อนทับกัน

ระหว่างองค์การบริหารส่วนตำบลเด่นราษฎร์กับองค์การบริหารส่วนตำบลบ่อพันขันนั่นเอง  

ซึ่งเป็นประเด็นท่ีน่าสนใจและควรมีการศึกษาต่อไปในอนาคต   

 

รายการอ้างอิง  
กรมพัฒนาท่ีดิน. (2540). สรุปโครงการพัฒนาทุ่งกุลาร้องไห้.  กรุงเทพฯ: กรมพัฒนาท่ีดิน. 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

61 

 

เกษม เพ็ญภินันท์. (2550). สู่พรมแดนความรู้เรื่องวัฒนธรรมบริโภค : ความเป็นปกติวิสัย
ของการบริโภควัฒนธรรมในชีวิตประจำวัน. กรุงเทพฯ:ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. 

ขาว  สมอาษา. (2552). การต่อรองเชิงอำนาจเพื่อการจัดการทรัพยากรธรรมชาติของชาว
ชุมชนบ่อพันขัน (วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 

คายส์  ชาร์ลส์  เอฟ. (2552)  แนวคิดท้องถิ่นภาคอีสานนิยมในประเทศไทย .  แปลโดย 
รัตนา  โตสกุล   

อุบลราชธานี : ศูนย์วิจัยอนุภาคลุ่มแม่น้ำโขง  คณะศิลปศาสตร์  มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
จิราพร แซ่เตียว.  (2565).  ชาวนายุคดิจิทัลแห่งทุ่งกุลา. วารสารเมืองโบราณ. 48(1), 29. 
ณัฐวิทย์  พิมพ์ทอง. (2565).  บทบาทของ “ผีปู่ผ่าน” หลังยุคทำเกลือ. วารสารเมืองโบราณ. 

48(1), 55-56. 
เดช  ภูสองช้ัน. (2546).  ประวัติศาสตร์สามัญชนคนทุ่งกุลา. กรุงเทพฯ: มติชน.  
ธิติญา เหล่าอัน. (2553). ความเปลี่ยนแปลงเศรษฐกิจของชาวนาอีสานตั้งแต่ 2500-2550 

ศึกษากรณีหมู่บ้านกู่กาสิงห์อำเภอเกษตรวิสัย  จังหวัดร้อยเอ็ด   (วิทยานิพนธ์
ปริญญามหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

นราวิทย์  ดาวเรือง (2564) เจ้าพ่อศรีนครเตา: การกลายเป็น “ผีใหญ่” ภายใต้ความ
เปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ-สังคมในพื้นที่ทุ ่งกุลาร้องไห้ ตั ้งแต่หลังทศวรรษที่ 
2500-2560 (วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต).  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

นิธิ  เอียวศรีวงศ์.  (2551)  ผีแม่ม่าย.  ศิลปวัฒนธรรม.  29 (8), 126 

นิธิ  เอี่ยวศรีวงศ์. (2558).  ผีบรรพบุรุษ.  มติชนสุดสัปดาห์. 35 (1832), 36-37 

นิว ัต  กองเพียร. (2550).  ไปเที ่ยวทุ ่งก ุลาไหว้พระพุทธบาท.  มติชนรายวัน. (11 
พฤศจิกายน), 21 “บ่อพันขัน บ่อเกลือดึกดำบรรพ์ 2,500 ปีมาแล้วท่ีทุ่งกุลาร้องไห้ใน
อีสาน”. (2549).  หนังสือพิมพ์มติชน. (8 ธันวาคม), 34 



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

62 

 

ประนุช  ทรัพยสาร. (2525).  วิวัฒนาการเศรษฐกิจหมู่บ้านในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ
ของประเทศไทย พ.ศ. 2394-2475  (วิทยานิพนธป์ริญญามหาบัณฑิต). จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 

ประสิทธิ ์  ลีปรีชา. (2560) เทพารักษ์ล้านนา:จากหอผีสู ่ปูนปั้นศาลเจ้าและอนุสาวรีย์
ท้องถิ่น. เชียงใหม่: ศูนย์วิจัยและบริการวิชาการคณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัย 
เชียงใหม่. 

เผด็จ กาญจนกูล. (2528).  การบรรยายเรื่องโครงการพัฒนาทุ่งกุลาร้องไห้ พ.ศ. 2528-
2529. ศูนย์พัฒนาที่ดินโครงการพัฒนาที่ดินทุ่งกุลาร้องไห้ : เอกสารอัดสำเนา,  
36 หน้า 

พระปลัดอำพร สมอาษาและคณะวิจัย. (2553). โครงการวิจัยชุดประวัติศาสตร์ท้องถิ่นบ่อ
พันขัน ตำบลเด่นราษฎร์อำเภอหนองฮี จังหวัดร้อยเอ็ด. กรุงเทพฯ: สำนักงาน
กองทุนสนับสนุนการวิจัย 

พระเอกลักษณ์ อชิโต และคณะ. (2563). “ผี” ท้องถิ่นกับ การทําให้เป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ในวัด
ทางศาสนาสู่การขับเคลื่อนเศรษฐกิจชุมชน: กรณีศึกษา วัดเจดีย์ (ไอ้ไข่) อําเภอสิชล  
จังหวัดนครศรีธรรมราช. วารสาร มจร สังคมศาสตร์ ปริทรรศน์. 9(4), 269-283  

เมธินีย์ ชอุ่มผล. (2565).  วิถีคนทำเกลือบ่อพนขัน. วารสารเมืองโบราณ. 48(1),78   
วลัยลักษณ์  ทรงศิริ. (2556)  นิเวศวัฒนธรรมในความเปลี่ยนแปลง. กรุงเทพฯ : มูลนิธเิล็ก

ประไพ-วิริยะพันธุ์.  
สมศรี ชัยวณิชยา. (2548). นโยบายพัฒนาภาคตะวันออกเฉียงเหนือของรัฐบาลไทย

ระหว่าง พ.ศ. 2494-2519 (วิทยานิพนธป์รัชญาดุษฎีบัณฑิต). กรุงเทพ: จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 

สุเทพ  สุนทรเภสัช. (2548) หมู ่บ้านอีสานยุคสงครามเย็น : สังคมวิทยาหมู่บ้านภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือ. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์มติชน,  



วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแมโ่จ้ ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 

Journal of Liberal Arts Maejo University (July – December 2024) 

 

63 

 

สุจิตต์ วงศ์เทศ, บรรณาธิการ. (2547). ทุ่งกุลาอาณาจักรเกลือ 2,500 ปี จากยุคแรกเร่ิมล้า
หลังสู่ยุคมั่งคั่งข้าวหอม. กรุงเทพฯ: ศิลปวัฒนธรรม. 

สุนีย ์ ประสงค์บัณฑิต. (2553). แนวคิดฮาบิทัสของปแอร บูรดิเยอ กับทฤษฎีทาง
มานุษยวิทยา. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องคกรมหาชน) 

สำนักเลขนุการคณะกรรมการบริหารโครงการพัฒนาทุ่งกุลาร้องไห้.  (2527).  รายงาน
โครงการพัฒนาทุ่งกุลาร้องไห้.กรุงเทพฯ:ศูนย์โครงการพัฒนาที่ดินทุ่งกุลาร้องไห้  
กรมพัฒนาท่ีดิน. 

เอเจียน, ฟรองซัวร์ เอมมอนิเยร์. (2541). บันทึกการเดินทางในลาว(ภาคสอง พ.ศ.2440) 
Voyage dans le Laos Tome Premier 1895. แปลโดย ทองสมุทร โดเร และ 
สมหมาย เปรมจิตต์. เชียงใหม่ : สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

Hobsbawm,E.  and  Terence,  R. (ed) .  (1983) .  The  Invention  of  Tradition.  
Cambridge: Cambridge University Press. 

 
สัมภาษณ์ 
บุญเลี้ยง เดชศรี, สัมภาษณ์  13 พฤศจิกายน 2565.  
ลุน สิงห์ดงเมือง, สัมภาษณ์  13 พฤศจิกายน 2565. 

 
 


