
อิหม่ามกับการเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่างชาวมุสลิมกับชาวพุทธ 
ในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้

Imams and the Enhancement of the Relationship between Muslims 
and Buddhists in the Three Southern Border Provinces of Thailand

ปัญญา เทพสิงห์1, เกษตรชัย และหีม2, ฮัสบุลเลาะ อาศิสสกุล3

Punya Tepsing1, Kaseatchai Laeheem2, Hasbullah Azizskun3

Received: April 12, 2021
Revised: August 24, 2021

Accepted: October 28, 2021

บทคัดย่อ
การวิจัยคุณภาพคร้ังนี้มีวัตถุประสงค์ เพื่อศึกษาการเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่าง 

ชาวมสุลมิกบัชาวพทุธของอิหม่าม ในสามจงัหวดัชายแดนภาคใต้ เกบ็ข้อมลูจากเอกสารและภาคสนาม 
กลุ่มตัวอย่างจ�ำแนกออกเป็น 3 กลุ่ม ได้แก่ กลุ่มอิหม่าม ผู้น�ำทางศาสนาอิสลาม จ�ำนวน 16 คน
โดยเลอืกวธีิแบบเจาะจง กลุม่ชาวมสุลมิทีไ่ม่ใช่ผู้น�ำศาสนาจ�ำนวน 48 คน และกลุม่ชาวพทุธจ�ำนวน 
44 คนแบบลูกโซ่ รวมจ�ำนวน 108 คนซึ่งมาจากพ้ืนที่ 9 ชุมชน ในจังหวัดยะลา ปัตตานีและ
นราธิวาส เก็บข้อมูลโดยการสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม และการสัมภาษณ์เชิงลึก น�ำข้อมูลมา 
ตรวจสอบสามเส้าด้านข้อมูล วเิคราะห์ข้อมูลแบบอปุนัย ความถกูต้องตรงประเด็น และสร้างบทสรปุ
เชิงพรรณนา ผลการศึกษาพบว่า การเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่างชาวมุสลิมกับชาวพุทธของ
อหิม่ามในสามจงัหวดัชายแดนภาคใต้มดีงันี ้1) การสือ่สารให้ความรูเ้กีย่วกับหลกัศาสนาอสิลามแก่
ชาวพุทธ ตามหน่วยงานราชการหรอืเอกชนทีจ่ดับรรยายหรอืสานเสวนาผู้น�ำศาสนา สถานทีจ่ดังาน
ประเพณีของชุมชนและบ้านของอิหม่าม 2) การร่วมกิจกรรมที่วัดหรือพระสงฆ์จัดขึ้นโดยละเว้น 
ทีเ่กีย่วกบัพธีิกรรม 3) การร่วมเดนิทางทศันศกึษากบัชาวพทุธเพือ่ใช้ชวีติร่วมกันระยะหนึง่ทีช่่วยให้
ชาวพุทธเข้าใจมุสลิมมากขึ้น 4) การร่วมกิจกรรมในวันส�ำคัญของชาติหรือท้องถ่ินที่ภาคราชการ
จัดขึ้น โดยมีพระสงฆ์หรือชาวพุทธร่วมด้วย 5) การจัดโครงการหรือกิจกรรมของมุสลิมและเชิญ 
ชาวพทุธเข้าร่วมเพือ่พฒันาคน ชมุชนและสงัคมไปด้วยกนั สร้างความเจรญิในสงัคมพหวุฒันธรรม

1 รองศาสตราจารย์ ประจ�ำคณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ (Associate Professor, Faculty of 
Liberal Arts, Prince of Songkla University) Email: punya.t@psu.ac.th
2 รองศาสตราจารย์ ประจ�ำคณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ (Associate Professor, Faculty of 
Liberal Arts, Prince of Songkla University) Email: lkasetchai@yahoo.com
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจ�ำสาขารัฐศาสตร์ คณะศิลปศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยฟาฏอนี (Assistant 
Professor, Faculty of Liberal Arts and Social Science, Fatoni University) Email: thasbullah6709@
hotmail.com

207วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 ประจ�ำเดือน กรกฎาคม-ธันวาคม 2564



ค�ำส�ำคัญ: อหิม่าม, การเสรมิสร้างความสมัพนัธ์, ชาวมสุลมิกบัชาวพทุธ, สามจงัหวดัชายแดนภาคใต้

Abstract
The objective of this qualitative study was to explore the enhancement of 

the relationship between Muslims and Buddhists in the three Southern border 
provinces.  Data were collected from documents and fieldwork with three sample 
groups. The first group comprised 16 imams and other religious leaders selected 
by purposive sampling, the second group included 48 Muslims who were not  
religious leaders and the third group was 44 Buddhists selected by snowball  
sampling. Altogether, a total of 108 participants were chosen from nine communities 
in Yala, Pattani and Narathiwas provinces. Data from the sample groups were  
collected through non-participant observation and in-depth interviews. Data analysis, 
data triangulation, analytic induction and validation were performed and concluded 
with descriptive analysis. The study found that enhancement of the relationship 
between Muslims and Buddhists conducted by Imams in the three Southern border 
provinces were as follows: 1) providing knowledge about Islamic principles to 
Buddhists in government and private organizations where lectures or discussions 
by religious leaders are organized, in places where community traditional festivals 
are held and in Imams’ houses; 2) participating in activities at temples organized 
by monks but not in any Buddhist rituals; 3) participating in study tours with  
Buddhists to spend some time together to increase understanding; 4) participating 
in activities of important national days or important days of the local areas organized 
by government organizations where Buddhist monks or Buddhists also participate; 
and 5) organizing Muslim projects or activities and inviting Buddhists to participate 
for the development of people, community, and society to enhance multi-cultural 
society. 
Keywords: Imams, Enhancement of Relationship, Buddhist and Muslim, Three 
Southern Border provinces 

บทน�ำ
สามจังหวัดชายแดนภาคใต้เป็นพืน้ท่ีสงัคมพหวุฒันธรรมทีป่ระชากรส่วนใหญ่นับถอืศาสนา

อิสลาม มีชาวมุสลิมอาศัยมากกว่าชาวพุทธ ชาวมุสลิมส่วนใหญ่เคารพและเชื่อฟังผู้น�ำศาสนา โดย
เฉพาะอิหม่ามซึ่งถือเป็นผู้น�ำทางจิตวิญญาณ หลายชุมชนอิหม่ามมีบทบาทสูงต่อการพัฒนาสังคม 
พฒันาคุณภาพชีวิตของชาวมสุลมิ ในภาวะความขดัแย้งหรอืความคบัข้องหมองใจระหว่างชาวมสุลมิ
และชาวพุทธ อันเกิดจากสถานการณ์ความไม่สงบ ต้ังแต่ปี พ.ศ. 2547 อิหม่ามถูกคาดหวังจาก 

208 Journal of Liberal Arts, Maejo University Vol.9 No.2 July-December 2021



ภาครฐัให้เป็นผู้กวดขนั ดแูลและอบรมสัง่สอนหลกัศาสนาทีถ่กูต้อง ส่งเสรมิความสมัพันธ์กบัชาวพทุธ
เพื่อสันติสุขในพื้นที่ชายแดนใต้ มีบทบาทต่อการพัฒนาความสัมพันธ์ระหว่างชาวมุสลิมและ 
ชาวพทุธทีอ่าศยัร่วมกนัมานาน โดยเฉพาะในสงัคมทีศ่รทัธาศาสนา ดงัทีก่องอ�ำนวยการรกัษาความ
มั่นคงภายใน (กอ.รมน.) ภาค 4 ส่วนหน้าสนับสนุนให้องค์กรศาสนาร่วมกันสร้างความเข้าใจเพื่อ
จะแก้ปัญหาร่วมกัน ส่งเสริมกิจกรรมพบปะเสวนาซึ่งจะสร้างความสนิทสนม ความไว้เนื้อเชื่อใจ 
กลายเป็นสายสมัพนัธ์ระหว่างองค์กรตลอดจนส่วนบคุคล น�ำไปสูก่ารสร้างสรรค์สงัคมให้เกดิความ
สันติสุข ดังเช่น โมเดลกัมปงตักวาหรือชุมชนศรัทธา ซึ่งเป็นชุมชนที่อาศัยหลักค�ำสอนของศาสนา
ในการปฏิบัติของสมาชิกชุมชนต่อตนเอง ต่อครอบครัวและต่อสังคม (ส�ำนักประชาสัมพันธ์เขต 1, 
2559)

อหิม่ามคือผู้น�ำศาสนาอิสลามประจ�ำมสัยดิ โดยการสรรหาและคดัเลือกจากมสุลมิในชมุชน 
สถานภาพของอิหม่ามไม่ใช่นักบวชเหมือนพระสงฆ์ในศาสนาพุทธ ใช้วิถีชีวิตเช่นเดียวกับมุสลิม
ทัว่ไป หน้าทีท่ัว่ไปของอหิม่ามคอืการบรหิารจดัการศาสนาอสิลามประจ�ำมสัยดิ ควบคมุสปัปรุษุให้
เป็นไปตามบทบัญญัติของหลักศาสนาอย่างถูกต้องทั้งหลักศรัทธาและหลักปฏิบัติ บทบาทอิหม่าม
ปรากฏทัง้ในและนอกมสัยดิ ในมสัยดิอหิม่ามเป็นผูอ้�ำนวยความสะดวกในการปฏบิตัศิาสนกจิและ
ผู้น�ำละหมาดประจ�ำวัน วันละ 5 เวลา และน�ำละหมาดประจ�ำวันศุกร์ นอกมัสยิดเป็นผู้แนะน�ำให้
มุสลิมปฏิบัติถูกต้องตามบัญญัติศาสนาและกฎหมายอิสลาม เพื่อพัฒนาให้เป็นคนดีของสังคมและ
ได้รับผลกระทบจากปัญหาน้อยที่สุด รวมท้ังเป็นผู้น�ำในการประกอบกิจอื่น ๆ ทางศาสนา เช่น  
การจัดการแต่งงาน (นกิะฮ์) และการจดัการศพ เป็นต้น ดงัที ่วนิยั สะมะอนุ (2557) เหน็ว่าบทบาท
อิหม่ามไม่เพียงเน้นการปฏิบัติหน้าที่ตามหลักศาสนาเท่าน้ัน แต่เน้นการแก้ปัญหาทางสังคมด้วย 
สังคมมุสลิมยังมีความคาดหวังในบทบาทหน้าที่ของอิหม่าม  โดยถือว่าการปฏิบัติตามศาสนกิจไม่
ได้หมายความถึงการปฏิบัติงานเฉพาะเรื่องของศาสนา แต่สามารถปฏิบัติงานทางสังคมได้ เพราะ
การพฒันาสงัคมถอืเป็นส่วนหนึง่ของหน้าทีใ่นทางศาสนาทีจ่ะต้องปฏบิตั ิเขาเหน็ว่าสงัคมมปัีญหา
อิหม่ามก็ต้องด�ำเนินการ รับฟังเสียงผู้รับผลกระทบ เมื่อสังคมเห็นว่าอิหม่ามแก้ปัญหาได้จะหันมา
สนใจวิธีการทางศาสนา ยังมีทัศนะของ ฎอริก รอมฎอน (2554) ซึ่งชี้ให้เห็นว่าผู้น�ำศาสนาอิสลาม
ไม่ใช่ผู้ให้เท่านั้น แต่ผู้น�ำจะต้องสามารถรับฟังผู้อื่น (รับฟังชุมชนและสังคมด้วย) ควรพิจารณาว่า
สังคมก�ำลังเผชิญกับปัญหาอะไร เขามีแนวคิดว่า ผู้น�ำศาสนาคือผู้รับใช้ หากผู้น�ำต้องการน�ำ เขา
ต้องรับใช้  ผู้น�ำต้องใช้ความรู้ ความสามารถ เข้ามาช่วยเหลือ และแก้ไขปัญหาของประชาชน  
จากแนวคดินีแ้สดงว่า ผูน้�ำศาสนาอสิลามสามารถมบีทบาททัง้ทางธรรมและทางโลก เพือ่แก้ปัญหา
สงัคม  มงีานศกึษาของ อบัดลุเราะห์มาน เดวาน ี(2558) ทีร่ะบุว่า ผูน้�ำศาสนาต้องสร้างสรรค์สงัคม
สนัตสิขุ ทีม่สีนัตสิขุทัง้ด้านกายภาพและจติวญิญาณ  เพราะในทศันะอิสลามแล้วการสร้างสนัตภิาพ
นั้นจะต้องเป็นสันติภาพของทุกฝ่ายและเมื่อมีความขัดแย้งเกิดขึ้นแล้วอิสลามให้ใช้แนวทางสันติ
เท่านั้นในกระบวนการแก้ไขปัญหา ผู้น�ำศาสนาต้องมีส่วนในการสร้างความเป็นธรรมในสังคม  
ในงานวิจัยยังพบว่า สังคมพัฒนาไม่ได้หากผู้คนมีความแตกแยก ขาดความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน ผู้น�ำ
ศาสนาจะมีส่วนช่วยในการขจัดปัญหาเหล่านี้และต้องสร้างการเปลี่ยนแปลง

209วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 ประจ�ำเดือน กรกฎาคม-ธันวาคม 2564



ในสามจงัหวดัชายแดนภาคใต้อหิม่ามกบัชาวพทุธยงัคงมคีวามสมัพนัธ์ทีด่ต่ีอกนั ดงัผลการ
ศึกษาของ โตนด ประสงค์ และคณะ (2561) ที่พบว่า ความสัมพันธ์ระหว่างผู้นับถือศาสนาอิสลาม
กบัศาสนาพทุธนัน้ยงัมีความสมัพนัธ์ทีด่ต่ีอกนั ส่วนความขัดแย้งเป็นเพราะไม่ได้รบัความเป็นธรรม
จึงสร้างสถานการณ์ให้รัฐสนใจในความยุติธรรม มีผลการศึกษาของ ปาริชาด สุวรรณบุบผา และ
คณะ  (2559)  ที่ศึกษาพุทธศาสนากับการอยู่ร่วมกัน ระหว่างคนกลุ่มใหญ่และกลุ่มน้อยในสังคม
ไทย โดยใช้ชาวพุทธในสามจังหวัดชายแดนใต้เป็นกรณีของชนกลุ่มน้อย จากการศึกษาชุมชนหนึ่ง
ของจังหวัดนราธิวาสซึ่งมีมุสลิมประมาณ 127 ครอบครัว และชาวไทยพุทธ 27 ครอบครัว พบว่า
อาศัยอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข กลไกส�ำคัญคืออิหม่าม โดยอิหม่ามให้สัญญาว่าพวกเขาจะช่วย
ปกป้องพีน้่องชาวพทุธจ�ำนวนน้อยนี ้และให้ความร่วมมอืร่วมแรงใจทีจ่ะช่วยกนัปกป้องดแูลซึง่กนั
และกนั  ความสมัพนัธ์ระหว่างอหิม่ามกบัชาวพทุธยงัสะท้อนจากปรากฏการณ์สงัคม ดงัสือ่ผูจ้ดัการ
ออนไลน์ (2549) รายงานว่า ในช่วงมีสถานการณ์รุนแรงบ่อยครั้งในอ�ำเภอเมืองนราธิวาส พระไม่
สามารถออกบิณฑบาต  มอีหิม่ามและคณะกรรมการอสิลามจงัหวดันราธวิาสอ่ืน ๆ น�ำข้าวสารไปให้
พระสงฆ์ทีว่ดั 2 กระสอบ สร้างความซาบซึง้ในน�ำ้ใจแก่ชาวพทุธ สะท้อนถงึความตัง้ใจทีร่กัษาความ
สัมพันธ์ที่ดีงามมาตั้งแต่อดีต และเชื่อว่าความรุนแรงไม่เกี่ยวข้องกับศาสนา

ปัจจบุนัอหิม่ามหลายชมุชนในสามจงัหวดัชายแดนภาคใต้ยงัคงมุง่มัน่กระชบัความสมัพนัธ์
ระหว่างชาวพุทธและมุสลมิ ทัง้ด้านความสมัพนัธ์ส่วนบคุคลและสงัคม ตราบใดทีช่มุชนมสุลมิศรัทธา
หลกัศาสนาอสิลามอย่างแรงกล้า อหิม่ามกจ็ะมบีทบาทเพิม่ขึน้ ทกุศาสนาสอนสัง่ให้เป็นคนด ีหาก
มีหลักธรรมถูกต้องความรุนแรงย่อมไม่เกิดขึ้น อีกทั้งศาสนาอิสลามก็เน้นเรื่องสันติ จึงท�ำให้ผู้วิจัย
สนใจว่าความสัมพันธ์ระหว่างชาวมุสลิมและชาวพุทธน้ันอิหม่ามมีการเสริมสร้างด้วยวิธีการใด 
อย่างไร ผลการวจิยัช่วยให้องค์กรด้านความมัน่คงเหน็แนวทางเสรมิสร้างสนัตสิขุ  ทีจ่ะน�ำไปพฒันา
กับชุมชนอื่น มีแบบอย่างหรือกระบวนการใหม่ ๆ ที่จะน�ำไปสู่การพัฒนาสังคมได้อย่างยั่งยืน

การทบทวนวรรณกรรม
อานันท์ กาญจนพันธุ์ (2560) ให้ความเห็นว่า ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคคลเกี่ยวข้องกับ

ทุนทางสังคมและความต้องการเป้าหมาย กล่าวคือเป็นการร่วมกันเพื่อกระท�ำการบางอย่างที่มี 
เป้าหมาย ซึง่มกัท�ำให้เกดิความขดัแย้งเสมอ แต่ถ้ารูจ้กัใช้ทนุทางสงัคมทีม่อียูก่่อนมาแก้ปัญหากจ็ะ
ง่ายต่อการลดความขัดแย้ง มคีวามไว้เนือ้เชือ่ใจได้มาก มคีวามเปลีย่นแปลงในทางทีด่ขีึน้ แนวคดินี้
สะท้อนให้เห็นว่าหากสังคมใดมีวิธีรักษาความสัมพันธ์ที่ดีอันเป็นทุนทางสังคมก็จะเสริมสร้าง 
ความสัมพันธ์ระหว่างสมาชิกได้ง่ายขึ้น อภิชญา ไชยวุฒิกรณ์วานิช (2562) มีแนวคิดว่า หากต้องมี
ปฏิสัมพันธ์กับผู้อื่น วิธีที่ควรพิจารณาเพื่อลดความขัดแย้ง ได้แก่ 1) การดูตัวเองและผู้อื่น คนส่วน
ใหญ่ไม่ได้มองตัวเองหรือมองแต่ไม่ชัดเจน แต่มักมองผู้อ่ืนอย่างชัดเจน แล้วหาเหตุผลให้กับการ 
กระท�ำของตนเองเสมอ แม้ทุกคนมีอัตตาไม่มากก็น้อยแต่ควรให้เกียรติผู้อื่น ไม่ใช้ประโยชน์ผู้อื่น
เพ่ือผลประโยชน์ตนเอง บคุคลต้องการการให้เกยีรติกันและกัน 2) การสร้างความภาคภมูใิจในตนเอง 
รักตนเองและแบ่งปันความรักความอบอุ่นให้กับคนรอบข้าง 3) การติดต่อสื่อสารซึ่งกันและกัน  
ค�ำพูดมีความส�ำคัญอย่างยิ่งท่ีจะท�ำให้เกิดสัมพันธภาพและความเข้าใจท่ีดีระหว่างกัน แนวทาง 

210 Journal of Liberal Arts, Maejo University Vol.9 No.2 July-December 2021



การสื่อสารที่มีประสิทธิภาพมี 3 ประการคือ 3.1 การฟังอย่างมีทักษะ เพื่อเข้าใจว่าผู้พูดต้องการ
บอกอะไรนอกเหนอืจากค�ำพดูทีผู่พ้ดูกล่าวออกมา จากนัน้จงึสนองความต้องการของผูพ้ดู 3.2 การ
ร่วมรูส้กึ แสดงความเข้าใจเหน็อกเหน็ใจคูส่ือ่สารทีจ่ะท�ำให้เปิดใจรบัมากขึน้ ความสมัพนัธ์ระหว่าง
กันงอกงามย่ิงขึ้น 3.3 การแสดงความห่วงหาอาทร มีทัศนคติที่ดีและแสดงความห่วงใยต่อกัน  
Schneider (1976) ได้ให้แนวคิดเกี่ยวกับการเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลประกอบด้วย

1) การท�ำให้มีความพอใจซ่ึงกันและกัน (Mutuality) เป็นการแสดงความรู้สึกนึกคิด  
ความพึงพอใจที่มีทั้งสองฝ่าย

2) การรูจ้กัและเชือ่ใจกนั (Know and trust) เมือ่สองฝ่ายพบกนัจะท�ำความรู้จักกัน ศึกษา
ประวัติส่วนบุคคล การแลกเปลี่ยนประสบการณ์ระหว่างกัน เพื่อศึกษาว่าบุคคลที่สัมพันธ์ด้วยนั้น
มีค่านิยมหรือทัศนคติตรงกันหรือไม่ หากตรงกันจะเกิดความไว้เนื้อเชื่อใจได้ง่ายยิ่งขึ้น

3) บรรทัดฐานส่วนบุคคล (Personal norms) หมายถึง กิริยามารยาท ลักษณะนิสัยส่วน
บุคคล ถ้าดีจะเป็นที่รักใคร่และสร้างความสัมพันธ์กับคนอื่นโดยง่าย

4) การลงทุนด้วยตัวเอง (Self-investment) เป็นการยอมเสียบางส่วนของตนเอง ไม่ว่า 
เงินทอง ก�ำลังกาย โอกาส เพื่อสร้างหรือรักษาความสัมพันธ์ การคบค้าสมาคมกับสมาชิกในสังคม 
Carkhuff & Berenson (1977) เห็นว่าปัจจัยส่งเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลประกอบ
ด้วย 1) การเปิดเผยความรูส้กึ (Revelation) เป็นความเตม็ใจทีจ่ะแลกเปลีย่นข้อมลู ประสบการณ์
ซึง่กนัและกนั เพ่ือความเข้าใจ และสมัพนัธภาพอนัด ี2) ความรูส้กึร่วม (Shared feeling) สามารถ
ท�ำความเข้าใจความรู้สึกผู้อื่น รับรู้ความรู้สึกที่เกิดขึ้นจากบุคคล 3) การเคารพและยอมรับบุคคล
อื่น (Respect and accept) เป็นการให้ความสนใจผู้อื่น รับฟังความคิดเห็นของคนอื่น พยายาม
ท�ำความเข้าใจโดยไม่ประเมนิบคุคลอืน่ ไม่ด่วนตดัสนิใจว่าถกูหรอืผดิ ควรไม่ควร  ตามแนวคดิของ 
Scbutz (2012 : 93-95) ยงัเหน็ว่า สมัพนัธภาพระหว่างบคุคลทัง้ในระดบัพฤติกรรมและความรูส้กึ
เกดิจากความต้องการ 3 แบบ ได้แก่ 1) ความต้องการรวมตวั (Need for inclusion) เป็นการสร้าง
ปฏิสัมพันธ์ การคบค้าสมาคม ท�ำตนเองให้เป็นที่เคารพนับถือ ให้ผู้อื่นยอมรับตนเป็นคนในกลุ่ม 
และ 2) ความต้องการควบคุม (Need for control) เป็นการเสริมอ�ำนาจของตนเหนือบุคคลอื่น 
เพ่ือช้ีน�ำ ก่อร่าง หรอืควบคมุกจิกรรมต่าง ๆ  ให้บรรลผุลสดุท้ายตามทีต่นปรารถนา 3) ความต้องการ
ความชอบ (Need for affection) เป็นการรกัษาสมัพันธภาพให้น่าพอใจ มคีวามชอบพอซึง่กนัและ
กัน โดยอาจช่วยเหลือเกื้อกูลกัน แสดงความปรารถนาดีต่อกัน เพื่อให้เกิดความใกล้ชิดสนิทสนม
และมีความรู้สึกเดียวกัน ในด้านความสัมพันธ์ข้ามวัฒนธรรม และการแสวงหาความแตกต่างทาง
วฒันธรรมเพือ่พฒันาความสมัพนัธ์กบัผูอ้ืน่ Jansson, Johanson & Ramström (2007) ได้อธบิาย
ว่าประกอบด้วยขั้นแรก คือการสืบหาความรู้ ทดลองกับวัฒนธรรมใหม่ ๆ เช่น การเดินทางเที่ยว
ชม ส�ำรวจ สังเกต ทดลองกิน ทดลองใช้สิ่งใหม่ ๆ ที่ไม่เคยพบเจอในวัฒนธรรมตนเอง ขั้นที่สอง 
คือการสื่อสารระดับบุคคล  เป็นขั้นตอนที่เริ่มเข้าไปพบปะสนทนา คบหาผู้คนที่มีวัฒนธรรมแตก
ต่าง เป็นขัน้ตอนแลกเปลีย่นความคดิเรียนรูแ้ละประสบการณ์ทางวฒันธรรม ขัน้ทีส่าม คอืการปรบั
ตัวทางวัฒนธรรม เป็นข้ันหลังจากได้พบปะพูดคุยกับคนต่างวัฒนธรรม แล้วรู้สึกว่ามีบางสิ่งที่ไม่
เหมือนกนัต้องหาวธิปีรบัตวัเพือ่สร้างความสมัพนัธ์ แนวคดิดงักล่าวสะท้อนให้เหน็ว่าการเสรมิสร้าง

211วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 ประจ�ำเดือน กรกฎาคม-ธันวาคม 2564



ความสัมพันธ์ คือวิธีการต่าง ๆ เพื่อให้ความสัมพันธ์ที่รักษาไว้ดีอยู่ก่อนแล้วแน่นแฟ้นขึ้น เพิ่มพูน
ให้ดีหรือมั่นคงยิ่งขึ้น แต่ก่อนที่จะรักษาความสัมพันธ์ได้น้ันต้องเริ่มจากการสร้างความสัมพันธ์ขึ้น
ก่อน การสร้างความสัมพันธ์ การรักษาความสัมพันธ์ และการเสริมสร้างความสัมพันธ์จึงยึดโยง
เป็นกระบวนการ

จากแนวคิดดังกล่าวท�ำให้ได้กรอบการเสริมสร้างความสัมพันธ์ ที่อนุมานได้ถึงการพัฒนา
ความสัมพันธ์ของผู้น�ำศาสนาอิสลามกับชาวพุทธ ที่ต้องมีปัจจัย ความต้องการ และขั้นตอนเสริม
สร้างความสัมพันธ์ จนน�ำไปสู่การสร้างวิธีการหรือยุทธวิธีต่าง ๆ เช่น การสื่อสาร และการสร้าง
ความรู้สึกร่วมกัน (จากความชอบ พอใจ เชื่อใจ ฯลฯ) จนเกิดความต้องการรวมตัวหรือมีกิจกรรม
ร่วมกัน

ภาพที่ 1 กรอบคิดในการวิจัย

วัตถุประสงค์ของการวิจัย
เพื่อศึกษาการเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่างชาวมุสลิมและชาวพุทธของอิหม่ามในสาม

จังหวัดชายแดนภาคใต้

วิธีด�ำเนินการวิจัย
การวจิยันีใ้ช้ระเบยีบวธิกีารศกึษาเชงิคณุภาพแบบปรากฏการณ์วทิยา เพือ่ทาํความเข้าใจ

ความหมายของปรากฏการณ์หรือเหตุการณ์ในชีวิตตามสภาพบริบททางสังคมและวัฒนธรรม 
ประชากรเป็นชาวมุสลิมและชาวพุทธในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ โดยเลือกกลุ่มตัวอย่างเป็น 3 
กลุม่ คอื กลุม่อหิม่ามและผูน้�ำศาสนาอสิลามอืน่ ๆ  จ�ำนวน 16 คน กลุ่มชาวมสุลมิทีไ่ม่ใช่ผูน้�ำศาสนา
อิสลามจ�ำนวน 48 คน กลุ่มชาวไทยพุทธจ�ำนวน 44 คน ซึ่งรวมผู้มีสถานภาพเป็นพระภิกษุสงฆ์
ด้วย รวมท้ังสิน้ 108 คนจากพืน้ที ่9 ชมุชน ในเขตพืน้ทีอ่�ำเภอเมอืงหรืออ�ำเภอรอบนอกของจังหวดั
ยะลา ปัตตาน ีและนราธวิาสจงัหวดัละ 3 ชมุชน แต่ละชมุชนใช้วธิเีลอืกชมุชนและกลุม่อหิม่ามแบบ

212 Journal of Liberal Arts, Maejo University Vol.9 No.2 July-December 2021



เจาะจง โดยขั้นแรกพิจารณาจากชุมชนที่ผู้น�ำศาสนาอิสลามมีบทบาทต่อการเสริมสร้างความ
สัมพันธ์ระหว่างชาวมุสลิมและพุทธเป็นที่ประจักษ์ ซ่ึงได้จากสื่อสาธารณะหรือการบอกเล่าของ 
นักปกครองหรือนักวิชาการ จากนั้นเดินทางไปเก็บรวบรวมข้อมูล ทั้งจากอิหม่ามและผู้น�ำศาสนา
อสิลามอืน่ ๆ  เช่น ครสูอนศาสนา โต๊ะคร ูทีใ่ห้ข้อมลูเกีย่วกบัอหิม่ามในชมุชนได้ และอาศยัในชมุชน
ไม่น้อยกว่า 5 ปี กลุ่มชาวมุสลิมที่ไม่ใช่ผู้น�ำศาสนาและชาวพุทธใช้วิธีเลือกแบบลูกโซ่ โดยเริ่มจาก
การสัมภาษณ์ผู้น�ำชุมชน แล้วให้แนะน�ำคนอื่น ๆ ทั้งชาวมุสลิมและชาวพุทธ โดยใช้เกณฑ์สามารถ
ให้ข้อมูลเกี่ยวกับอิหม่ามได้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์การวิจัย อาศัยในชุมชนไม่น้อยกว่า 5 ปี  
วิธีลูกโช่จะช่วยให้ผู้วิจัยเข้าถึงข้อมูลได้ง่าย ไม่เสี่ยงจากสถานการณ์ความไม่สงบ เพราะได้รับการ
รับรองจากผู้น�ำชุมชน ผู้วิจัยเก็บรวบรวมข้อมูลทั้งจากเอกสารและจากพื้นที่แต่ละชุมชนโดยการ
สมัภาษณ์เชงิลกึ การสงัเกต เครือ่งมอืวจิยัใช้ คอื แบบสัมภาษณ์กึง่โครงสร้าง แบบบนัทกึการสงัเกต 
อุปกรณ์เทปบันทึกเสียง สมุดบันทึกการสัมภาษณ์ แบบสัมภาษณ์แยกเป็น 2 ชุด คือ ชุดสัมภาษณ์
อิหม่าม และชุดสัมภาษณ์ชาวมุสลิมและชาวพุทธ ข้อมูลที่ได้รับจากการสัมภาษณ์เชิงลึกท�ำการ
ตรวจสอบข้อมลูแบบสามเส้าด้านข้อมลู โดยการถามซ�ำ้ตวับคุคลในเวลาและสถานทีต่่างกนัในเรือ่ง
เดียวกัน จากนั้นน�ำข้อมูลทั้งหมดมาวิเคราะห์ความถูกต้องตรงประเด็น ตีความข้อมูลเพื่อสร้างข้อ
สรุปจากสิ่งที่ปรากฏหรือวิเคราะห์แบบอุปนัย และเขียนรายงานเชิงพรรณนา

ผลการวิจัย
จากการศึกษาพบว่าอิหม่ามมีการเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่างชาวมุสลิมกับชาวพุทธ

ด้วยวิธีต่าง ๆ ต่อไปนี้
1) การสื่อสารความรู้เกี่ยวกับหลักศาสนาอิสลามแก่ชาวพุทธ
การให้ความรู้เก่ียวกับหลักศาสนาอิสลามแก่ชาวพุทธ จากการศึกษาหลายชุมชนพบว่า

เบ้ืองต้นอหิม่ามจะแสดงให้เหน็สทิธขิองความเป็นพลเมอืงไทยทีจ่ะเลอืกนบัถอืศาสนาใดกไ็ด้ ไม่ว่า
ศาสนาใดก็ใช้ชีวิตอยู่ร่วมกันได้ สอนให้รู้จักเคารพศักดิ์ศรีของมนุษย์ สิ่งส�ำคัญคือไม่เบียดเบียนซึ่ง
กันและกนั ให้ยอมรบัในจติวญิญาณแห่งศาสนา เข้าใจในความแตกต่างเชงิปัจเจกและความเหมอืน
บางอย่างของมนษุยชาต ิหากเปรยีบเทยีบกบัหลกัศาสนาพุทธมเีรือ่งบคุคลญัญตุา กล่าวคอื บคุคล
พึงรู้จักบุคคลว่าแต่ละคนแตกต่างกันอย่างไร หลักศาสนาอิสลามก็มีเรื่องเอกภาพ อิหม่ามเสนอ
ความรู้เรื่องเอกภาพของจักรวาล โดยชี้ว่าความแตกต่างของมนุษย์ถูกก�ำหนดโดยพระเจ้า ทุกสิ่ง
อย่างล้วนเกิดจากพระเจ้าองค์เดยีวกนั ชาวพทุธเป็นบตุรของพระเจ้าเช่นกนั ไม่ว่านบัถอืศาสนาใด 
มีฐานะเท่าเทียม เพียงแต่เลือกศาสนาที่ต่างกัน อิหม่ามมักสื่อให้ชาวพุทธเห็นเสมอว่าชาวมุสลิม
และชาวพุทธเป็นพี่น้องกัน จึงควรรักษาความสัมพันธ์ที่ดี ดังค�ำสัมภาษณ์ต่อไปนี้

“หลกัอสิลามง่ายมาก ทุกอย่างพระเจ้าสร้าง พระเจ้าสร้างไทยพทุธ  มนษุย์เกดิจากพ่อแม่
เดียวกัน” (อับดุลรอมาน, นามสมมติ, ผู้ให้สัมภาษณ์, 28 พฤศจิกายน 2561)

ความแตกต่างของมนุษย์เป็นเป็นเจตจ�ำนงของพระเจ้า ท�ำให้มนุษย์มีการแลกเปลี่ยนกัน 
แม้แต่ละคนแตกต่างกัน แต่มีบางสิ่งร่วมกัน ดังหลักธรรมของอิสลามมีหลายอย่างสอดคล้องกับ
หลักธรรมของชาวพุทธ อิหม่ามชี้ความแตกต่าง เป็นการท�ำให้สังคมมีสีสัน เหมือนดอกไม้หลายสี 

213วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 ประจ�ำเดือน กรกฎาคม-ธันวาคม 2564



หลากพันธุ์ในแจกัน ดังค�ำสัมภาษณ์ว่า “ละกุมดีนุกุม วะลิยะดีน (เป็นบทในอัลกรุอาน แปลว่า 
ส�ำหรับพวกเจ้าคือศาสนาของพวกเจ้า และส�ำหรับข้าก็คือ ศาสนาของข้า) พระองค์ทรงสอนใน 
กุรอาน ทุก ๆ ศาสนา เหมือนดอกไม้หลากสีในแจกัน เราต้องการสีเดียวคงไม่ใช่” (อาดัม,  
นามสมมติ, ผู้ให้สัมภาษณ์, 28 พฤศจิกายน 2561) หลักธรรมที่มีคล้ายกันคือหลักธรรมว่าด้วย 
ข้อห้ามและข้อปฏบัิติ การทีช่าวมสุลมิสมัพันธ์ด้วยดกีบัชาวพทุธเป็นเพราะมข้ีอห้ามบางอย่างร่วมกนั 
ความเห็นชอบกับหลักศีลห้าของชาวพุทธเป็นเพราะสอดคล้องกับบทบัญญัติของศาสนาอิสลาม 
ท�ำให้ทุกคนเป็นคนดี ดังค�ำสัมภาษณ์ต่อไปนี้

 “ไทยพุทธมุสลิมมีศีลเหมือนกัน คือถือศีล 5 คล้ายกัน ไม่ว่าใครอิหม่ามชักจูงให้ 
ท�ำความดี” (อับดุลเลาะ, นามสมมติ, ผู้ให้สัมภาษณ์, 9 ธันวาคม 2561)

ตัวอย่างเช่น การด่ืมสุราเมรัยข้อห้ามในศาสนาพุทธเทียบเท่ากับเป็นหะรอมในศาสนา
อิสลาม การยอมรับหลักการเดียวกันมีส่วนส่งเสริมความสัมพันธ์ของทั้งสองศาสนา หลักอิสลาม
มิได้ขัดขวางทีจ่ะท�ำให้คนศาสนาอืน่ ๆ  ได้เรยีนรูศ้าสนาอสิลาม การชีแ้นะของอหิม่ามช่วยสนบัสนนุ
ให้ชาวพุทธปฏิบัติต่อมุสลิมดียิ่งขึ้น ขณะเดียวกันก็รับฟังหลักศาสนาพุทธหากมีการแลกเปลี่ยน  
ดงัทีฏ่อรกิ รอมฎอน (2554) ให้ความเหน็ว่า ค�ำสอนอิสลามคอืรากฐานความเชือ่ของมสุลมิ แต่กระนัน้
ก็ดีการเปิดกว้างก็มีความจ�ำเป็น  มุสลิมควรเปิดรับความรู้ต่าง ๆ จากศาสนาและวัฒนธรรมอื่น ๆ 
เขายังเห็นว่ามีค่านิยมทางปรัชญาต่าง ๆ หรือแม้แต่นักคิด ที่สามารถช่วยให้เราเข้าใจหลักค�ำสอน
ของเราได้ เราเองก็ควรจะเรียนรู้จากพวกเขาด้วยเช่นกัน สิทธิในที่นี้จึงเน้นอิสรภาพที่ช่วย 
ปลดปล่อยมนษุย์ให้เลอืกเรียนรู้และนับถอืศาสนาอย่างเท่าเทยีม และเมือ่ยอมรบัในศาสนาหนึง่แล้วจะ
ไม่มีการครอบง�ำกัน แต่ให้ถือปฏิบัติตามความเชื่อของตน โดยที่ยังมีปฏิสัมพันธ์กับศาสนนิกอื่น ๆ 
ในสงัคมเดียวกนั ดอกไม้ในแจกนัถ้ามสีเีดยีวเสมอืนวฒันธรรมหนึง่บดบงัวฒันธรรมอืน่ การตคีวาม
หมายในแง่ความความเท่าเทยีมกนัทางศาสนาจงึมีลกัษณะการบรูณาการทางวัฒนธรรม แนวคดินี้
ช่วยให้คนในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้รับรู้ถึงอุดมคติทางศาสนาซึ่งกันและกัน บนฐานสิทธิใน 
การเลือกนับถือศาสนาโดยที่ไม่ก่อผลกระทบกับสังคม ดังค�ำสัมภาษณ์ต่อไปนี้

“เคยฟังอิหม่ามพูด แกบอกว่าทุกศาสนาสอนให้เป็นคนดี เราเป็นพ่ีน้องกัน ให้รัก 
สิ่งแวดล้อมมนุษย์ด้วยกัน ต้องให้เกียรติกันและกัน ถ้ามองไม่ดีก็มีปัญหา” (สุกิจ นามสมมติ, ผู้ให้
สัมภาษณ์, 31 ธันวาคม 2561)

สถานท่ีที่อิหม่ามมักให้ความรู้เก่ียวกับหลักศาสนาอิสลามแก่ชาวพุทธมีหลายพื้นที่ จาก
การศึกษามี 3 พื้นที่หลัก ๆ ดังนี้

1.1 หน่วยงานราชการหรือเอกชนที่จัดสานเสวนาผู้น�ำศาสนา
พื้นที่ราชการหรือเอกชนที่จัดกิจกรรมสานเสวนา เช่น สถานศึกษา สถานีวิทยุ องค์กร

ปกครองท้องถิน่ ศูนย์ สมาคม หรอืตามหมูบ้่าน  ส่วนใหญ่รฐัจดัข้ึนตามโครงการต่าง ๆ  เพือ่ส่งเสรมิ
พหวุฒันธรรม โดยจดัเสวนาร่วมกบัพระสงฆ์หรอืผูน้�ำศาสนาอืน่ ๆ  ในสถานทีม่ชีาวพุทธและมสุลมิ
ฟังร่วมกัน ประเด็นที่พูดมักเกี่ยวข้องกับการสร้างคนดีที่สอดคล้องกันทั้งศาสนาอิสลามและพุทธ  
เมื่อมีข้อซักถามจากผู้ฟัง บางค�ำถามอิหม่ามเป็นผู้ตอบ บางค�ำถามพระสงฆ์เป็นผู้ตอบ บางค�ำถาม
เป็นเชิงเปรียบเทียบ เช่น พุทธถามอิหม่าม มุสลิมตายแล้วไปไหน พุทธตายแล้วไปไหน บางสถาน

214 Journal of Liberal Arts, Maejo University Vol.9 No.2 July-December 2021



ศึกษาจัดให้อิหม่ามและพระสงฆ์อบรมเยาวชนร่วมกันอย่างต่อเนื่อง เพื่อปลูกฝังคุณธรรมและ
จริยธรรมในด้านต่าง ๆ โดยเฉพาะการอยู่ร่วมกันกับคนต่างศาสนา อิหม่ามเน้นเสมอถึงหลักธรรม
ที่สอดรับกับวิถีชาวพุทธ โดยเฉพาะการท�ำดีได้ ท�ำชั่วได้ชั่ว ดังค�ำสัมภาษณ์ต่อไปนี้

“อสิลามท�ำดกีข็ึน้สวรรค์ มอีลัลอฮ์ให้หวัใจ อหิม่ามพดู..กเ็หมอืนพระพดูถกูแล้ว ดงัทีพ่ระ
กล่าวว่าทกุคนทีต่ายไป ต้องไปทีช่อบ ๆ  ทีช่อบคอืกรรม ถ้าเรามกีรรมเก่ากต้็องใช้กรรมเก่า ท�ำความ
ดใีห้มากเกดิเป็นเทวดา ท�ำชัว่เป็นเปรต” (อบัดลุเราะมาน, นามสมมต,ิ ผูใ้ห้สมัภาษณ์, 31 ธนัวาคม 
2561)

ค�ำสอนของอหิม่ามนีส้อดคล้องกบัหลกัศาสนาพทุธทีแ่ต่ละคนท�ำความดคีวามชัว่แตกต่าง
กนั และต้องได้รบัผลเช่นนัน้ นัน้คอืการห้ามไม่ให้ท�ำชัว่ การบรรยายร่วมกนัและแลกเปลีย่นทศันะ
ซึง่กันและกนัสะท้อนถงึบทบาทอหิม่ามทีต้่องการสร้างสนัตสิขุ โดยไม่แสดงอตัตาหรอืชาตพินัธุน์ยิม 
ที่ยกศาสนาอิสลามของตนดีกว่าศาสนา หากมีลักษณะวัฒนธรรมสัมพัทธ์ คือต่างมีแก่นสารของ
ตนเองภายใต้บริบทเฉพาะหน่ึง ๆ อิหม่ามเพียงต้องการชี้ทางศาสนาของตนให้ศาสนิกอื่นเรียนรู้
แล้วพิจารณาด้วยตนเอง การบรรยายแต่ละครั้งล้วนสอดแทรกหลักคิดเพื่อส่งเสริมความเข้าใจ
ระหว่างมุสลิมและชาวพุทธ 

1.2 สถานที่จัดงานประเพณีของชุมชน
อิหม่ามมักได้รับเชิญเป็นผู้มีเกียรติร่วมพิธีเปิดงานเทศกาลประเพณีของชุมชน หรืออาจ

ชมงานเทศกาลเป็นการส่วนบุคคล สถานที่จัด เช่น ลานประชาคมของ อบต. สนามโรงเรียน  
ลานวดั ฯลฯ หรือหลายเทศกาลประเพณมีทีัง้ชาวพุทธและมสุลมิร่วมกจิกรรม การจดัรายการหรอื
กจิกรรมประเพณบีางครัง้เป็นทีส่งสัยของชาวพทุธ  อหิม่ามคอยไขข้อข้องใจ ดังเช่น เทศกาลอาหาร
โบราณซึง่จดัขึน้ทีล่านเอนกประสงค์ของชมุชนแห่งหนึง่ ในงานมรีายการประกวดอาหารดเีด่นและ
มอบรางวัล  อิหม่ามร่วมกิจกรรมนี้ทุกครั้ง การร่วมกิจกรรมนี้ไม่เพียงชิมขนมที่แต่ละซุ้มจัดให้ชิม
เพื่อประกวดเท่าน้ัน แต่ยังให้ความกระจ่าง หรือสร้างความเข้าใจแก่ชาวพุทธที่ไม่เข้าใจวิถีมุสลิม 
เช่น การแต่งกายของหญิงมุสลิมที่มักมีค�ำถามจากชาวพุทธ จนต้องอธิบายหลักส�ำคัญของการ 
แต่งกายของมสุลมิทีต้่องปิดมดิชิด หรือการบริโภคอาหารของมสุลิม ทีห่ลายครัง้ชาวพทุธแคลงใจมสุลมิ 
อาหารที่ชาวพุทธปรุงและไม่มีหมูเป็นส่วนผสม มุสลิมยังไม่กิน ขณะที่มุสลิมปรุงอาหารชาวพุทธ
กนิอย่างไม่ลังเล จึงเห็นเป็นบทบาทของอหิม่ามซึง่ต้องท�ำความเข้าใจในโอกาสนี ้ดงัค�ำสมัภาษณ์ว่า

“เวลาจดังานอาหารของมสุลมิหมดก่อนทกุครัง้ ชาวพทุธน้อยใจว่าท�ำไมอสิลามไม่กนิของ
ไทยพุทธ ท�ำในงานเห็น ๆ  กันอยู่ อิหม่ามต้องให้พุทธเข้าใจว่า ท�ำไมอิสลามไม่กิน ชาวพุทธบางคน
ไม่เข้าใจ ต้องบอกว่าอิสลามไม่ใช่แค่ไม่มีหมูแล้วกินได้แต่ยังต้องให้ถูกหลักอิสลาม ตั้งแต่การเชือด 
ล้าง แช่น�้ำ...” (สะมะแอ, นามสมมติ, ผู้ให้สัมภาษณ์, 31 ธันวาคม 2561)

1.3 บ้านของอิหม่าม
บ้านของอิหม่ามและมัสยิดจัดเป็นแหล่งเรียนรู้ศาสนาอิสลาม ที่เข้าถึงผู้น�ำศาสนาได้มาก 

เพราะมีความพร้อม ในบ้านอิหม่ามมักมีคัมภีร์ เอกสาร หนังสือหลักธรรมอิสลาม ดังในชุมชนแห่ง
หนึ่ง ที่อิหม่ามปรับบ้านให้เป็นโฮมสเตย์ เพื่อให้ชาวพุทธหรือคนศาสนาอื่น ๆ ได้เรียนรู้วิถีอิสลาม
จากผู้น�ำศาสนาโดยตรง ดังเมื่อนักท่องเที่ยวพักและตั้งค�ำถามเกี่ยวกับอิสลาม อิหม่ามได้ชี้ว่า

215วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 ประจ�ำเดือน กรกฎาคม-ธันวาคม 2564



“เราอยู่ในพหุวัฒนธรรม เราต้องคิดว่า เป็นพี่น้องกัน มาทะเลาะกันท�ำไม เรามาจากพ่อ
แม่เดียวกัน ทั้งคริสต์ พุทธ บอกเรามาจากอีฟอาดัม เราเป็นลูกหลานท่าน ในคัมภีร์กุรอานชัดเจน
มาก แสวงหาจุดร่วม” (อับดุลเราะมาน, นามสมมติ, ผู้ให้สัมภาษณ์, 31 ธันวาคม 2561)

อิหม่ามพยายามชี้น�ำท้ังนักท่องเที่ยวชาวพุทธและมุสลิมให้เข้าใจร่วมกัน การยกค�ำพูดนี้
อิหม่ามยังได้อ้างถึงฮิจเราะที่ 49 ตอนที่ 13 ที่ว่า โอ้มนุษย์ทั้งหลายแท้จริงเราได้บังเกิดพวกเจ้ามา
จากเพศชายและเพศหญงิ และเราได้ท�ำให้พวกเจ้าแยกเป็นเผ่า และตระกลูเพ่ือจะได้รูจั้กกนั แท้จรงิ
ผูท้ีม่เีกียรตยิิง่ในหมูพ่วกเจ้า ณ ท่ีอลัลอฮ์ นัน่คอืผูท้ีย่�ำเกรงยิง่ในหมูพ่วกเจ้า  แท้จรงินัน้อลัลอฮ์นัน้
เป็นผู้ทรงรับรู้ยิ่ง ซึ่งเรื่องน้ีอิสลามได้วางกฎระเบียบที่ชัดเจนในการพิทักษ์สังคมของมนุษยชาติ  
(ฏอริค มูฮัมมัด, 2564) กล่าวคือความแตกต่างระหว่างเผ่า ตระกูลและประชาชาติ หรือความแตก
ต่างด้านภาษาค�ำพดู ผวิพรรณ ขนบธรรมเนยีมประเพณมีไิด้เป็นสาเหตขุองความแตกแยกเป็นศตัรู
กัน แต่เพือ่ให้มกีารรูจ้กักัน ปรกึษาหารอืกนั หรอืร่วมมอืกนัท�ำประโยชน์เพือ่ส่วนรวม เอกสารเหล่า
นีถ้กูแปลเป็นภาษาไทยตัง้บนชัน้ทีพ่ร้อมให้นกัท่องเทีย่วชาวพทุธ ทีข้่องใจได้มาศกึษา ดงันัน้กลวธิี
การรักษาความสัมพันธ์ต่อกัน ส่วนหนึ่งจึงเป็นการอ้างคัมภีร์เพื่อให้ชาวพุทธเข้าใจปรัชญาศาสนา
ที่แท้จริง ให้มุสลิมที่คิดต่างและต้องการสร้างความแตกแยกระหว่างชาวพุทธและมุสลิมได้ล้มเลิก 
เพราะขัดกับบทบัญญัติ และจะเป็นการท�ำลายศาสนามากกว่าการเชิดชูศาสนา

2) การร่วมกิจกรรมที่วัดหรือที่พระสงฆ์จัดขึ้นและเชิญมุมสลิมเข้าร่วม
การร่วมกิจกรรมกับพระสงฆ์มีสองรูปแบบคือร่วมกิจกรรมในวัดและนอกวัด การร่วม

กิจกรรมในวัดพิจารณาได้จากงานประจ�ำปีเพื่อแสดงมุทิตาจิตแก่เจ้าคณะในจังหวัดหนึ่ง ในงานมี
ผู้น�ำศาสนาอิสลามและพระสงฆ์เดินทางมาร่วมพิธีการมากมาย โดยมีหัวหน้าส่วนต่าง ๆ  มอบของ
ทีร่ะลกึ มอีหิม่ามหรือผู้แทนกล่าวค�ำมทุติาจติ ในงานมกิีจกรรมมอบทนุการศึกษาแก่นักเรยีนเรียนดี
แต่ยากจน ทั้งพุทธและมุสลิม โดยพิธีมอบมีทั้งพระสงฆ์และอิหม่าม หัวหน้างานต่าง ๆ หมุนเวียน
มอบทนุ มกีจิกรรม แรงจงูใจส�ำคญัของผูน้�ำศาสนาและชาวมสุลมิทีม่าวดันี ้ท่ามกลางเสยีงวพิากษ์
จากมุสลิมภายนอกคือ ความคุ้นเคยกันระหว่างอิหม่ามกับเจ้าอาวาส และความมีน�้ำใจความช่วย
เหลือของพระสงฆ์ของวัดนี้โดยไม่เลือกศาสนา ดังค�ำสัมภาษณ์ต่อไปนี้  

“นายอ�ำเภอคนก่อนให้อิหม่ามไปรับเงินค่าตอบแทนที่วัด จนปีต่อมามุสลิมเข้าวัดจน 
คุน้เคย หลายคนท่ีรูจั้กอยากมาร่วมพธิ ีอหิม่ามเป็นเพือ่นท่านตัง้แต่เดก็ ใครไม่มงีานท�ำกห็างานให้ท�ำ 
ให้เงินสร้างมัสยิดเป็นแสน ๆ” (อัมราน, นามสมมติ, ผู้ให้สัมภาษณ์, 28 ธันวาคม 2561)

วัดกลายเป็นพื้นที่ปฏิบัติการทางสังคม ที่ประกอบสร้างให้เป็นเคร่ืองยึดเหนี่ยวกัน 
ของสมาชิกที่ต่างศาสนาในพื้นที่ เป็นรูปแบบปฏิบัติการทางสังคมที่ถูกก�ำหนดโดยภาคส่วนต่าง ๆ  
กิจกรรมนอกวัด ดังเช่น อิหม่ามร่วมเดินทางไปกับพระสงฆ์เพื่อเยี่ยมผู้สูงอายุ หรือผู้ป่วยติดเตียง
ทัง้พทุธและมสุลมิ การร่วมเดนิทางของอหิม่ามสร้างความมัน่ใจแก่ชาวมสุลมิทีจ่ะรบัการช่วยเหลอื
จากพระสงฆ์ ขณะเดยีวกนัช่วยให้พระสงฆ์ไม่ล�ำบากใจหากจะช่วยชาวมสุลมิ เพราะมอีหิม่ามคอย
ให้ค�ำปรึกษาในสิ่งเหมาะสม ทุกคร้ังท่ีเยี่ยมชุมชนมีทหารช่วยประสานงาน ติดตาม ถือสิ่งของ  
การร่วมกจิกรรมของทหารมใิช่ไปเพือ่ปกป้องผูน้�ำศาสนา มฉิะนัน้จะถกูต่อต้านจากชมุชน แต่เป็น 
การช่วยเหลือด้านก�ำลัง การมอีหิม่ามร่วมกิจกรรมน้ีกบัพระสงฆ์ ช่วยให้ชาวพทุธเหน็ความดงีามของ

216 Journal of Liberal Arts, Maejo University Vol.9 No.2 July-December 2021



มุสลิมโดยรวม อิหม่ามยังช่วยชี้แนะพระสงฆ์ พื้นที่ใดควรไปหรือไม่ควรไป เพราะแต่ละชุมชนมี
บริบทต่างกัน บางแห่งเป็นพื้นที่สีแดง อิหม่ามอาศัยอยู่ในชุมชนมานานย่อมเข้าใจวิถีมุสลิมแต่ละ
หมู่บ้าน ดังค�ำสัมภาษณ์ที่ต่อไปนี้

“แต่ถงึอหิม่ามกเ็ฉพาะพืน้ที ่อิหม่ามกไ็ปบ้านไทยพุทธ หมูบ้่านไหนไม่มไีทยพทุธกไ็ปมสุลมิ 
กต้็องถามก่อน ขออนญุาตก่อน บางทผู้ีน�ำมสุลมิกไ็ม่อนญุาต” (พระสาร, นามสมมต,ิ ผูใ้ห้สมัภาษณ์, 
30 มิถุนายน 2562)

3) การร่วมเดินทางทัศนศึกษากับชาวพุทธ
หลายหน่วยงานของรัฐจัดโครงการพาชาวบ้านหรือคนของชุมชนทั้งพุทธและมุสลิม  

เดินทางไปทัศนศึกษา เพื่อเรียนรู้เที่ยวชมวัฒนธรรมที่แตกต่างและไม่ค่อยพบเจอ จากสามจังหวัด
ชายแดนใต้สู่ภูมิภาคอื่น ๆ  ซึ่งบางครั้งอิหม่ามร่วมเดินทางด้วย ดังตัวอย่างพื้นที่แห่งหนึ่ง มีอิหม่าม
เดนิทางร่วมกบัชาวพทุธชาวมสุลมิไปยงัภาคอีสาน ไปเยีย่มชมโบราณสถานและสถานท่ีส�ำคญัอืน่ ๆ 
การมอีหิม่ามร่วมเดนิทางกบัชาวพทุธช่วยกระชบัความสมัพนัธ์ทีด่ ีอหิม่ามยงัท�ำหน้าทีป่รกึษาหรือ
ผู้สร้างความเข้าใจในกิจกรรมระหว่างเดินทาง ไม่ว่าการกิน การแต่งตัว การประกอบศาสนกิจ 
มุสลมิต้องละหมาดทกุวนั เมือ่ถงึเวลาต้องแวะสถานทีล่ะหมาดซ่ึงอาจท�ำให้ล่าช้า ชาวพทุธไม่พอใจ  
เป็นหน้าที่ของอิหม่ามต้องอธิบายให้ไทยพุทธเข้าใจถึงเหตุผลของการละหมาด การละหมาดยังน�ำ
มาซึง่การขอให้พระเจ้าคุม้ครองความปลอดภยัระหว่างเดนิทาง ชาวพุทธมกัสงสยัเหตใุดจงึไม่ละเว้น 
อหิม่ามต้องอธบิายการละหมาดไม่เพยีงให้ชาวมสุลมิปลอดภยัแต่รวมถงึชาวพทุธด้วย และหากไทย
พทุธจะสวดมนต์ขอพรสิง่ศกัดิส์ทิธ์ิให้คุม้ครองชาวมสุลมิกย็อมรบัได้ เพราะล้วนมเีป้าหมายเดยีวกนั
คือความปลอดภัย ภายใต้สถานการณ์ซึ่งทุกคนต้องการความปลอดภัย อิหม่ามมีส่วนเสริมสร้าง
ความเข้าใจซึ่งกันและกันได้ ดังค�ำสัมภาษณ์ต่อไปนี้

“มีไทยพุทธบางคนไม่เข้าใจเกี่ยวกับการละหมาด เขาจะถามว่า ท�ำไมมุสลิมต้องละหมาด 
อิหม่ามกอ็ธบิายว่า เพราะเป็นการขอพรพระผูเ้ป็นเจ้า เป็นการขอพรจากพระเจ้าเพือ่ทกุคนทัง้พทุธ 
มุสลิมให้เดินทางปลอดภัย ท�ำให้ไทยพุทธเข้าใจ  เวลารวมกลุ่มจะเป็นผลดีในเชิงบวก ไม่ว่าอะไร
ท�ำให้เคลียร์กันได้” (การี, นามสมมติ, ผู้ให้สัมภาษณ์, 22 กรกฎาคม 2562)

การสร้างความเข้าใจระหว่างชาวพุทธและมุสลิมระหว่างร่วมกิจกรรม อิหม่ามมีเทคนิค
แยบยลในการเสริมสร้างความสัมพันธ์ที่ดีผ่านการบริหารเวลาและการเดินทาง ซึ่งช่วยให้การเดิน
ทางนั้นเป็นไปอย่างราบร่ืน นอกจากน้ีเร่ืองอาหารก็เล็งเห็นความส�ำคัญ ระหว่างเดินทางเปิด
อนิเทอร์เนต็เกีย่วกบัอาหารทีต้่องเลอืกทานในภาคอสีาน อหิม่ามต้องอธบิายเพือ่คลายสงสยั อาหาร
ที่ถูกหลักศาสนา ต้องเชื่อมั่นได้แม้กระบวนการผลิต การเชือดต้องมีค�ำกล่าวของอิสลาม ต้องขอ
พรจากพระเจ้า อหิม่ามเหน็ว่าการสร้างความเข้าใจมาจากฐานของคนใจกว้าง เอาใจเขาไปใส่ใจเรา 
มองโลกในแง่ดี ไม่เอาเรื่องส่วนบุคคลเป็นตัวตั้ง หรือมิฉะนั้นต้องพร้อมอธิบายให้คนอื่นเข้าใจ

4) การร่วมกิจกรรมในวันส�ำคัญของชาติหรือท้องถิ่น
วันส�ำคัญของชาติของท้องถิ่น ในหลายชุมชนมีอิหม่ามร่วมกิจกรรมที่จัดขึ้น เช่น วันแม่  

วันเด็ก วันชาติ ดังเช่น วันเด็กในชุมชนหนึ่ง อิหม่ามเป็นผู้มอบรางวัลแก่เด็ก ๆ ร่วมกับพระสงฆ์ 
หวัหน้าฝ่ายปกครองท้องถิน่ วนักฬีาท้องถิน่ เช่น การแข่งว่าว แข่งเรอื อหิม่ามมกัได้รบัเกยีรตเิป็นแขก

217วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 ประจ�ำเดือน กรกฎาคม-ธันวาคม 2564



ร่วมงานเสมอ ชมุชนแห่งหนึง่ได้จดัแข่งขนัเรอืฝีพายโดยวางเงือ่นไขว่าเรอืแต่ละล�ำจะต้องมีทัง้ชาว
พุทธและมุสลิม เพื่อเสริมความรักความสามัคคีต่อกัน เกณฑ์น้ีเกิดจากแนวคิดของผู้ใหญ่บ้าน 
ชาวพทุธ และมอีหิม่ามสนบัสนนุ นยัหน่ึงเพือ่แสดงสญัลกัษณ์ของสงัคมพหวุฒันธรรม การเสรมิสร้าง
ความสัมพันธ์ผ่านกิจกรรมนี้อาจไม่บรรลุผลนักหากไม่ได้แรงกระตุ้นของอิหม่าม โดยเฉพาะ
สถานการณ์ที่มีความคับข้องหมองใจระหว่างชาวพุทธและมุสลิม แต่กระนั้นก็ดีการตัดสินใจร่วม
กิจกรรมของอิหม่ามยังพิจารณาจากลักษณะกิจกรรม อิหม่ามเห็นว่ากิจกรรมที่ไม่เกี่ยวกับศาสนา
เป็นกิจกรรมที่เหมาะสมที่สุด และโอกาสช่วยเสริมสร้างความสัมพันธ์ท่ีดี การแข่งเรือนิยมจัด 
วนัเดียวกับวันลอยกระทง เป็นแนวคิดของผูใ้หญ่บ้านทีต้่องการให้วนัส�ำคญันีเ้สรมิสร้างความสมัพนัธ์
ระหว่างชาวพุทธและมุสลิม เมื่อสนิทสนมแล้วก็ไม่รังเกียจชมประเพณีของชาวพุทธ ให้มุสลิมได้
เรียนรู้และตระหนักในความส�ำคัญของสายน�้ำร่วมกัน การจัดลอยกระทงไม่มีชาวมุสลิมเข้าร่วม  
อิหม่ามและมุสลิมอื่น ๆ  ชมและเชียร์อยู่ห่าง ๆ  โดยพิจารณาว่าการชมพิธีลอยกระทงไม่ได้ผิดหลัก
ศาสนา การเลือกแข่งเรือวันดังกล่าวสะท้อนความมุ่งมั่นของผู้น�ำชุมชนต่อการสร้างความรู้ความ
เข้าใจร่วมกนั การร่วมชมงานของอหิม่ามกเ็พือ่ให้เหน็ความไม่รงัเกยีจเดยีดฉนัท์ทีจ่ะร่วมกบัคนต่าง
ศาสนา และเป็นส่วนท่ีต้องการสนับสนุนภาครัฐต่อการรักษาความสัมพันธ์ระหว่างชาวพุทธและ
มุสลิม ไปพร้อมกับการร่วมอนุรักษ์ทรัพยากรท้องถิ่น ดังค�ำสัมภาษณ์ต่อไปนี้

“หมูบ้่านจดังานแข่งเรอืทุกปี ทกุปีมคีนไทยคนมลายแูข่งขนัด้วยกนั ฉนั(หมายถงึอหิม่าม) 
มาให้ก�ำลงัใจทัง้สองฝ่าย อย่าเหมาว่าเข้าข้างมสุลมิ” (อาล,ี นามสมมต,ิ ผูใ้ห้สมัภาษณ์, 24 สงิหาคม  
2562)

ภาพที่ 1 อิหม่ามชมการแข่งเรือในชุมชน ภาพที่ 2 การแข่งเรือแต่ละล�ำมีทั้งพุทธและ
มุสลิมร่วมอยู่ด้วย

5) การจัดโครงการหรือกิจกรรมของมุสลิม และเชิญชาวพุทธเข้าร่วม
มีหลายโครงการท่ีอิหม่ามเป็นผู้น�ำจัดกิจกรรม ดังเช่น โครงการช่วยเหลือเด็กก�ำพร้าใน

อ�ำเภอหนึ่ง โดยอิหม่ามติดต่อพระสงฆ์ที่วัดเพ่ือเชิญร่วมโครงการ ในที่สุดได้โครงการออกมาเป็น
รปูธรรมภายใต้ชือ่โครงการเชด็น�ำ้ตาเดก็ก�ำพร้า ซึง่ปฏบิตักิารช่วยเหลอืหลงัวนัฮารรีายอของทกุปี 

218 Journal of Liberal Arts, Maejo University Vol.9 No.2 July-December 2021



แต่เดิมเป็นการช่วยเหลือเด็กที่มุสลิมก�ำพร้าบิดาซ่ึงเป็นเสาหลักของครอบครัว ต่อมาอิหม่ามเห็น
ความส�ำคญัของการอยูร่่วมกนัของคนในชมุชน ต้องการสร้างความเท่าเทยีมโดยช่วยเหลอืชาวพทุธ
ด้วย จึงไปหารือกับพระสงฆ์ วางแผนระดมทุนจัดโครงการ เงินที่น�ำมาช่วยเหลือได้รับการบริจาค
จากองค์กรต่าง ๆ  ส่วนราชการและเอกชนท้ังชาวพทุธชาวมสุลมิ การช่วยเหลอืครอบคลมุทกุต�ำบล  
ปีหนึ่ง ๆ มีเด็กที่รับการช่วยเหลือเฉลี่ยคนละ 1,000 บาท จัดมาตั้งแต่ก่อนปี พ.ศ. 2547 โดยเด็ก
ก�ำพร้าเหล่านี้จะมีข้อมูลอยู่ในแต่ละต�ำบล อิหม่ามและผู้ใหญ่บ้านจะเป็นผู้คัดเลือก โครงการของ
อหิม่ามช่วยให้ชาวพทุธเห็นไมตรจีติ มทีศันะทีดี่ต่อมสุลมิ  ยงัมโีครงการอืน่ ๆ  เช่น โครงการอสิลาม
วถิคืีนคนดีสูส่งัคม เป็นกจิกรรมทีม่อีหิม่ามบรรยายตามหลกัศาสนา อบรมเยาวชน โดยเฉพาะกลุม่
ติดยาเสพติด โดยหมุนเวียนไปแต่ละอ�ำเภอ โดยมีชาวพุทธร่วมกิจกรรมด้วย โครงการดาวะสัญจร 
เป็นกิจกรรมที่มีอิหม่ามเดินทางไปสั่งสอนมุสลิมตามหมู่บ้านต่าง ๆ  บางแห่งมีชาวพุทธร่วมฟังด้วย 
จัดปีละ 2-3 ครั้ง (แวอาแซ, นามสมมติ, ผู้ให้สัมภาษณ์, 7 มกราคม 2561) โครงการเหล่านี้มี 
จุดหมายส�ำคัญคือให้ชาวพุทธและมุสลิมเข้าใจซ่ึงกันและกัน และแก้ปัญหาด้านศีลธรรมร่วมกัน  
แม้เป้าหมายหลักเป็นมุสลิม แต่ด้วยวิสัยทัศน์กว้างไกลของอิหม่ามจึงไม่ทอดทิ้งชาวพุทธ ต้องการ
สื่อสารให้ชาวพุทธได้เรียนรู้วัฒนธรรมของอีกศาสนาหน่ึง ขณะเดียวกันก็สามารถปรับตัวให้เป็น 
คนดีไปพร้อม ๆ  กัน อิหม่ามถือเป็นบุคคลส�ำคัญของภาครัฐเพราะใกล้ชิดกับชุมชน ในการส่งเสริม
นโยบายด้านการพัฒนามนุษย์และชุมชนในสังคมพหุวัฒนธรรม

อภิปรายและสรุปผลการวิจัย
วิธีการของอิหม่ามในการเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่างชาวพุทธและมุสลิม สะท้อนถึง

ความต้องการบอกกล่าวให้คนสองศาสนามีความรักความสามัคคี การเผยแพร่ความรู้ด้านศาสนา
อิสลามแก่ชาวพทุธไม่ว่าพืน้ทีร่าชการหรอืเอกชนทีจ่ดัเสวนาผูน้�ำศาสนา พืน้ทีจ่ดังานเทศกาลท่ีบ้าน
อิหม่ามก็เพื่อให้ชาวพุทธเข้าใจ และมีความรู้สึกร่วมไปกับชาวมุสลิมในความเป็นเอกภาพของ
จกัรวาล การส่ือสารจึงส�ำคญัยิง่สอดรับกบัแนวคดิของ Jansson, Johanson & Ramström (2007) 
ซึง่เหน็ว่าการคบหาผูค้นทีม่วัีฒนธรรมแตกต่างการส่ือสารเป็นขัน้ตอนแรก โดยเข้าไปพบปะสนทนา 
เป็นข้ันตอนของการแลกเปลี่ยนความคิดและเรียนรู้ประสบการณ์ทางวัฒนธรรม แม้แนวคิดของ
เขาจะเน้นการสร้างธุรกิจกับผู้คนท่ีแตกต่างทางวัฒนธรรม แต่สามารถน�ำมาใช้กับทุก ๆ สังคมที่
แตกต่างหลากหลาย การสื่อสารจึงเป็นเครื่องมือหลักที่อิหม่ามน�ำมาใช้ในการสร้างความสัมพันธ์
ระหว่างชาวไทยมสุลิมกบัชาวไทยพทุธ สอดคล้องกบัแนวคดิของ อภชิญา ไชยวฒุกิรณ์วานชิ (2562) 
ที่เห็นว่าการติดต่อส่ือสารซึ่งกันและกันมีความส�ำคัญอย่างยิ่งที่จะท�ำให้เกิดสัมพันธภาพและ 
ความเข้าใจทีด่รีะหว่างกนั อหิม่ามยงัสือ่ให้เหน็ว่าหลกัการท�ำความดลีะเว้นความชัว่ทีม่ร่ีวมกนั ถ้า
ทกุคนน�ำหลกัศาสนาตนไปปฏบิตัถิกูต้องแล้ว ช่วยให้จติสงบไม่คดิเบยีดเบยีน และรกัษาความสมัพนัธ์
ทีด่ ีโดยเน้นให้ทุกกลุม่มจีติส�ำนกึร่วมกนั สอดคล้องกบัแนวคดิของ Carkhuff & Berenson (1977) 
ที่เห็นว่าปัจจัยส่งเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลยังขึ้นกับความรู้สึกร่วม คือความสามารถ
ท�ำให้คนอื่นมีความรู้สึกร่วมกัน ความเข้าใจร่วมกัน ขยายความได้ว่าการให้ความรู้ของอิหม่าม 
ไม่เพยีงเพิม่พนูความรู้แก่คนทีไ่ม่รูเ้ท่านัน้ แต่ยงัท�ำให้เกดิส�ำนกึร่วมต่อเสรภีาพในการยดึถอืศาสนา

219วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 ประจ�ำเดือน กรกฎาคม-ธันวาคม 2564



เพื่อความสงบสุขทางใจ เพราะถือความหลากหลายเป็นเจตจ�ำนงของพระเจ้า
การร่วมกิจกรรมกับชาวพุทธที่มีพระสงฆ์ร่วมด้วย แม้มีเสียงวิพากษ์จากสังคมมุสลิมถึง

บทบาทของอิหม่าม บางคนไม่กังวลนัก เพราะยึดถือความถูกต้องและเหตุผล อิหม่ามเหล่านี้
แยกแยะได้ถึงกิจกรรมทางสังคมกับศาสนา หากเป้าหมายเพื่อพัฒนาสังคม เช่น การปลูกป่า หรือ
การเยี่ยมบ้านผู้ป่วยติดเตียง แม้พระสงฆ์ร่วมด้วยก็อาจกระท�ำได้ สภาพนี้เป็นเพราะอิหม่ามเข้าใจ
บรบิทของสงัคมพหวุฒันธรรมซึง่ต้องพึง่พาอาศยัซึง่กนัและกนั ไม่ควรน�ำศาสนามาเป็นเครือ่งแบ่ง
แยกพวกเขาพวกเรา ส่ิงใดท�ำร่วมกันได้ด�ำเนินร่วมกัน สิ่งใดท�ำไม่ได้ เช่น พิธีกรรมศาสนาก ็
หลีกเลี่ยง ประกอบกับความสัมพันธ์กับชาวพุทธซึ่งมียาวนาน บางชุมชนอิหม่ามกับพระสงฆ์และ
ชาวพทุธมคีวามสัมพนัธ์แบบเครอืญาติกนัด้วย การสร้างความสมัพันธ์ระหว่างชาวมสุลมิกบัชาวพทุธ
ของอิหม่ามจึงลดปัญหาอุปสรรคลงได้ กิจกรรมต่าง ๆ อาศัยซึ่งกันและกัน สอดคล้องกับผล 
การศกึษาของ ฟาสนิ ีสะมแิมง็ และวทิยา จตินพุงศ์ (2559) ทีพ่บว่าการอยูร่่วมกนัระหว่างชาวไทย
พุทธกับชาวไทยมุสลิมของชุมชนหน่ึงในปัตตานี อยู่ร่วมกันด้วยความหลายหลายทางด้านศาสนา 
วัฒนธรรมและภาษา ชุมชมไทยพุทธไทยมุสลิมมีการอยู่ร่วมกันแบบเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่มีการพึ่งพา 
อาศัยซึ่งกันและกันมาตั้งแต่อดีต จนถึงปัจจุบันสืบเน่ืองมาจากชุมชนนี้ส่วนมากจะเป็นเครือญาติ
กันเกือบทั้งหมด จึงท�ำให้มีการอยู่ร่วมกันแบบผสมผสานระหว่างสองศาสนาสองวัฒนธรรมอย่าง
ลงตัว

การอยูร่่วมกันแบบผสมผสานภายใต้กลไกของอหิม่ามจากการกจิกรรมทศันศึกษาร่วมกนั  
สะท้อนให้เห็นว่าการได้อาศัยร่วมกันอยู่ระยะหนึ่ง ระหว่างเดินทางก่อให้เกิดการแลกเปลี่ยนเรียน
รู้ท่ีช่วยให้ชาวพทุธเข้าใจวถิมีสุลมิมากขึน้นบัตัง้แต่ต้นทางจนถงึปลายทาง ระหว่างทางอหิม่ามคอย
อธิบายให้เห็นความจ�ำเป็นของการแวะละหมาดเมื่อถึงเวลาละหมาด การเลือกร้าน และเมื่อไปถึง
พืน้ทีเ่ป้าหมายกไ็ด้เหน็ความเป็นอยูข่องมสุลมิในภมูภิาคอืน่ทีอ่ยูร่่วมกบัชาวพทุธ อย่างน้อยเข้าใจ
ตนเองและผู้อื่นท่ีต่างวัฒนธรรม ได้รับประสบการณ์ท่ีดีในอันที่จะน�ำผลไปปรับใช้กับชุมชนของ
ตนเอง สอดคล้องกับ ปรียา แก้วพิมล วันพิชิต ศรีสุข และอุไรรัตน์ หน้าใหญ่ (2561) ที่พบว่า 
การจดักิจกรรมทัศนศึกษาในสังคมพหวุฒันธรรมของผูน้�ำศาสนาอสิลามในจงัหวดัชายแดนภาคใต้ 
ท�ำให้ผู้น�ำศาสนาอิสลามเข้าใจตนเอง รู้จักและเข้าใจเพื่อนศาสนาอื่น และรู้จักสังคมที่หลากหลาย 
มปีระสบการณ์ทางอารมณ์ทางบวกและทางลบ ตระหนกัในบทบาทความเป็นผูน้�ำศาสนาเพือ่สงัคม 
ด้านการพัฒนาตนเอง และการแสดงบทบาทผู้น�ำในอนาคต ผลการวิจัยชี้ถึงบทบาทอิหม่ามที่ไม่
เพียงท�ำหน้าทีผู่น้�ำศาสนา แต่เป็นผูน้�ำความสมัพนัธ์ทีใ่ช้โอกาสต่าง ๆ  เจรญิความสมัพนัธ์ เพือ่ความ
เข้าใจและเปลี่ยนแปลง แสดงบทบาทภาวะผู้น�ำศาสนาอิสลามที่ไม่ติดสถานและเวลา หากใช้เวลา
ให้เป็นประโยชน์ด้วยความมุง่มัน่และปรารถนาดอีนัเป็นบคุลกิเฉพาะตวั ขณะทีอ่หิม่ามบางคนอาจ
ปฏิเสธการเดินทางเพราะไม่เต็มใจที่จะแลกเปลี่ยนเรียนรู้ และสร้างความรู้สึกร่วมกันไม่ได้ ดังที่ 
Schneider (1976) พบว่า การเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลยังขึ้นกับบรรทัดฐานส่วน
บุคคล ที่หมายถึงลักษณะนิสัยส่วนบุคคล กิริยามารยาท ความปรารถนาดีกับคนอื่นเช่นเดียวกับ 
Carkhuff & Berenson (1977) ที่เห็นว่าปัจจัยส่งเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลประกอบ
ด้วย 1) การเปิดเผยความรู้สึก เป็นความเต็มใจที่จะแลกเปลี่ยนข้อมูล ประสบการณ์ซึ่งกันและกัน 

220 Journal of Liberal Arts, Maejo University Vol.9 No.2 July-December 2021



เพ่ือความเข้าใจ และสัมพันธภาพอันดี 2) ความรู้สึกร่วม สามารถท�ำความเข้าใจความรู้สึกผู้อื่น  
รับรู้ความรู้สึกที่เกิดขึ้นจากบุคคล

การเสรมิสร้างความสมัพนัธ์ยงัแสดงออกจากโครงการหรอืกจิกรรมของอหิม่ามทีม่ชีาวพทุธ
เข้าร่วม แม้เป็นกิจกรรมเกี่ยวกับศาสนาอิสลามและจริยธรรมอิสลาม แต่ก็ช่วยสะท้อนมโนทัศน์
ของอิหม่ามอย่างน้อย 2 ประการ ประการแรก คือ ความต้องการให้ทุกคนทุกศาสนาเป็นคนดี  
แม้บางครัง้จะถกูวิพากษ์ว่าก�ำลงัชกัน�ำให้ชาวพทุธนบัถอืศาสนาอสิลาม แต่การกระท�ำของอหิม่ามนัน้
ชอบด้วยเหตุผล โดยเฉพาะปัญหายาเสพติดไม่ว่าพุทธหรืออิสลามต้องได้รับการแก้ปัญหาไปด้วย
กัน และการเสพสิ่งของมึนเมาก็ล้วนเป็นข้อห้ามทั้งในศาสนาพุทธและอิสลาม ประการที่สอง คือ 
การยึดหลักความเท่าเทียม สิ่งใดที่กระท�ำกับชาวมุสลิม ดังเช่น การให้ทุนเด็กก�ำพร้ามุสลิมก็ควร
กระจายให้ชาวพุทธด้วย แม้บางครั้งจะถูกวิพากษ์ว่าต้องช่วยเหลือชาวมุสลิมก่อน แต่ก็ชอบด้วย
คุณธรรม ด้วยทัศนะที่ว่าเมื่อเงินทุนระดมจากพ่อค้า ประชาชนชาวพุทธก็ต้องให้ความเป็นธรรม
สร้างความเท่าเทียม ตามที่ Carkhuff & Berenson (1977) เห็นว่าการส่งเสริมความสัมพันธ์
ระหว่างบคุคลต้องค�ำนงึถงึการเคารพและยอมรบับคุคลอืน่ เป็นการให้ความสนใจผูอ้ืน่ รบัฟังความ
คิดเห็นของคนอื่น โดยเฉพาะการด�ำรงต�ำแหน่งอิหม่ามต้องวางตัวเป็นแบบอย่างที่ดี อิหม่ามที่มี
คุณธรรมรู้จักแยกแยะระหว่างสังคมกับศาสนาเท่านั้นจะท�ำให้ชาวพุทธชื่นชอบ และรวมเป็นส่วน
หนึง่ของสงัคมมสุลมิ สอดคล้องกบัแนวคดิของ Scbutz (2012) ทีเ่หน็ว่าสมัพนัธภาพระหว่างบคุคล
ทั้งในระดับพฤติกรรมและความรู้สึกเกิดจากความต้องการรวมตัว ความต้องการสร้างปฏิสัมพันธ์ 
ท�ำตนเองให้เป็นทีเ่คารพนบัถอื เพือ่ให้ผูอ้ืน่ยอมรบัตนเป็นคนในกลุม่ และความต้องการความชอบ
คือการรักษาสัมพันธภาพให้น่าพอใจ โดยอาจช่วยเหลือเกื้อกูลกัน แสดงความปรารถนาดีต่อกัน 
เพื่อให้เกิดความใกล้ชิดสนิทสนมและมีความรู้สึกเดียวกัน

แต่กระนั้นก็ดีท่ามกลางความคับข้องหมองใจ อันเกิดจากสถานการณ์ความไม่สงบในสาม
จังหวัดชายแดนภาคใต้ก็ไม่อาจท�ำให้การเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่างชาวมุสลิมกับชาวพุทธ
ของอหิม่ามบรรลผุลทกุคน จากการศกึษาพบว่าเป็นบางชมุชนเท่านัน้ ทัง้นีข้ึน้กบับรบิททีแ่ตกต่าง
กันของแต่ละชุมชน หรือทุนทางสังคมที่มีอยู่ในชุมชนนั้น ๆ สอดคล้องกับ อานันท์ กาญจนพันธุ์ 
(2560) ทีเ่หน็ว่าความสัมพนัธ์เก่ียวโยงกบัทนุทางสังคม ชมุชนมคีวามสมัพนัธ์ท่ีดฝัีงรากมายาวนาน
ย่อมส่งผลต่อความเช่ือมแน่นทางสังคม ขณะที่ชุมชนซึ่งอิหม่ามมีความพยายามเสริมสร้างความ
สัมพันธ์ระหว่างชาวมุสลิมกับชาวพุทธได้มาก ก็ยังพบว่ามีผู้ต้องการท�ำลาย  หากอิหม่ามไม่มีใจ 
เข้มแข็งกไ็ม่อาจยนืหยดัอยูไ่ด้ ความเชือ่มัน่ท่ีจะเสรมิสร้างความสมัพันธ์ของอหิม่ามส่วนหนึง่เกดิจาก
ความแตกฉานในคัมภีร์อลักรุอาน ทีพ่บว่านบมีฮูมัมดัไม่เคยรงัเกยีจคนต่างศาสนาหากมใีจช่วยเหลอื 
มุสลิมคนใดท่ีเห็นต่างจากนี้จึงไม่ใช่มุสลิมที่แท้จริง และเห็นว่าคนเหล่านี้คือคนที่ก�ำลังเอาศาสนา
เป็นเครื่องมือท�ำลายความสัมพันธ์ อิหม่ามที่ยึดหลักศาสนาอย่างถูกต้องไม่บิดเบือนเท่านั้นที่จะ
ด�ำรงอยู่ในสังคมพหุวัฒนธรรม อิหม่ามที่จะเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่างชาวพุทธกับมุสลิมจึง
ต้องได้รบัการพฒันาตามหลกัอสิลามอย่างถกูต้อง สอดคล้องกบัผลศกึษาของ ณฏัฐนิ ีปิยะศริพินธ์ 
(2561) ที่เห็นว่า การสร้างชุมชนมุสลิมซึ่งเป็นชุมชนส่วนใหญ่ ในพื้นที่ชายแดนภาคใต้ให้เชื่อมโยง
กับผูน้�ำชาวพทุธควรเริม่จากการสร้างความเป็นเอกภาพของผูน้�ำศาสนาอสิลาม สร้างชมุชนศรทัธา

221วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 ประจ�ำเดือน กรกฎาคม-ธันวาคม 2564



ตามหลักค�ำสอนของศาสนาอิสลามภายใต้หลักค�ำสอนที่ถูกต้อง

ข้อเสนอแนะ
1. รัฐควรสนับสนุนการสร้างคุณภาพของอิหม่าม โดยเฉพาะมาตรฐานการศึกษาศาสนา

อิสลามท่ีอิหม่ามทุกคนควรได้รับอย่างถูกต้อง และการคัดเลือกอิหม่ามควรใช้เกณฑ์พิจารณา 
ด้านการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมร่วมกับชาวพุทธ การวัดทัศนคติของผู้น�ำศาสนาอิสลาม
อย่างน้อยต้องมีผลระดับทักษะสังคมข้ามวัฒนธรรม เพื่อพัฒนาผู้น�ำความสัมพันธ์ระหว่างผู้คนที่มี
ความแตกต่างทางวัฒนธรรม

2. จากการวจิยัท�ำให้เหน็ความปรารถนาของอหิม่าม ซึง่ต้องการสร้างความสมัพันธ์ทีดี่กบั
คนต่างศาสนา แต่ในบางชมุชนบรบิทไม่เอือ้ต่อการพฒันาความสมัพนัธ์ จึงควรมกีารศกึษาถงึสาเหตุ
ของปัญหา แม้ผลการศึกษาสะท้อนบ้างว่า อิหม่ามซึ่งมีใจคับแคบไม่เปิดใจเรียนรู้ศาสนาอื่น 
การเชือ่มความสมัพันธ์จะน้อยกว่า แต่คงมปัีจจยัหรอืปัญหาอืน่ทีแ่ทรกซ้อน การด�ำเนนิวิจยัอาจจะ
ต้องเข้าถึงโลกทัศน์ภายในของผู้น�ำศาสนาร่วมกับทัศนคติของชาวพุทธและมุสลิมที่มีต่อกัน

รายการอ้างอิง
ณัฏฐินี ปิยะศิริพนธ์. (2561). ชุมชนพหุวัฒนธรรม ท่ามกลางวาทกรรมชาตินิยมในพื้นที่ 3 จังหวัด

ชายแดนภาคใต้ของไทย. รัฏฐาภิรักษ์. 60(2), 58-72.
ฏอรคิ มฮูมัมดั. (2564). การอยูร่่วมกนัในสงัคมของชนต่างศาสนกิในมมุมองของอสิลาม. สบืค้น 

15 สิงหาคม 2564 จาก https://deepsouthwatch.org/th/node/10282
ฎอริก รอมฎอน. (2554). “ภาวะผูน้�ำ” ในมุมมองของศาตราจารย์ ดร.ฏอรกิ รอมฎอน (ตอนที ่1) 

สืบค้น 22 ธันวาคม 2563 จาก https://deepsouthwatch.org/th/node/10282
โตนด ประสงค์ พิชิต พิทักษ์เทพสมบัติ พงศ์สัณห์ ศรีสมทรัพย์ ศรีสมภพ จิตร์ภิรมย์ศรี. (2561). 

การส่งเสรมิบทบาทพระสงฆ์กบัปัญหาความขดัแย้งใน 3 จงัหวดัชายแดนภาคใต้. วารสาร
บัณฑิตศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงราย. 11(2), 29-38.

ปาริชาด สุวรรณบุบผา โคทม อารียา เพิ่มศักดิ์ มกราภิรมย์ สุภาสเมต ยุนยะสิทธิ์ พัทธ์ธีรา 
นาคอุไรรัตน์ Jean-Nicolas Bitter, Owen Frazer กัญญณัช เวลาแจ้ง พลธรรม์ จันทร์
ค�ำ เบญจมาศ ศรีอมรรัตนกุล (2559). พุทธศาสนากับการอยู่ร่วมกันระหว่างคนกลุ่ม
ใหญ่และกลุ ่มน้อยในสังคมไทย. นครปฐม: สถาบันสิทธิมนุษยชนและสันติศึกษา 
มหาวิทยาลัยมหิดล.

ปรียา แก้วพิมล วันพิชิต ศรีสุข และอุไรรัตน์ หน้าใหญ่. (2561). บทเรียนรู้ผู้น�ำศาสนาเพื่อพัฒนา
สังคมชายแดนใต้: กิจกรรมทัศนศึกษาในสังคมพหุวัฒนธรรม. วารสารมหาวิทยาลัย
นราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษย์ศาสตร์และสังคมศาสตร์. 8(1), 71-82.

ผู้จัดการออนไลน์. (2554). กก.อิสลามนราฯ มอบข้าวสาร 2 กระสอบให้วัดบางนรา สืบค้น 12 
มกราคม 2564, จาก http://www.manager.co.th/Local/ViewNews.aspx?News-
ID=9490000141150

222 Journal of Liberal Arts, Maejo University Vol.9 No.2 July-December 2021



ฟาสนิ ีสะมแิมง็ และวทิยา จตินุพงศ์. (2559). วิถคีวามเป็นอยู่ของชาวไทยมสุลมิใน ต�ำบลลโุบะยไิร 
อ�ำเภอมายอ จังหวัดปัตตานี สืบค้น 12 มกราคม 2564, จาก http://www.islocal.
ru.ac.th/images/ispdf/is59/fasinee.pdf

วนิยั สะมะอนุ. (2557). บทบาทและความผกูพนัของมสัยดิ ชวีติ และชมุชน. โฟกสับางกอก. 1(5), 
52-55.

ส�ำนกัประชาสมัพนัธ์เขต 1. (2559). บทบาทผูน้�ำศาสนาต่อการแก้ปัญหาชายแดนใต้. สบืค้น 22 
มกราคม 2564, จาก https://www.southdeepoutlook.com/news/10002816

อภิชญา ไชยวฒิุกรณ์วานชิ. (2562). การสือ่สารเพือ่การสร้างสัมพนัธภาพทีดี่. สบืค้น 20 สงิหาคม 
2564 จาก https://smarterlifebypsychology.com/2019/05/

อานนัท์ กาญจนพนัธุ.์ (2560). พืน้ทีค่วามรู ้มานษุยวทิยาคนสามญั 70 ปี อานนัท์ กาญจนพนัธุ.์ 
เชียงใหม่: คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

อับดุลเราะห์มาน เดวานี. (2558). การสร้างสันติภาพในวิถีอิสลาม ในเสวนาพื้นที่ปลอดภัย : 
ผู้น�ำศาสนา : บทบาท : สันติภาพ สืบค้น 20 ตุลาคม 2563, จาก https://deepsouth-
watch.org/dsj/th/7842

Carkhuff, R. & Berenson, B. (1977). Beyond Counseling and Therapy. 2nd ed. 
New York: Holt, Rinehart and Winston. 

Jansson, H., Johanson, M. & Ramström, J. (2007). Institutions and Business Networks : 
A Comparative Analysis of the Chinese, Russian, and West European 
markets. Retrieved January 13, 2021, from https://pure.hud.ac.uk/en/pub-
lications/institutions-and-business-networks-a-comparative-analysis-of-the

Scbutz, W. (2012). FIR0 theory of needs in Griffin, E (ed). A First Look at 
Communication Theory. (pp. 93-101) 10th ed. New York : McGraw-Hill

Schneider, D. (1976). Notes toward a theory of culture, in  Basso, K. &. Selby,. H 
(ed). Meaning in Anthropology. Albequerque: University of New Mexico 
Press.

223วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 ประจ�ำเดือน กรกฎาคม-ธันวาคม 2564




