
วารสาร มจร สังคมศาสตร ์ปร ิทรรศน์ Journal of MCU Social Science Review R-307 

 

องค์ประกอบและตัวบ่งชี้บทบาทพระสงฆ์ในพุทธศตวรรษที่ 26* 
FACTORS AND INDICATORS FOR THE ROLE OF MONKS   

IN THE 26th BUDDHIST CENTURY 
 

 
 

พระมหาอำคา วรปัญโญ (สุขแดง), ยุภาพร ยุภาศ, ภักดี โพธิ์สิงห์ 
Phramaha Amka Worapanyo (Sukdaeng), Yupaporn Yupas, Phakdee Phosing 

มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม 
Rajabhat Mahasarakham University 

Corresponding Author E-mail: Phramahaamka999_@hotmail.com 
 
บทคัดย่อ 

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษา สร้างและตรวจสอบ พร้อมทั้งยืนยันความสอดคล้อง
กลมกลืนโมเดลองค์ประกอบ ตัวบ่งชี้หลัก และตัวบ่งชี้ย่อยบทบาทพระสงฆ์ในพุทธศตวรรษที่ 26 
ใช้วิธีวิจัยแบบผสมวิธี การวิจัยเชิงคุณภาพ วิเคราะห์เอกสาร สัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 35 
ท่าน การวิจัยเชิงปริมาณใช้แบบสอบถามพระสงฆ์ภาค 10 จำนวน 480 รูป กลุ่มตัวอย่าง ใช้
เกณฑ์ไม่น้อยกว่า 20 เท่าของตัวแปร วิเคราะห์ค่าเฉลี่ย ค่าเบี่ยงเบนมาตรฐา น และโมเดล
ประกอบเชิงยืนยัน (CFA) ให้ผู้เชี่ยวชาญยืนยันจำนวน 15 ท่าน  

ผลการวิจัย พบว่า องค์ประกอบ มี 4 มิติ 16 ตัวบ่งชี้หลัก และ 145 ตัวบ่งชี้ย่อย ดังนี้  
(1) การเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณ 1.1) การเป็นเนื้อนาบุญของประชาชน 1.2) การเป็นผู้นำศาสน
พิธี 1.3) การบริหารจัดการความขัดแย้งด้วยพุทธสันติวิธี 1.4) การกระตุ้นทางปัญญา (2) การ
สงเคราะห์สังคม 2.1) การสงเคราะห์ด้วยน้ำใจอันงาม 2.2) การเสริมสร้างวัคซีนใจ 2.3) การเป็น
ที่ปรึกษาในสภาวทุกข์ 2.4) การส่งเสริมงานสาธารณสงเคราะห์ (3) มิติการพัฒนาชุมชน 3.1) 
การส่งเสริมชุมชนศีล 5 ประชาเป็นสุข 3.2) การส่งเสริมและอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมชุมชน 3.3) 
การส่งเสริมนวัตกรรมท้องถิ่น 3.4) การสร้างเครือข่ายชุมชน (4) มิติการเป็นศูนย์รวมจิตใจ 4.1) 
การพัฒนาวัด ประชา รัฐ สร้างสุขด้วยกิจกรรม 5 ส 4.2) การสร้างแรงบันดาลใจ 4.3) การเผย
แผ่ศาสนธรรมในยุคออนไลน์ และ 4.4) การส่งเสริมสุขภาวะวิถีพุทธในยุคปกติใหม่ 
คำสำคัญ: องค์ประกอบ; ตัวบ่งชี้; บทบาทพระสงฆ์; พุทธศตวรรษที่ 26 
 
 

 
*Received October 10, 2021; Revised October 31, 2021; Accepted November 1, 2021 



R-308  ปีท ี่ 12 ฉบ ับท ี่ 1 มกราคม – ก ุมภาพันธ ์ 2566Vol. 12 No.1 January - February 2023 

 

Abstract 
 This research aimed to study, create, check, and confirm the harmony of 

model factors, leading indicators, and sub-indicators for the role of monks in the 
26th Buddhist century, conducted with mixed research methods. The qualitative 
research collected data and information from document analysis and interviewing 
of 35 key informants who were experts. The quantitative research collected data and 
information from 480 monks with a questionnaire in the Sangha Administrative 
Region 10 administrative area using a criterion of not less than 20 times the 
variables. Analysis of average, standard deviation and confirmed factoring analysis 
(CFA) by 15 experts. 

The results of the research showed that the factors had 4 dimensions, 16 
leading indicators and 1 4 5  sub-indicators as follows: 1) spiritual leadership 
consisting of 1 .1 )  being the people's field of merit, 1 .2 )  ordinance leadership,  
1 .3 )  conflict management through Buddhist peaceful methods, 1 .4 )  wisdom 
stimulation. (2 )  social assistance consisting of 2 . 1 )  assistance by kindness,  
2 . 3 )  mental vaccine reinforcement, 2 . 4 )  promotion of public welfare work,  
(3) community development dimension consisting of 3.1) community promotion 
with 5  precepts for people's happiness, 3 . 2 )  promotion and conservation of 
community arts and culture, 3.3) promotion of the local innovations,  3.4) making 
of the community network,(4 )  the dimension of being the center of the mind 
consisting of; 4.1) the development of Wat Pracha Rat Sangsuk, Happiness Creating 
Monastery, People, State,  by 5S’s activities, 4 . 2 )  making of inspiration,  
4 .3 )  spreading religion in the online era and 4 .4 )  promotion of health by the 
Buddhist way of life in the new average era. 
Keywords: Factors; Indicators; The Role Monks; 26Th Century Buddhist 
 
บทนำ  

ภูมิหลังการเกิดขึ้นทุกศาสนาในโลกนี้มีเป้าหมายสำคัญเพ่ือแก้ปัญหาสรรพทุกข์ของมวล
มนุษยชาติ (ประเวศ วะสี, 2557) เห็นได้จากตลอดระยะเวลา 45 พรรษา ที่พระพุทธเจ้าทรงมี
พระปฏิปทา พุทธจริยา และพุทธกิจ ที่ทรงกระทำเป็นแบบอย่างแก่พุทธบริษัท เพ่ือช่วยเหลือ
สรรพสัตว์ให้พ้นทุกข์ บรรลุประโยชน์ 3 อย่าง คือ 1) ประโยชน์ตน (อัตตัตถะ) 2) ประโยชน์ผู้อ่ืน 
(ปรัตถะ) และ 3) ประโยชน์ร่วมกัน (อุภยัตถะ) ในปัจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) ได้แก่ ประชาชนมี
ปัจจัย 4 ดำรงชีพ อนาคต (สัมปรายิกัตถะ) ได้แก่ มีปัญญาและจิตใจที่ มีควา มสุข และเกิด



วารสาร มจร สังคมศาสตร ์ปร ิทรรศน์ Journal of MCU Social Science Review R-309 

 

ประโยชน์สูงสุด (ปรมัตถะ) ได้แก่ ความสุขจากนิพพาน มีจิตใจปลอดโปร่งผ่องใสเบิกบานอยู่
เสมอ เพราะปราศจากกิเลส เป็นจุดหมายสำคัญในการสถาปนาพระพุทธศาสนาให้ม่ันคงจนสืบ
ทอดมาถึงปัจจุบัน คือ พุทธศตวรรษที่ 26 (พ.ศ. 2501- พ.ศ. 2600) (สถาบันพัฒนาคุณภา พ
วิชาการ (พว.), 2551) และได้แผ่ขยายไปทั่วโลก หนึ่งในนั้นคือประเทศไทย หรือดินแดนแหลม
ทองในอดีตที่เริ่มแผ่เข้ามาในราวพุทธศตวรรษที่ 3 (พ.ศ. 303) (จำนงค์ ทองประเสริฐ, 2554) 
พระพุทธศาสนากับสังคมไทยจึงมีประวัติร่วมกันที่ยาวนาน และมีอิทธิพลต่อวิถี ชีวิ ตผู้ คนส่ วน
ใหญ่ต้ังแต่เกิดจนตาย จากการสำรวจปี พ.ศ. 2561 พบว่า มีผู้นับถือพระพุทธศาสนาอยู่ร้อยละ 
93 หรือประมาณ 64 ล้านคน (สำนักงานสถิติแห่งชาติ, 2561) ในฐานะเป็นสถาบันหลักของชาติ 
ดังปรากฏในรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย มาตรา 67 ว่า “รัฐพึงอุปถัมภ์ และคุ้มครอง
พระพุทธศาสนาและศาสนาอ่ืน ที่ประชาชนส่วนใหญ่นับถือ พึงส่งเสริมสนับสนุนการศึกษา การ
เผยแผ่หลักธรรม เพื ่อให้เกิดการพัฒนาจ ิตใจและปัญญา”  (สำนักงานเลขาธิการสภา
ผู้แทนราษฎร, 2560)  

ปัจจ ุบ ันแม้ว ่าประชาชนไทยส่วนใหญ่จะนับถือพระพุทธศาสนาก็ตาม กลับพบว่า
บทบาทพระสงฆ์มีความสำคัญกับสังคมน้อยลงไม่เหมือนในอดีต จากบทวิเครา ะห์ของ ไข่ มุก      
อุทยาวลี (2537) ได้ชี้ ให ้เห ็นภาพการเปลี ่ยนแปลงในช่วงครึ ่งหลังพุทธศตวรรษที ่ 25 (พ.ศ. 
2440) เป็นต้นมา ได้ส่งผลกระทบต่อการลดบทบาทของพระสงฆ์ลง ทั้งด้านการศึกษา และจารีต
หลักสังคม นับว่าเป็นจุดเริ่มต้นสู่ เส้นทางของการเสื่อมสลาย พระไพศาล วิสาโล ยังเห็นว่า 
สมัยก่อนพระสงฆ์ไม่ได้มีบทบาททางธรรมอย่างเดียว แต่ยังมีบทบาททางโลกด้วย เช่น นำพัฒนา
ชุมชน เป็นผู้ไกล่เกลี่ยระงับความขัดแย้ง ต่อมาเม่ือ “โลก”กับ “ธรรม” ได้ถูกแยกจากกัน ใน
ปลายพุทธศตวรรษที่ 25 ที่รัฐนำเอาระบบการศึกษาไปอยู่นอกกำแพงวัด พระสงฆ์หรือฆราวาส
บางกลุ่ม ก็มีแนวโน้มที่จะไม่สนใจสังคม โดยมองว่า การปฏิบัติสมณกิจในวัดเป็นเรื่อ งพร ะสงฆ์ 
ส่วนการใช้ชีวิตทางโลกเป็นเรื่องฆราวาสไป ทั้ง ๆ ที่ส่วนตัวกับส่วนรวมไม่สามารถแยกจากกันได้  
ผนวกกับปัญหาสังคมต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน เช่น ปัญหาความเสื่อมทางศีลธรรม (เตชทัต ปัก
ขาเนย์ และชิษ จุลราช, 2563) ปัญหาวงจรชั่วร้ายของชีวิตและสังคมมนุษย์ “โง่ จน เจ็บ”  ซ่ึง
เกิดจากมูลรากกิเลสท่ีเป็นกับดักขัดขวางการพัฒนาที่ยั่งยืน คือ ตัณหา (ความต้องการไม่สิ้นสุด) 
มานะ (ความถือตน) และทิฐิ (การยึดถือความคิดตนเป็นใหญ่) (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. 
อ. ปยุตฺโต), 2561) เป็นโรคกิเลสท่ีฝังลึกอยู่ในจิตใจมนุษย์ ส่งผลให้เกิดปัญหาภายนอกอ่ืน ๆ 
ตามมา เช่น ปัญหากับดักที่เป็นอุปสรรคต่อการพัฒนาประเทศ ทั้งกับดักรายได้ปานกลาง ความ
เหลื่อมล้ำ และความไม่สมดุล (สำนักเลขาธิการนายกรัฐมนตรี, 2560)  

พระสงฆ ์ในฐานะเป็นพลเมืองสังคมที ่มีศร ัทธาเป็นทุนเดิมอยู ่แล้ว คือ เป็นสาวก
พระพุทธเจ้า และเป็นเนื้อนาบุญที่บุคคลเคารพบูชา (นิภาภรณ์ แสงสว่าง และคณะ, 2557) จะมี
วิธีการอย่างไรในการสงเคราะห์ช่วยเหลือประชาชน ทั้งการปฏิบัติสมณกิจส่วนตนและส่วนรวม 
โดยเริ่มต้นจากการปฏิบัติสมณกิจในกิจวัตร 10 อย่างก่อน เช่น บิณฑบาต กวาดลานวัด ปลง



R-310 ปีท ี่ 12 ฉบ ับท ี่ 1 มกราคม – ก ุมภาพันธ ์ 2566Vol. 12 No.1 January - February 2023 

 

อาบัติ ฯลฯ (พุทธทาส ภิกฺขุ, 2544) และขยายไปสู่การปฏิบัติสมณกิจอีก 6 อย่าง ได้แก่ การ
ปกครอง การศาสนศึกษา การศึกษาสงเคราะห์ การเผยแผ่ การสาธารณูปการ และการสาธารณ
สงเคราะห์ (พระราชวรเมธี และคณะ, 2560) ตามกรอบพระธรรมวินัยและความคาดหวั งของ
สังคม (พระราชปัญญารังษี (วีระเวส พาเจริญ), 2553) เพ่ือรองรับกับความท้าทายใหม่ ๆ ภายใต้
บริบทสังคมโลกที่เปลี่ยนไป ตามที่ สุวิทย์ เมษินทรีย์ (2563) แสดงความเห็นว่า “เม่ือโลกเปลี่ยน 
คนต้องปรับทั้งภายในตนเองและความสัมพันธ์กับสังคมภายนอก ทั้งด้านเศรษฐกิจ การศึกษา 
สังคม และการเตรียมพร้อมสู่โลกหลังการแพร่ระบาดของโรคติดเชื้อไวรัสโคโรนา 2019 (โควิด -
19)” นอกจากนี้ ยังรวมถึงการปรับบทบาทจากฝ่ายรับ มาเป็นการให้คืนกับชุมชนและเชื่อมโย ง
กับสังคมมากขึ้น (บุญทัน ดอกไธสง, 2561) โดยมุ่งเน้นการพัฒนา “จิตใจ และปัญญา” เพ่ือให้
ประชาชนศร ัทธาและนำหลักธรรมไปปฏิบัติ เกิดเป็นความสุขมวลรวมของคนในชา ติ  
(คณะกรรมการปฏิรูปกิจการพระพุทธศาสนา มหาเถรสมาคม, 2560) บนฐานการอาศัยเก้ือกูล
กันของรัฐ บ้าน วัด โรงเรียนและชุมชน หรือ “รัฐ บ ว ร” ได้แก่การเป็นที่พ่ึงบวร สอนธรรมะ 
นำปฏิบัติ ปรึกษาดี มีส่วนช่วยสังคม บำบัดทุกข์ผู้ประสบภัย ให้ความช่วยเหลือทางกาย บำรุง
ขวัญและกำลังใจ (พระครูสมุห์ไพฑูรย์ สิริภทฺโท และพระคณะ, 2564) ถือว่าเป็นการช่วยเหลือ
เก้ือกูลสังคมของพระสงฆ์ บุญทัน ดอกไธสง ได้ให้หลักคิดสำคัญไว้ว่า “พระสงฆ์ต้องเข้าไปมีส่วน
ช่วยเหลือชุมชน ด้วยการแปลงพระไตรปิฎกเป็นโลกียทรัพย์เพ่ือสร้างเศรษฐกิจชุมชนให้ได้ และ
แปลงเป็นอริยทรัพย์เพ่ือช่วยชาวบ้านให้พ้นทุกข์ด้วย เป็นหน้าที่พระสงฆ์ ต้องทำด้วยจิตเมตตา” 
สัมภาษณ์ บุญทัน ดอกไธสง, (2564) ดังพุทธพจน์ที่พระพุทธองค์ทรงย้ำเตือนให้พระสงฆ์นึกถึง
อุปการคุณของชาวบ้านที่อุปถัมภ์ด้วยปัจจัย 4 ว่า “ภิกษุทั้งหลาย พราหมณ์และคหบดีผู้ อุปถัมภ์
บำรุงเธอด้วยจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และคิลานเภสัชบริขาร ชื่อว่าเป็นผู้มีอุปการะมาก ข้อที่
เธอทั้งหลายแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง และมีความงามในที่ สุด 
พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะ ประกาศพรหมจรรย์ บริสุทธ์ิ บริบูรณ์ ครบถ้วน แก่พราหมณ์และ
คหบดีทั้งหลาย ชื่อว่าเธอทั้งหลายก็มีอุปการะมาก ภิกษุทั้งหลาย คฤหัสถ์และบรรพชิ ต ต่าง
พ่ึงพาอาศัยกันและกันอยู่” (ขุ.อิติ (ไทย) 25/107/486)  

ด้วยเหตุผลดังกล่าวมาแล้วข้างต้น การวิจัยครั้งนี้ จึงเป็นการนำเสนอบทบาทพระสงฆ์ที่
เชื่อมโยงกับการปฏิบัติสมณกิจทั้งสองส่วน คือ การปฏิบัติสมณกิจส่วนตนและการปฏิบัติสมณกิจ
ส่วนรวม ภายใต้บริบทสังคมโลกที่เปลี่ยนไปตามกรอบพระธรรมวินัยและความคาดหวั งของ
สังคมในปัจจุบัน เพ่ือพัฒนาจิตใจ และปัญญา ต่อยอดไปสู่พุทธศตวรรษที่ 27, 28, 29 ผ่าน
องค์ประกอบและตัวบ่งชี้บทบาทพระสงฆ์ในพุทธศตวรรษที่ 26 ที่มองเห็นอย่าง เป็ นรูป ธรรม 
สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้จริง บนฐานความร่วมมือของ “รัฐ บ ว ร” โดยมุ่งให้ เกิดประโยชน์
ทั้ง 3 ส่วน ได้แก่ ประโยชน์ส่วนตน (อัตตัตถะ) ประโยชน์ส่วนรวม (ปรัตถะ) และประโยชน์
ร่วมกันทั้งสองส่วนคือพระสงฆ์และสังคมส่วนรวม (อุภยัตถะ) ทั้งในปัจจุบัน อนาคต และเกิด
ประโยชน์สูงสุดต่อไป  



วารสาร มจร สังคมศาสตร ์ปร ิทรรศน์ Journal of MCU Social Science Review R-311 

 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
1. เพื ่อศึกษาองค์ประกอบ ตัวบ่งช ี้หลัก และตัวบ่งชี ้ย่อยบทบาทพระสงฆ์ในพุทธ

ศตวรรษที่ 26  
2. เพ่ือสร้างและตรวจสอบความสอดคล้องของโมเดลองค์ประกอบ ตัวบ่งชี้หลัก และตัว

บ่งชี้ย่อยบทบาทพระสงฆ์ในพุทธศตวรรษที่ 26 กับข้อมูลเชิงประจักษ์ 
3. เพ่ือยืนยันความสอดคล้องกลมกลืนของโมเดลองค์ประกอบ ตัวบ่งชี้หลัก และตัวบ่งชี้

ย่อยบทบาทพระสงฆ์ในพุทธศตวรรษที่ 26 โดยผู้เชี่ยวชาญ  
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
การวิจัยครั้งนี้ ใช้ระเบียบวิจัยแบบผสมวิธี (Mixed Methods Research) ระหว่างการ

วิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) และการวิจัยเชิงปริมาณ (Quantitative Research) 
แบ่งเป็น 3 ระยะ ดังนี้  

ระยะท่ี 1 เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เพ่ือศึกษาองค์ปร ะกอบ 
ตัวบ่งชี้หลัก และตัวบ่งชี้ย่อยบทบาทพระสงฆ์ในพุทธศตวรรษที่ 26 ด้วยการวิเคราะห์ เอกสาร
และหลักฐาน (Document) และสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ทรงคุณวุฒิ (In-depth interview) จำนวน 
35 รูปหรือคน คัดเลือกพระสงฆ์ นักวิชาการ ผู้เชี่ยวชาญ ที่มีความรู้และประสบการ ณ์ทา งด้าน
พระพุทธศาสนา ในลักษณะเผชิญหน้ากับแหล่งข้อมูลปฐมภูมิเพ่ือค้นหาความรู้ที่เป็นความจริง  

ระยะท่ี 2 เป็นการวิจัยเชิงปริมาณ (Quantitative Research) เพ่ือสร้างและตรวจสอบ
ความสอดคล้องของโมเดลองค์ประกอบ ตัวบ่งชี้หลัก และตัวบ่งชี้ย่อยบทบาทพระสงฆ์ใน พุทธ
ศตวรรษที่ 26 ด้วยแบบสอบถาม (Questionnaire) มาตราส่วนประมาณค่า 5 ระดับ ได้แก่ มาก
ที่สุด มาก ปานกลาง น้อย และน้อยที่สุด ประชากร คือ พระสงฆ์ในเขตการปกครองของคณะ
สงฆ์ภาค 10 ประกอบด้วย 6 จังหวัด ได้แก่ จังหวัดอุบลราชธานี ศรีสะเกษ นครพนม ยโสธร 
มุกดาหาร และอำนาจเจริญ จำนวน 20 ,755 รูป (สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2563) 
กลุ่มตัวอย่าง คือ ตัวแทนพระสงฆ์ในเขตพ้ืนที่การปกครองคณะสงฆ์ภาค 10 จำนวน 480 รูป 
ได้มาโดยใช้เกณฑ์ไม่น้อยกว่า 20 เท่าของตัวแปร ตามข้อเสนอแนะของ Costello & Osborne 
(2005) จึงกำหนดอัตราส่วน 30 ตัวอย่าง ต่อ 1 ตัวแปรสังเกตได้ (30 เท่าของกลุ่มตัวอย่าง X 16 
ตัวแปรสังเกตได้) ใช้การหาขนาดของกลุ่มตัวอย่างแบบสัดส่วน จากนั้นทำการสุ่ มอย่ า งง่ าย 
(Sample Random Sampling) ด้วยวิธ ีการจ ับฉลาก  ใช ้การวิเคราะห์ข ้อมูลด้วยสถิติเชิง
พรรณนา ได้แก่ ค่าเฉลี่ย ค่าร ้อยละ ค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน วิเคราะห์และตรวจสอบโมเดล
องค์ประกอบและตัวบ่งชี้ ใช้การวิเคราะห์ Confirm Factoring Analysis (CFA) ตามเกณฑ์การ
พิจารณาความสอดคล้องกลมกลืนโมเดลของสุนทรพจน์ ดำรงค์พานิช (2555)  

ระยะที ่ 3 เป็นการวิจ ัยเช ิงปร ิมาณ (Quantitative Research) เพื ่อย ืนย ันความ
สอดคล้องกลมกลืนของโมเดลองค์ประกอบ ตัวบ่งชี้หลัก และตัวบ่งชี้ย่อยบทบาทพระสงฆ์ ใน



R-312  ปีท ี่ 12 ฉบ ับท ี่ 1 มกราคม – ก ุมภาพันธ ์ 2566Vol. 12 No.1 January - February 2023 

 

พุทธศตวรรษที ่ 26 ที่พัฒนาขึ ้นกับข้อมูลเช ิงประจ ักษ์  กลุ ่มเป้าหมาย คือ ผู ้ เช ี ่ยวชาญ 
(Expertise) จำนวน 15 ท่าน ใช้แบบสอบถามมาตราส่วนประมาณค่า 5 ระดับ ให้ตรวจสอบ
ประเมินและยืนยัน จะไม่มีการเผชิญหน้าโดยตรงกับผู้เชี่ยวชาญ เพ่ือให้มีอิสระอย่างเต็มที่ใน การ
แสดงความคิดเห็น ใช้การวิเคราะห์ทางสถิติ ได้แก่ ค่าเฉลี่ย ค่ามัธยฐาน ค่าฐานนิยม และค่าพิสัย
ระหว่างควอไทล์ ในการพิจารณาคำตอบ กำหนดเกณฑ์ตามแนวคิดของ Best (1981)  
 
ผลการวิจัย 

1. ผลการศึกษา พบว่า องค์ประกอบมี 4 มิติ ประกอบด้วย 16 ตัวบ่งชี้หลัก และ 145 
ตัวบ่งชี้ย่อย โดยสังเขป ดังนี้ (1) มิติการเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณ มี 4 ตัวบ่งชี้หลัก ได้แก่ 1.1) 
การเป็นเนื้อนาบุญของประชาชน 1.2) การเป็นผู้นำศาสนพิธี 1.3) การบริหารจัดการความ
ขัดแย้งด้วยพุทธสันติว ิธ ี 1 .4) การกระตุ ้นทางปัญญา และมี 39 ตัวบ่งชี้ย ่อย (2) มิติการ
สงเคราะห์ส ังคม มี 4 ตัวบ่งชี้หลัก ได้แก่ 2.1) การสงเคราะห์ด้วยน้ำใจอันงาม 2.2) การ
เสริมสร้างวัคซีนใจ 2.3) การเป็นที่ปรึกษาในสภาวทุกข์ 2.4) การส่งเสริมงานสาธารณสงเคราะห์  
และมี 37 ตัวบ่งชี้ย่อย (3) มิติการพัฒนาชุมชน มี 4 ตัวบ่งชี้หลัก ได้แก่ 3.1) การส่งเสริมชุมชน
ศีล 5 ประชาเป็นสุข 3.2) การส่งเสริมและอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมชุมชน  3.3) การส่งเสริม
นวัตกรรมท้องถิ่น 3.4) การสร้างเครือข่ายชุมชน และมี 27 ตัวบ่งชี้ย่อย (4) มิติการเป็นศูนย์รวม
จิตใจ มี 4 ตัวบ่งชี้หลัก ได้แก่ 4.1) การพัฒนาวัด ประชา รัฐ สร้างสุขด้วยกิจกรรม 5 ส 4.2) การ
สร้างแรงบันดาลใจ 4.3) การเผยแผ่ศาสนธรรมในยุคออนไลน์ 4.4) การส่งเสริมสุขภาวะวิถีพุทธ
ในยุคปกติใหม่ และมี 42 ตัวบ่งชี้ย่อย 

2. ผลการสร ้างและตรวจสอบความสอดคล้องของโมเดลองค์ประกอบและตัวบง่ชี้  
พิจารณาจากการวิเคราะห์ข้อมูลพระสงฆ์ผู้ตอบแบบสอบถาม จำนวน 480 รูป พบว่า ผู้ตอบ
แบบสอบถามมีความคิดเห็นเก่ียวกับความเหมาะสมของตัวบ่งชี้อยู่ในระดับมากถึงมากที่สุ ด มี
ค่าเฉลี่ยระหว่าง 3.94 - 4.46 จากนั้นนำตัวบ่งชี้ ที่ผ่านเกณฑ์ระดับมากขึ้นไป จำนวน 145 ตัว
บ่งชี้ย่อย ไปวิเคราะห์องค์ประกอบเชิงยืนยัน เพ่ือหาค่าน้ำหนักของตัวบ่งชี้และตรวจสอบโมเดล
องค์ประกอบและตัวบ่งชี้  จากการตรวจสอบค่าความเที ่ยงตรงเชิงโครงสร ้าง (Construct 
Validity) ของโมเดลองค์ประกอบและตัวบ่งชี้บทบาทพระสงฆ์ในพุทธศตวรรษที่ 26 โดยมีค่า χ2 

= 68.648, df = 44,  P - Value = 0.501, CFI = 0.997, TLI = 0.993, SRMR = 0.023 , RMSEA 
= 0.035 และ χ2/df = 1.560 < 2 แสดงว่า โมเดลความสัมพันธ์โครงสร้างองค์ประกอบและตัว
บ่งชี้มีความเชื่อม่ันเชิงโครงสร้าง เป็นไปตามเกณฑ์มาตรฐาน คือ อยู่ระหว่าง 0.559 - 0.917 
แสดงผลการวิเคราะห์เชิงยืนยันโมเดลองค์ประกอบและตัวบ่งชี้บทบาทพระสงฆ์ในพุทธศตวรรษ
ที่ 26 ดังภาพที่ 1  



วารสาร มจร สังคมศาสตร ์ปร ิทรรศน์ Journal of MCU Social Science Review R-313 

 

 
χ2 = 68.648, df = 44, P - Value = 0.501, CFI = 0.997, TLI = 0.993, SRMR = 0.023 
RMSEA = 0.035 และ χ2/df = 1.560 < 2  

ภาพท่ี 1 โมเดลการวิเคราะห์เชิงยืนยันองค์ประกอบและตัวบ่งชี้บทบาทพระสงฆ์ 
ในพุทธศตวรรษที่ 26 

 
3. ผลการยืนย ันความสอดคล้องกลมกลืนของโมเดลองค์ประกอบและตัวบ่งชี้  ที่

พัฒนาขึ้นโดยพิจารณาจากคำตอบของผู้เชี่ยวชาญและค่าสถิติต่าง ๆ ดังนี้ 1) ค่าเฉลี่ยต้ังแต่ 3.50 
ขึ้นไป 2) ค่ามัธยฐาน ต้ังแต่ 3.50 ขึ้นไป และ 3) ค่าพิสัยระหว่างควอไทล์ ต้ังแต่ 1.50 ลงมา ถือ
ว่าผู้ทรงคุณวุฒิมีความเห็นสอดคล้องกันสูง มีความเหมาะสมที่จะนำไปปฏิบัติ จากการศึกษา 
พบว่า ค่าเฉลี่ย ระหว่าง  4.14 – 4.64 ค่ามัธยฐาน ระหว่าง 4.00 – 5.00 ค่าฐานนิยม ระหว่าง 
4.00 – 5.00 และค่าพิสัยระหว่างควอไทล์ ระหว่าง 1.00 - 1.50 หมายความว่าผู้ เชี่ยวชาญ  มี
ความเห็นสอดคล้องกันว่าโมเดลองค์ประกอบและตัวบ่งชี้บทบาทพระสงฆ์ในพุทธศตวรรษที่ 26 
มีความเหมาะสมในระดับมากถึงมากที่สุด 
 
อภิปรายผลการวิจัย 

จากผลการวิจัยครั้งนี้ พบว่า องค์ประกอบ มี 4 มิติ คือ มิติการเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณ 
(SL) มิติการสงเคราะห์สังคม (SA) มิติการพัฒนาชุมชน (CD) และมิติการเป็นศูนย์รวมจิตใจ (CS) 
โดยเรียงค่าน้ำหนักองค์ประกอบจากมากไปหาน้อย ได้ดังนี้ องค์ประกอบและตัวบ่งชี้หลัก ที่มีค่า
น้ำหนักมากที่สุด คือ มิติการสงเคราะห์สังคม (SA) ได้แก่ ตัวบ่งชี้หลักด้านการเป็นที่ ปรึกษาใน
สภาวทุกข์ (SA7) มีค่าเท่ากับ 0.957 มิติการเป็นศูนย์รวมจิตใจ (CS) ได้แก่ ตัวบ่งชี้หลักด้านการ
สร้างแรงบันดาลใจ (CS14) มีค่าเท่ากับ 0.957 เช่นเดียวกัน รองลงมา คือ มิติการเป็นผู้นำทาง



R-314  ปีท ี่ 12 ฉบ ับท ี่ 1 มกราคม – ก ุมภาพันธ ์ 2566Vol. 12 No.1 January - February 2023 

 

จิตวิญญาณ (SL) ได้แก่ ตัวบ่งชี้หลักด้านการบริหารจัดการความขัดแย้งด้วยพุทธสันติวิธี (SL3) มี
ค่าเท่ากับ 0.949 และน้อยที่สุด คือ มิติการเป็นศูนย์รวมจิตใจ ได้แก่ ตัวบ่งชี้หลัก ด้า นการ
ส่งเสริมสุขภาวะวิถีพุทธในยุคปกติใหม่ (CS16) มีค่าเท่ากับ 0.747 โดยรวมแล้วอง ค์ประกอบ
และตัวบ่งชี้ทั้งหมด พบว่า มีค่าน้ำหนักอยู่ในระดับมากถึงมากที่สุด มีรายละเอียด ดังนี้  

1. การเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณ หมายถึง คุณลักษณะที่แสดงถึง การเป็นผู้นำศีลธรรม
ของสังคมที่อยู่บนพ้ืนฐานการพัฒนาศักยภาพของบุคคลจากภายในสู่ภายนอกบนฐานศีล สมาธิ 
และปัญญา โดยการพัฒนาความเป็นผู้ที่ เติบโตในความเชื่อ ความศรัทธาต่อคุณธรรม ความ
ถูกต้องดีงามเป็นพ้ืนฐาน และด้วยความเข้มแข็งแห่งศรัทธานั้นได้กลายเป็นพลังขับเคลื่อนชีวิตให้
กระทำสิ่งที่ถูกต้องและเป็นคุณประโยชน์ต่อตนเองและส่วนรวม ประกอบด้วย 4 ตัวบ่งชี้หลัก คือ 
1) การเป็นเนื้อนาบุญของประชาชน 2) การเป็นผู้นำศาสนพิธี 3) การบริหารจัดการความขัดแย้ง
ด้วยพุทธสันติว ิธ ี และ 4) การกระตุ ้นทางปัญญา  โดยมีค่าน ้ำหนักองค์ประกอบมากที ่สุด 
สอดคล้องกับผลการวิจัยของพระพุทธิสาสน์ พานิชโภไคยนันท์ (2561) พบว่า บทบาทพระสงฆ์
ในฐานะการเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณมีค่าเฉลี่ยสูงสุด รองลงมา คือ ผู้นำเชิงสัญลักษณ์ การเผย
แผ่ การพัฒนาสังคม และผู้นำตามหลักพระพุทธศาสนา เม่ือพิจารณาเป็นรายด้าน ปราก ฏว่า 
การบริหารจัดการความขัดแย้งด้วยพุทธสันติวิธี มีค่าน้ำหนักมากที่สุด ทั้งนี้ อาจเนื่องจากว่า
พระสงฆ์มีส่วนสำคัญในการสร้างสันติสุขให้เกิดสันติภาพ เกิดความสงบเรียบร้อยของคนในสังคม 
อยู่อย่างไม่เบียดเบียนกัน เกิดภาวะที่เป็นสุข สงบจากกิเลส ซ่ึงเป็นสาเหตุความขัดแย้ง จากการ
วิจัยของพระครูประโชติรัตนากร รตนโชโต (น้อยศิริสุข) (2558) พบว่า การสร้างสันติภาพนั้น
ต้องประกอบด้วยการรักษาศีล (ศีล 5) สมาธิ เมตตา กรุณา ขันติ ภาวนาปัญญา เพ่ือก้าวข้าม
รากเหง้าของความขัดแย้ง ที่เกิดจากการทุศีล ทิฏฐิ ความยึดถือความเห็นของตนเองเท่านั้น การ
บริหารจัดการความขัดแย้งด้วยพุทธสันติวิธี ซ่ึงพระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (นิธิบุณยากร) (2547) 
ได้ศึกษาเรื่อง รูปแบบการจัดการความขัดแย้งโดยพุทธสันติวิธี : ศึกษาวิเคราะห์กรณีลุ่ มน้ำแ ม่
ตาช้าง จังหวัดเชียงใหม่ พบว่า พระพุทธศาสนามีทรรศนะต่อความขัดแย้งในระดับ โล กิยวิ สัย
จัดเป็นความทุกข์ และเป็นธรรมชาติที่ถือว่าเป็นสิ่งจำเป็น (Necessity) ของบุคคลและสังคม
อย่างหนึ่ง ส่วนในระดับโลกุตระ จัดเป็นสภาวะที่ไร้ความขัดแย้ง สำหรับปัจจัยที่ก่อให้เกิดความ
ขัดแย้งมาจากการทำงานร่วมกันระหว่างปัจจัยภายใน ได้แก่ กุศลมูล อกุศลมูล ตัณหา ทิฏฐิ และ
มานะ ผนวกกับปัจจัยภายนอก ได้แก่ ข้อเท็จจริง ความสัมพันธ์ ผลประโยชน์ ค่านิยม และ
โครงสร้างที่บิดเบี้ยว ด้วยเหตุนี้ พระพุทธเจ้าจึงนำชุดสันติวิธีมาใช้ในการจัดการความขัดแย้ง ดัง
ปรากฏในอธิกรณสมถะ ประกอบด้วยการเจรจากันเอง การไกล่เกลี่ยด้วยคนกลาง การต้ัง
คณะกรรมการไต่สวน การพิจารณาตัดสินโดยสังฆสภา ซ่ึงกลยุทธ์ประกอบด้วย การตัดสินโดย
การเงียบ การใช้เสียงข้างมาก การโน้มน้าว การประนีประนอม เป็นต้น จากผลการวิจัยของ
ประสิทธ์ิ กุลบุญญา (2557) ยังพบว่า การจัดการความขัดแย้งด้วยพุทธสันติวิธี จะต้องเริ่มจาก
ตนเองก่อน ด้วยการเรียนรู้จริตของตนเอง ซ่ึงเป็นวิธีการที่ยิ่งใหญ่ที่สุดในการขจัดควา มขั ดแย้ ง 



วารสาร มจร สังคมศาสตร ์ปร ิทรรศน์ Journal of MCU Social Science Review R-315 

 

จากนั้นจึงจัดการความขัดแย้งระหว่างบุคคล ครอบครัว และส่วนรวม เพ่ือให้ใช้ชีวิตอยู่ร่วมกัน
ด้วยหลักเมตตาธรรม  

2. การสงเคราะห์สังคม หมายถึง คุณลักษณะที่แสดงถึง การดำเนินการทุกอย่าง เ พ่ือ
ช่วยเก้ือกูลเพ่ือนมนุษย์ หรือกลุ่มชนที่ร่วมกันเป็นสังคม เป็นชาติ และผู้ไม่สามารถช่วย เหลือ
ตัวเองได้ ให้มีความสุขทั้งทางกายและจิตใจ มีปัจจัยทีจ่ำเป็นในการครองชีพ ได้แก่ อาหาร 
เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย และการบำบัดโรคภัยไข้เจ็บ ช่วยให้ได้รับการศึกษา ให้มีความสามารถ
ในการพัฒนาสังคม มีความเจริญก้าวหน้าและประสบความสำเร็จในชีวิต ประกอบด้วย 4 ตัวบ่งชี้
หลัก คือ 1) การสงเคราะห์ด้วยน้ำใจอันงาม 2) การเสริมสร้างวัคซีนใจ 3) การเป็นที่ปรึกษาใน
สภาวทุกข์ และ 4) การส่งเสริมงานสาธารณสงเคราะห์ พบว่า โดยรวมมีค่าน้ำหนักองค์ประกอบ
มากที่สุด ทั้งนี้ มีความเป็นไปได้ว่าศาสนาเพ่ือสังคม (Engaged Buddhism) เป็นบทบาทสำคัญ
อย่างหนึ ่งของพระสงฆ์  ซึ ่งพระเทพเวที (ประยุทธ์ ปย ุตฺโต) (2530) ให้ทรรศนะไว้ว่า 
พระพุทธศาสนามีหน้าที่หลัก คือ แก้ไขปัญหาชีวิตของมนุษย์ ทั้งส่วนเฉพาะบุคคลและหน้าที่ ต่อ
สังคม พระสงฆ์จึงเป็นตัวแทนและเครื่องปรากฏของศาสนาที่จะต้องดำรงม่ันในสมณกิจส่ วนตน 
(อัตตัตถะปฏิปทา) และสมณกิจส่วนรวม (ปรัตถะปฏิปทา) ที่องค์กรคณะสงฆ์ควรให้ควา มสำคัญ 
จากการศึกษาของณัชพล ศิริสวัสด์ิ (2564) ได้นำเสนอ บทความวิจัย เรื่อง การศึกษาเครือข่าย
งานสาธารณสงเคราะห์ของคณะสงฆ์ไทยในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคติดเชื้อไวรัสโคโร
นา 2019 (โควิด-19) ผลการศึกษา พบว่า งานสาธารณสงเคราะห์ของคณะสงฆ์ไทยมีความสำคัญ 
จำเป็นต้องอาศัยองค์ความรู้ทางพุทธศาสนาและนโยบายทางสังคมเข้ามาร่วมสนับสนุน ได้แก่ 
แผนยุทธศาสตร์การปฏิรูปกิจการพระพุทธศาสนา พ.ศ. 2560-2564 และการสนองพระดำริของ
สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปรินายก โดยมีสำนักงานฝ่ายสา
ธารณสงเคราะห์ของมหาเถรสมาคม และหน่วยอบรมประชาชนประจำตำบลเป็นแกนกลา ง
ดำเนินงาน ทั้งนี้ เม่ือพิจารณาองค์ประกอบการสงเคราะห์สังคมเป็นรายด้าน พบว่า ตัวบ่งชี้หลัก
ด้านการเป็นที่ปรึกษาในสภาวทุกข์ มีค่าน้ำหนักองค์ประกอบมากที่สุด อาจเป็นเพร า ะการ
สงเคราะห์สังคม ในด้านการเยียวยาจิตใจผู้ที่อยู่ในห้วงความทุกข์นั้นมีความสำคัญ เป็นการ
ช่วยเหลือให้เขาเหล่านั้นผ่านพ้นวิกฤตด้วยธรรมะ เข้าใจความทุกข์ที่ เกิดขึ้น และใช้ปัญญา
ไตร่ตรองสามารถคลายทุกข์ได้ด้วยตนเอง จากการศึกษาของโสรีช์ โพธิแก้ว (2540) ; โสรีช์ โพธิ
แก้ว (2535) พบว่า การให้คำปรึกษาตามแนวทางพระพุทธศาสนา เป็นกระบวนการที่อาศัยหลัก
พุทธธรรมเป็นพ้ืนฐาน เพ่ือดึงคนที่อยู่ในความมืดให้ออกมาสู่ความสว่าง เป็นเหมือนสะพานจิตใจ
เชื่อมโยงมนุษย์เข้าหากัน ศิลปะในการให้คำปรึกษาจึงเป็นทักษะที่มีประสิ ทธิ ภา พอันหนึ่งที่
มนุษย์พึงมี เพ่ือช่วยเหลือเพ่ือนมนุษย์ด้วยกัน โดยอาศัยวิปัสสนากรรมฐา นอันเป็น วิถี ทา งสู่
บุคลิกภาพที่สมบูรณ์ สมาธิและการเปลี่ยนระดับจิตจากมิจฉาทิฏฐิ สู่สัมมาทิฏฐิ สติและวิปัสสนา 
ซ่ึงเป็นวิถีทางสู่การเปลี่ยนแปลงบุคลิกภาพ พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) (2538) ได้ให้
ทรรศนะไว้ว ่า การให้คำปร ึกษาเป็นการแนะแนวที่จะให้บ ุคคลสามารถช่วยเหลือตนเองได้ 



R-316  ปีท ี่ 12 ฉบ ับท ี่ 1 มกราคม – ก ุมภาพันธ ์ 2566Vol. 12 No.1 January - February 2023 

 

โดยทั่วไปคนทั้งหลายยังพ่ึงตนเองได้ไม่เต็มที่ หรือมีระดับการพ่ึงตนเองยังไม่สมบูรณ์ จึงต้องการ
ผู้มาชี้แนะให้คำปรึกษา เม่ือช่วยเหลือตัวเองไม่ได้ ก็ต้องมีผู้ช่วยให้พ่ึงตนเองได้ โดยใช้ภาษาและ
กิจกรรมเข้ามาช่วย ถือเป็นหน้าที่ของการแนะแนวหรือให้คำปรึกษา จากผลการศึกษาของพระ
สุภาพ สุภาโว (2561) ระบุว่า พระสงฆ์ควรปฏิบัติตนเป็นแบบอย่างที่ ดีในการให้วั ดเป็นแหล่ ง
ปลอดยาเสพติด ควรนำธรรมะมาใช้ส่งเสริมในการบำบัดโรคให้แก่ประชาชน และควรมีบทบาท
ในการบำบัดเยาวชนและประชาชนผู้ติดยาเสพติด เสฐียรพงษ์ วรรณปก (2540) ได้เขียนอธิบาย
ถึงพุทธวิธีสอนจากพระไตรปิฎกของพระพุทธเจ้าเพ่ือมุ่งหวังให้ เกิดประโยชน์แก่ผู้ที่ได้รับการสอน
มากที่สุด เป็นคุณสมบัติสำคัญของผู้ให้คำปรึกษา จากผลการวิจัยของประทีป พืชทองหลาง 
(2556) พบว่า รูปแบบการปรึกษาเชิงพุทธตามหลักกัลยาณมิตร ประกอบด้วยแนวทางปฏิบัติใน
การปรึกษา ทั้งส่วนของผู้ให้การปรึกษา และผู้ขอรับการปรึกษา พึงต้ังอยู่บนฐานของควา มเป็น
กัลยาณมิตร คือ ปรโตโฆสะ และโยนิโสมนสิการ ผ่านกระบวนการ 4 ขั้นตอน คือ 1) สร้าง
ศรัทธา 2) สนทนาเปิดใจ 3) เสริมธรรมเสริมปัญญา และ 4) แสวงหาสันติ  

3. มิติการพัฒนาชุมชน หมายถึง คุณลักษณะที่แสดงถึง กระบวนการรวมกำลั ง กัน
ระหว่างประชาชนในชุมชนกับพระสงฆ์ในฐานะผู ้มีส ่วนร ่วมเพื่อช่วยกันปร ับปรุงสภาพทาง
เศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรมของชุมชนนั้น ๆ ให้เจริญยิ่งขึ้นทั้งด้านวัตถุ และจิตใจ และ
ผสมผสานเข้าเป็นวิถีของชุมชน ทำให้ประชาชน สามารถอุทิศตนเองเพ่ือความก้าวหน้าไ ด้อย่าง
เต็มที่ โดยองค์ประกอบมิติการพัฒนาชุมชน มี 4 ตัวบ่งชี้หลัก คือ 1) การส่งเสริมชุมชน ศีล 5 
ประชาเป็นสุข 2) การส่งเสริมและอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมชุมชน 3) การส่งเสริมนวัตกรรมท้องถิ่น 
และ 4) การสร้างเครือข่ายชุมชน โดยรวมมีค่าน้ำหนักองค์ประกอบมากที่สุด สอดคล้องกับ
งานวิจัยของพระครูพิมลปัญญานุยุต (บุญทา อินต๊ะปัญญา) (2560) พบว่า กระบวนการพัฒนา
ตนเองตามหลักพุทธจิตวิทยาเพ่ือการต่ืนรู้ ประกอบด้วย 1) กระบวนการพัฒนาตนเองตามหลั ก
พุทธจิตวิทยา 2) กัลยาณมิตรของครูในโรงเรียนวิถีพุทธ และ 3) ภาวการณ์ต่ืนรู้ โดยโมเดลที่
พัฒนาขึ้น มีความสอดคล้องกับข้อมูลเชิงประจักษ์ จากการศึกษา เรื่อง รูปแบบประสิทธิผลการ
บริหารกิจการคณะสงฆ์ด้านการเผยแผ่ศาสนธรรมของพระสังฆาธิการในเขตปกครองคณะสงฆ์
ภาค 9 ของพระจำลอง พิลาภัณฑ์ (2563) ในมิติการพัฒนาชุมชน ด้านการวางแผนเชิงกลยุ ทธ์ 
เช่น การส่งเสริมให้วัดเป็น ศูนย์ปฏิบัติธรรม แหล่งเรียนรู้ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น ส่งเสริมการ
ประกอบอาชีพที ่ส ุจริตแก่ประชาชน พบว่า โดยรวมอยู ่ในระดับมาก ได้ใช ้วงจร “PDCA” 
ประกอบด้วย วางแผนพัฒนา (P : Plan) ทดลองปฏิบัติ ตา มแผน (D : DO) ตรวจสอบ
ความก้าวหน้า (C: Check) และพัฒนาปร ับปรุงต่อยอดอยู่ เสมอ (A : Act) เข ้ามาขับเคลื ่อน
เพ่ือให้เกิดประสิทธิผลในการนำนโยบายไปปฏิบัติและบรรลุตามแผนที่ ต้ังไว้ จากการศึกษาของ
พระครูสังฆรักษ์ประจวบ วุฑฺฒิจารี (ทุนผลงาม) (2560) พบว่า บทบาทพระสงฆ์โดยพ้ืนฐานมี 2 
ด้าน คือ คันถธุระ และวิปัสสนาธุระ ในการเข้ามามีส่วนร่วมเพ่ือพัฒนาสังคมของพระสงฆ์ทั้งด้าน
เศรษฐกิจ วัฒนธรรม สาธารณสุข สิ่งแวดล้อม และจิตวิญญาณ จะอยู่ภายใต้กรอบพระธรรมวินัย 



วารสาร มจร สังคมศาสตร ์ปร ิทรรศน์ Journal of MCU Social Science Review R-317 

 

หรือใช้พระธรรมวินัยเป็นข้อกำหนด ทั้งนี้ เม่ือพิจารณาเป็นรายด้าน พบว่า ตัวบ่งชี้หลักด้านการ
ส่งเสร ิมนวัตกรรมท้องถิ ่น มีค่าน ้ำหนักองค์ประกอบมากที ่สุด อาจเป็นเพราะการส่งเสริม
นวัตกรรมท้องถิ ่นด้านต่าง ๆ ของพระสงฆ์ที่มีศรัทธาชุมชนเป็นทุนเดิมอยู ่แล้ว ย ่อมทำให้
ประชาชนเกิดความเชื่อม่ันในการคิดค้น ปรับปรุง และพัฒนาต่อยอดสิ่งให ม่ ๆ เพ่ือให้เกิ ด
ประโยชน์และเปลี่ยนแปลงอย่างเป็นรูปธรรมผ่านการมีส่วนร่วมของชุมชน โดยขันทอง วัฒนะ
ประดิษฐ์ และคณะ (2561) ได้วิจัย เรื่อง พุทธนวัตกรรมสร้างภูมิคุ้มกันยาเสพติดให้ เด็กและ
เยาวชน โดยผ่านกระบวนการมีส่วนร่วมของชุมชน พบว่า การมีส่วนร่วมของชุมชนในการสร้าง
พุทธนวัตกรรมการสร้างภูมิคุ้มกันยาเสพติดให้เด็กและเยาวชน ส่งผลทางบวกต่อการปรับเปลี่ยน
พฤติกรรมใน 4 ด้าน คือ 1) พัฒนากายให้เป็นสุข 2) พัฒนาพฤติกรรมการแสดงออกทางสังคม
อย่างมีความสุข 3) พัฒนาจิตใจเข้าถึงความสุข และ 4) พัฒนาปัญญาโดยใช้ควา มสุขทำสิ่ งที่
สร้างสรรค์ ชีใ้ห้เห็นว่า นวัตกรรม มีความสำคัญทั้งในส่วนที่เป็นรูปธรรมและนามธรรม   

4. มิติการเป็นศูนย์รวมจิตใจ หมายถึง คุณลักษณะที่แสดงถึง การเป็นตัวแทนสถาบัน
พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์ ที่มีบทบาทสำคัญในการเป็นผู้นำทางจิตใจ และเป็นศูนย์กลางของ
ความเคารพศรัทธาพุทธศาสนิกชน ผ่านการปฏิบัติศาสนกิจด้านต่าง ๆ อาทิ ส่งเสริมให้ประพฤติ
ปฏิบัติตนอยู่ในศีลธรรมอันดีงาม ประกอบด้วย 4 ตัวบ่งชี้หลัก คือ 1) การพัฒนาวัด ประชา รัฐ 
สร้างสุขด้วยกิจกรรม 5 ส 2) การสร้างแรงบันดาลใจ 3) การเผยแผ่ศาสนธรรมในยุคออนไลน์ 
และ 4) การส่งเสริมสุขภาวะวิถีพุทธในยุคปกติใหม่ โดยรวมมีค่าน้ำหนักองค์ประกอบมากที่สุด 
เมื ่อพิจารณาเป็นรายด้าน พบว่า ตัวบ่งช ี ้หลักด้านการสร ้างแรงบันดาลใจ มีค่าน ้ำหนัก
องค์ประกอบมากที่สุด สอดคล้องกับแนวคิดทางทางพระพุทธศาสนาที่มีความเชื่อว่า การสร้าง
แรงบันดาลใจส่งผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมไปในทางที่ดีงามได้ เห็นได้จากการศึกษา
ของอัมพร ภาวศุทธ์ิ (2563) พบว่า การสร้างแรงบันดาลใจภายในตนเองของพระพุทธ เจ้าด้ วย
ความเพียร และโยนิโสมนสิการ โดยมีปัจจัยเชิงสาเหตุจากการอบรมเลี้ยงดูและสภาพแวดล้อม
ทางสังคมที่มีความเชื่อในสังสารวัฏและการแสวงหาทางพ้นทุกข์ เม่ือพระพุทธอง ค์ตรัสรู้ แล้ว 
ทรงสร้างแรงบันดาลใจแก่สาวกโดยถ่ายทอดองค์ความรู้ ซ่ึงเป็นข้อเท็จจริง และประสบการณ์ที่
ทรงค้นพบ ทำให้สาวกเกิดความม่ันใจในเป้าหมายจากการมีแบบอย่างหรือบุคคลตัวอย่างในการ
สร้างแรงบันดาลใจขึ้นภายในตนเอง เพ่ือกระตุ้นให้ประชาชนเกิดแรงบันดาลใจ มุ่งม่ันในการ
ทำงานและการดำเนินชีวิตให้ประสบความสำเร็จ ยังเห็นว่า “แรงบันดาลใจ” เป็นแรงที่สื่อถึง
ความสุข พลังอำนาจ และความหวัง หากใครมีแรงบันดาลใจในสิ่งใดแล้ว เป็นไปได้ที่การ งาน
หรือความสนใจในสิ่งนั้นจะถูกผลักดันให้เกิดความสำเร็จเป็นรูปธรรมค่อนข้างแน่น อน จึงมี
แนวโน้มที่คนจะต้องการแรงบันดาลใจเพ่ือทำสิ่งที่ใฝ่ฝันหรือต้องการให้เป็นจริง  

สำหรับตัวบ่งชี้หลักด้านการส่งเสริมสุขภาวะวิถีพุทธในยุคปกติใหม่ พบว่า มีค่าน้ำหนัก
องค์ประกอบน้อยที่สุด ทั้งนี้ มีความเป็นไปได้ว่า เป็นเรื่องอุบัติการณ์ใหม่ ภายใต้สถานการณ์การ
แพร่ระบาดของโรคติดเชื้อไวรัสโคโรนา 2019 (โควิด -19) ในปัจจุบัน ส่งผลให้การดำเนินชี วิต



R-318 ปีท ี่ 12 ฉบ ับท ี่ 1 มกราคม – ก ุมภาพันธ ์ 2566Vol. 12 No.1 January - February 2023 

 

ของพระสงฆ์ต้องเปลี่ยนแปลงไปจากเดิมในหลาย ๆ ด้าน  เช่น ต้องป้องกันตนเอง สวมหน้ากาก
อนามัย เว้นระยะห่างทางสังคม ล้างมือด้วยสบู่และน้ำสะอาด หรือเจลแอลกอฮอล์ ยังรวมถึงการ
ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมหรือพิธีกรรมบางอย่างเพ่ือป้องกันการปนเปื้อนจากสิ่งแวดล้อม เช่น ไม่
เสกน้ำหมาก ขากน้ำมนต์ พ่นน้ำลาย เจิมหน้าผาก บ้าน ร้าน ห้าง รถ เป็นต้น การปรับเปลี่ยนนี้
เป็นสิ่งที่พระสงฆ์ต้องพึงระวังอย่างมาก มีการเปลี่ยนแปลงทั้งในทางการกร ะทำและการ ใช้
ชีวิตประจำวันของพระสงฆ์เพ่ือป้องกันการติดเชื้อ องค์ประกอบหลักที่ได้รับการเน้นมากที่สุด คือ
การป้องกันตนเองและผู้ อ่ืนจากการแพร่ระบาดของเชื้อโรค ซ่ึงประกอบด้วยการสวมหน้ากา ก
อนามัย เว้นระยะห่างทางสังคม และการล้างมืออย่างสม่ำเสมอ การปรับเปลี่ยนพฤติกรรมและ
พิธีกรรมอาจเป็นการปรับเปลี่ยนสิ่งที่ เป็นปกติในชีวิตประจำวัน เช่น การหลีกเลี่ยงการสวม
หน้ากากน้ำมันหมาก การพ่นน้ำลายหร ือเจ ิมหน้าผากที ่สถานที ่สาธารณะ เป็นต้น การ
ปรับเปลี่ยนนี้เป็นสิ่งที่พระสงฆ์ต้องพึงระวังอย่างมาก เนื่องจากการรักษาสุขภาพของพระสงฆ์ไ ม่
เพียงแต่เป็นเรื่องส่วนตัว แต่ยังเก่ียวข้องกับการดูแลสุขภาพของชุมชนทั้งหมดในวัฒนธรรมพุทธ
ที่มีอยู่อย่างกว้างขวาง การสื่อสารและการฝึกฝนเรื่องการป้องกันโรคที่เหมาะสมก็เป็นสิ่งสำคัญที่
พระสงฆ์ต้องให้ความสำคัญในยุคปกติใหม่นี้ เพ่ือให้สามารถทำหน้าที่ในการส่งเสริมสุขภาวะของ
ชุมชนในสังคมได้อย่างเหมาะสมและมีประสิทธิภาพอย่างสูงสุด สอดคล้องกับการศึกษาของพระ
มหาบุญเลิศ อินทปัญโญ และคณะ (2563) นำเสนอว่า การปฏิบัติศาสนกิจของพระสงฆ์และ
พุทธศาสนิกชนในยุคปกติใหม่ (New normal) ได้แก่ การทำวัตรเช้า-เย็น การลงพระปาฏิโมกข์ 
งานมงคลและอวมงคล การออกบิณฑบาต การมาทำบุญที่วัดของประชาชน การเรียนบาลี 
นักธรรม แผนกสามัญ และโรงเรียนการกุศลภายในวัด การไปปฏิบัติศาสนกิจนอกวัด รวมถึงการ
ปฏิบัติตนเม่ือต้องเปิดวัดท่องเที่ยวให้ปลอดภัย จะต้องปฏิบัติตนให้สอดคล้อง กับสถา นกา ณ์
ปัจจุบัน เช่น สวมหน้ากากผ้า/หน้ากากอนามัย การรักษาระยะห่างทางสังคม การล้างมือด้วยสบู่
และน้ำสะอาด หรือเจลแอลกอฮอล์บ่อย ๆ ไม่สัมผัส ตา ปาก จมูก เป็นต้น นอกจากนี้ พระมหา
อำคา วรปัญโญ และยุภาพร ยุภาศ (2564) ยังเห็นว่า การส่งเสริมสุขภาวะวิถีพุทธในยุคปกติใหม่ 
ทั ้งส ุขภาวะทางร ่างกาย พฤติกรรม อารมณ์ จ ิตใจ สังคม และปัญญา มีป ัจจ ัยสำคัญ ได้แก่ 
ปัจเจกบุคคล สภาพแวดล้อม การสนับสนุนจาก “รัฐ บ ว ร” และนโยบาย ส่งผลกระทบต่อสุข
ภาวะทั้งเชิงบวกและเชิงลบต่อพระสงฆ์และประชาชน ทำให้ชุดพฤติกรรมการใช้ชีวิตหลาย ๆ 
อย่างต้องเปลี่ยนไป จากการศึกษาของพระครูศรีปริยัติวิธาน (พระมหาแม้น คุปตรํสี/ทองวิจิตต์) 
(2563) พบว่า โรคติดเชื ้อไวร ัสโคโรนา 2019 (โควิด -19) เป็นโรคที ่มีการแพร ่ระบาดอยา่ง
รวดเร็ว และไม่มีท่าทีว่าจะสงบลง จะต้องศึกษาให้รู้ เข้าใจถึงผลกระทบ สาเหตุ วิธีการป้องกัน 
และวิธีการรักษาตามแนวทางของอริยสัจ 4 ได้แก่ 1) “ทุกข์” เป็นขั้นแถลงปัญหา โดยใช้หลัก 
“ปริญญา” จะต้องทำความเข้าใจและรู้ขอบเขต 2) “สมุทัย” เป็นขั้นวิเคราะห์ และวินิจฉัย
มูลเหตุของปัญหา โดยใช้หลัก “ปหานะ” จะต้องแก้ไขกำจัดให้หมดสิ้นไป 3) “นิโรธ” เป็นขั้น
บอกภาวะที่ปราศจากปัญหา อันเป็นจุดหมาย โดยใช้หลัก “สัจฉิกิริยา” จะต้องชี้ให้เห็นว่าการ



วารสาร มจร สังคมศาสตร ์ปร ิทรรศน์ Journal of MCU Social Science Review R-319 

 

แก้ปัญหาเป็นไปได้ และ 4) “มรรค” เป็นขั้นกำหนดวิธีการ ขั้นตอน และรายละเอียด โดยใช้
หลัก “ภาวนา” จะต้องลงมือแก้ปัญหา เป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วยส่งเสริมสุขภาวะให้เป็นสุ ขในยุ ค
ปกติใหม่ได้  

 
องค์ความรู้จากการวิจัย 
 

 
ภาพท่ี 2 องค์ความรู้จากการวิจัย 

สรุปได้ว่า องค์ประกอบและตัวบ่งชี้ด้วยสถิติ Confirmatory Factor Analysis  พบว่า 
องค์ประกอบมี 4 มิติ 16 ตัวบ่งชี้หลัก และ 145 ตัวบ่งชี้ย่อย มีความสัมพันธ์เชิงโครงสร้าง ต่อ
บทบาทพระสงฆ ์ในพุทธศตวรรษที ่ 26 อย ่างมีน ัยสำคัญทางสถิติท ี ่ระดับ .05 ในการนำ
ผลการวิจัยไปประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์สูงสุดนั้น จะต้องอาศัยแนวทางของอริยสัจ 4 บูรณา
การกับวงจร “PDCA – Model” ได้แก่ ทุกข ์ (Suffering) คือ ปัญหา โดยใช้ ปร ิญญา 
(Comprehended) ทำหน้าที่กำหนดรู้ข้อเท็จจริงที่เกิดขึ้น เพ่ือการวางแผนอย่างเป็นระบบ (P : 
Plan) สม ุ ท ั ย  (The Cause of Suffering)  ค ื อ  สา เหต ุ ของป ั ญหา  โดย ใช้ ปห า น ะ 
(Abandonment) ทำหน้าที่แก้ปัญหา โดยการต้ังสมมติฐาน ค้นหาสาเหตุของปัญหา เพ่ือนำ
แผนไปสู่การปฏิบัติ  (D : DO) นิโรธ (The Cessation of Suffering) คือ การศึกษาวิธีแก้ปัญหา 
โดยใช้ ส ัจฉ ิก ิร ิยา (Realization) ทำหน้าที ่ศึกษาให้ร ู ้ และเข ้าใจถึงว ิธ ีการแก้ปัญหา เพ่ือ
ตรวจสอบวิธีการหรือแนวทางพัฒนาที่ถูกต้อง (C: Check) และมรรค (The Path Leading to 
the Cessation of Suffering) คือ วิธีการแก้ปัญหา โดยใช้หลัก ภาวนา (Development) ทำ
หน้าที่กำหนดแนวทางปฏิบัติที่จะนำไปสู่การแก้ปัญหา เพ่ือพัฒนาต่อยอดอยู่เสมอ (A : Act) โดย



R-320 ปีท ี่ 12 ฉบ ับท ี่ 1 มกราคม – ก ุมภาพันธ ์ 2566Vol. 12 No.1 January - February 2023 

 

อาศัยการสนับสนุนจากองค์กรคณะสงฆ์ หน่วยงานภาครัฐและภาคประชาชน เพ่ือขับเคลื่อน  
“S-S-C-C – Model” ประกอบด้วย การเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณ (S : Spiritual Leadership)  
กา ร สง เคร า ะห ์ ส ั งค ม ( S : Social Assistance) กา รพ ัฒนา ช ุ มชน  ( C: Community 
Development) และการเป็นศูนย์รวมจิตใจ (C: Center of Soul) เกิดประโยชน์สูงสุดทั้ ง 3 
ส่วน คือ 1) ประโยชน์ตน (อัตตัตถะ) พระสงฆ ์เข ้าใจบทบาทการปฏิบัติสมณกิจส่วนตนที่
เชื่อมโยงกับสมณกิจส่วนรวมในการช่วยเหลือสังคม เช่น แปลงพระไตรปิฎกเป็นโลกียทรัพย์เ พ่ือ 
“สร้างองค์ความรู้ และนวัตกรรม” และอริยทรัพย์เพ่ือช่วยเหลือประชาชนให้พ้นทุกข์ “รัฐ บ ว 
ร” เกิดความเข้มแข็งและยั่งยืน 2) ประโยชน์สังคม (ปรัตถะ) ประชาชนได้รับความสุขจากการ
เป็นที่พ่ึงของพระสงฆ์ทั้งในยามปกติและยามวิกฤตชีวิต ทั้งด้านร่างกายและจิตใจ ได้แก่ การเป็น
ที่พ่ึงบวร สอนธรรมะ นำปฏิบัติกรรมฐาน บำบัดทุกข์ ได้รับความช่วยเหลือทางกาย และบำรุง
ขวัญทางใจ 3) ประโยชน์ร่วมกัน (อุภยัตถะ) พระสงฆ์ องค์กรทางศาสนา และทุกภาคส่วนสังคม 
มีเป้าหมายร่วมกันในการพัฒนาที่ยั่งยืน มีการทำงานในลักษณะ “จับจุด ก่อไฟ ใส่เชื้อ เก้ือกูล 
แสวงจุดร่วม สงวนจุดต่าง ผสมงาน ผสานใจ” ร่วมมือกันขับเคลื่อนโครงสร้างการพัฒนาประเทศ
ด้วยพุทธบูรณากับศาสตร์สมัยใหม่ เพ่ือให้สำเร็จประโยชน์ในปัจจุบัน คือ พุทธศตวรรษที่ 26 
และต่อยอดไปสู่อนาคตในพุทธศตวรรษที่ 27, 28, 29 ต่อไป และเกิดประโยชน์อีก 3 ส่วน คือ 1) 
ประโยชน์ในปัจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) ประชาชนมีคุณภาพชีวิตที่ดี “กินอ่ิม นอนอุ่น” มีกำลัง
อุปถัมภ์บำรุงพระสงฆ์ด้วยปัจจัย 4 อันเป็นเหตุเก้ือหนุนการดำรงสมณกิจให้เกิดปกติสุขทั้งทาง
โลกและทางธรรม 2) ประโยชน์ในอนาคต (สัมปรายิกัตถะ) ประชาชนเกิดศรัทธานำหลักธรรมไป
ปฏิบัติเกิดปัญญาและความสุขมวลรวมร่วมกันในครอบครัว ชุมชน สังคม และประเทศชาติ 
(Gross National Happiness : GNH) และ 3) ประโยชน์สูงสุด (ปรมัตถะ) เป็นรากฐานสำคัญ
เพ่ือก้าวข้ามปัญหาที่เป็นกับดักขัดขวางการพัฒนาประเทศไปสู่ประเทศที่พัฒนาแล้วอย่างสมดุล
ทั้งทางวัตถุและจิตใจ และก้าวข้ามกับดักมูลรากความชั่วร้าย ที่เกิดจากตัณหา มานะ และทิฐิ 
เพ่ือไปสู่จุดมุ่งหมายสูงสุดในทางพระพุทธศาสนา คือความสุขจากนิพพาน มีจิตใจปลอดโปร่งผ่อง
ใสเบิกบานอยู่เสมอ เพราะปราศจากกิเลส กล่าวโดยสรุป คือ “S-S-C-C – Model” ใช้แนวทาง 
“อริยสัจ 4 + PDCA – Model” เดินหน้าขับเคลื่อนให้บรรลุ “ประโยชน์ 3 ส่วน” บนฐานความ
ร่วมมือของรัฐบาล สถาบันครอบครัว องค์กรศาสนา และชุมชนทุกภาคส่วน เกิดเป็นพลัง “รัฐ บ 
ว ร” เข้มแข็งและยั่งยืน ทั้งในปัจจุบันและอนาคต  
 
ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย  
1. โมเดลองค์ประกอบและตัวบ่งชี้บทบาทพระสงฆ์ในพุทธศตวรรษที่ 26 ที่สร้างและ

พัฒนาขึ ้น มีความสอดคล้องกลมกลืนกับข้อมูลเช ิงประจ ักษ์ องค์กรคณะสงฆ์ สามารถนำ



วารสาร มจร สังคมศาสตร ์ปร ิทรรศน์ Journal of MCU Social Science Review R-321 

 

องค์ประกอบ 4 มิติ 16 ตัวบ่งช ี้หลักและ 145  ตัวบ่งชี้ย่อย ไปใช้ในการพัฒนาและส่งเสริม
สนับสนุนบทบาทพระสงฆ์ในด้านต่าง ๆ ได้อย่างเหมาะสม  

2. องค์กรคณะสงฆ์ ควรมีมาตรการในการพัฒนาองค์ประกอบและตัวบ่งชี้บทบาท
พระสงฆ์ในพุทธศตวรรษที่ 26 ให้มีความเหมาะสม และสอดคล้องกับบริบทชุมชน  สังคมที่
เปลี่ยนไปภายใต้กรอบกฎหมาย จารีตประเพณี กฎมหาเถรสมาคม และพระธรรมวินัย  

3. องค์กรคณะสงฆ์ ควรนำองค์ประกอบและตัวบ่งชี้บทบาทพระสงฆ์ในพุทธศตวรรษ
ที่ 26 ไปเป็นเกณฑ์หรือตัวบ่งชี้ในกำหนดนโยบาย กิจกรรม แผนงาน เชิงบูรณาการร่วมกับชุมชน
และสังคม ที่สอดคล้องกับบทบาทพระสงฆ์ในด้านต่าง ๆ เพ่ือส่งเสริมการปฏิบัติศาสนกิจส่วนตน
และส่วนรวม ทั้งเชิงรุกและเชิงรับ ให้บรรลุเป้าหมายสูงสุดในระดับประเทศและระดับเวทีโลก  

ข้อเสนอแนะเพ่ือทำการวิจัยครั้งต่อไป 
1. ควรมีการวิจัยต่อยอดเจาะลึกในแต่ละองค์ประกอบ ตัวบ่งชี้หลัก และตัวบ่งชี้ย่ อย

บทบาทพระสงฆ์ในพุทธศตวรรษที่ 26 ในด้านต่าง ๆ เพ่ือการกำหนดนโยบาย แผนงาน โครงการ 
และกิจกรรมต่าง ๆ สนับสนุนการดำเนินการได้อย่างเหมาะสมกับวิถีชุมชนและบริบทสังคมโลกที่
เปลี่ยนไป 

2. ควรมีการวิจัยเก่ียวกับองค์ประกอบและตัวบ่งชี้บทบาทพระสงฆ์ในพุทธศตวร รษที่ 
26 ในทุกระดับชั้นยศ ต้ังแต่ระดับเจ้าอาวาส เจ้าคณะตำบล เจ้าคณะอำเภอ และเจ้าคณะจังหวัด 
เป็นต้น  

3. ควรมีการวิจัยเชิงสหสัมพันธ์ระหว่างองค์ประกอบและตัวบ่งชี้บทบาทพระสงฆ์ที่ เป็น
ภาพรวมของคณะสงฆ์ทั ้งประเทศ เน ื ่องจากบทบาทพระสงฆ ์ในพระพุทธศาสนา มีบริบทท่ี
แตกต่างกันในบางประเด็น แต่เหมือนกัน คือ บทบาทภายใต้กรอบกฎหมาย จารีตประเพณี กฎ
มหาเถรสมาคม และพระธรรมวิน ัย เพ่ือนำข้อค้นพบไปใช้ประโยชน์ในการพัฒนาบทบาท
พระสงฆ์ต่อไป 

 
เอกสารอ้างอิง  
ขันทอง วัฒนะประดิษฐ์ และคณะ. (2561). พุทธนวัตกรรมสร้างภูมิคุ้มกันยาเสพติดให้ เด็กและ

เยาวชน โดยผ่านกระบวนการมีส ่วนร่วมของชุมชน (รายงานการวิจัย). กร ุงเทพฯ:
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ไข่มุก อุทยาวลี. (2537). การเปลี่ยนแปลงด้านการศึกษาของคณะสงฆ์ในเมืองเชียงใหม่ ในระยะ
คร ึ ่งหลังของพุทธศตวรรษที ่ 25  (ว ิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบ ัณฑ ิ ต สาขา
ประวัติศาสตร์). เชียงใหม่: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

คณะกรรมการปฏิรูปกิจการพระพุทธศาสนา มหาเถรสมาคม. (2560). แผนยุทธศาสตร์ การ
ปฏิร ูปกิจการพระพุทธศาสนา ปี 2560 –  2561. สืบค้น 18 ตุลาคม 2564, จาก



R-322  ปีท ี่ 12 ฉบ ับท ี่ 1 มกราคม – ก ุมภาพันธ ์ 2566Vol. 12 No.1 January - February 2023 

 

http://www.buddhism4.com/web/download/communication-reform-pro 
ject-final-communication.pdf. 

จำนงค์ ทองประเสริฐ. (2554). ประวัติศาสตร์พุทธศาสนาในเอเชียอาคเนย์. กรุงเทพฯ: ดวงแก้ว.  
ณัชพล ศิร ิสวัสดิ ์ . (2564). การศึกษาเคร ือข ่ายงานสาธารณสงเคราะห์ของคณะสงฆ ์ไทยใน

สถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคติดเชื้อไวรัสโคโรนา 2019 (โควิด-19). วารสาร มจร 
สังคมศาสตร์ปริทรรศน์, 10,(3), 265-277. 

เตชทัต ปักขาเนย์ และชิษ จุลราช. (2563). ความเสื่อมในอดีตและอนาคตของศีลธรรม. วารสาร
ศรีล้านช้างปริทรรศน์, 6(1), 114-124.  

นิภาภรณ์ แสงสว่าง และคณะ. (2557). สังฆะเพ่ือสังคม: บทเรียนบทบาทพระสงฆ์กับการพัฒนา
สุขภาวะชุมชนและสังคม. นนทบุรี: พี.ซี.เค. ดีไซน์ จำกัด. 

บุญทัน ดอกไธสง. (2561). การจัดการเชิงพุทธ 5G. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

ประทีป พืชทองหลาง. (2556). รูปแบบการปรึกษาเชิงพุทธตามหลักกัลยาณมิตร (วิทยานิพนธ์
หลักสูตรปร ิญญาพุทธศาสตรดุษฎีบ ัณฑ ิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา). กร ุงเทพฯ: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ประเวศ วะสี. (2557). พุทธธรรมกับสังคม (พิมพ์ครั้งที่ 31). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์หมอชาวบ้าน
จำกัด. 

ประสิทธ์ิ กุลบุญญา. (2557). ความขัดแย้งและการจัดการความขัดแย้งตามหลักพระพุทธศาสนา.  
วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี , 5(1), 19-40. 

พระครูประโชติรัตนากร รตนโชโต (น้อยศิริสุข). (2558). สันติภาพเชิงพุทธ: แนวคิดและบทบาท
การสร ้างสันติภาพของพระสงฆ์ไทย  (วิทยานิพนธ์ปร ิญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต 
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระครูพิมลปัญญานุยุต (บุญทา อินต๊ะปัญญา). (2560). กระบวนการพัฒนาตนตา มหลั ก พุทธ
จิตวิทยาเพ่ือการต่ืนรู้ (ดุษฎีนิพนธ์หลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชา
พุทธจิตวิทยา). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   

พระครูศรีปริยัติวิธาน (พระมหาแม้นคุปตรํสี/ทองวิจิตต์). (2563). ความคิดเห็นของประชาชน
ต่อการป้องกันและรักษาโรคติดเชื้อโควิด-19 ตามหลักอริยสัจ 4. วารสารศิลปะการ
จัดการ, 4(3), 521-536.  

พระครูสมุห์ไพฑูรย์ สิริภทฺโท, พระมหากฤษฎา กิตฺติโสภโณ และพระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร. 
(2564). รูปแบบการจัดการงานสาธารณสงเคราะห์ในจังหวัดนครปฐม. วารสาร มจร 
สังคมศาสตร์ปริทรรศน์, 10(1), 150-159. 



วารสาร มจร สังคมศาสตร ์ปร ิทรรศน์ Journal of MCU Social Science Review R-323 

 

พระครูสังฆรักษ์ประจวบ วุฑฺฒิจารี (ทุนผลงาม). (2560). บทบาทของพระสงฆ์ในกา รพัฒนา
สังคมจังหวัดเชียงใหม่ (ดุษฎีนิพนธ์หลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระจำลอง พิลาภัณฑ์. (2563). รูปแบบประสิทธิผลการบริหารคณะสงฆ์ด้านการเผยแผ่ ศาสน
ธรรมของพระสังฆาธิการในเขตปกครองคณะสงฆ์ภาค 9 (ว ิทยานิพนธ์ปริญญารัฐ
ประศาสนศาสตรดุษฎีบ ัณฑ ิตสา ขาวิ ชาร ัฐปร ะศา สนศา สตร ์) . มหาสารคา ม: 
มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม. 

พระเทพเวที (ป.อ. ปยุตฺโต). (2530). สถาบันสงฆ์ในสังคมไทย. กรุงเทพฯ: ห้างหุ้นส่วนสามัญนิติ
บุคคล สหประชาพานิชย์. 

_______. (2538). พุทธศาสตร์กับการแนะแนว. กรุงเทพฯ: กองทุนวุฒิธรรมเพ่ือการศึกษาและ
ปฏิบัติธรรม. 

พระพุทธิสาสน์ พานิชโภไคยนันท์. (2561). รูปแบบพัฒนาบทบาทพระสงฆ์ไทยในศตวรรษที่ 21 
(วิทยานิพนธ์ปริญญารัฐประศาสนศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชารัฐประศาสนศาสตร์) . 
มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม. 

พระมหาบุญเลิศ อินทปัญฺโญ และคณะ. (2563). คู่มือการปฏิบัติศาสนกิจของพระสงฆ์ และ
พุทธศาสนิกชนในยุค New Normal. กรุงเทพฯ: หจก.นิติธรรมการพิมพ์. 

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (นิธิบุณยากร). (2547). รูปแบบการจัดการความขัดแย้งโดยพุทธสันติ
วิธี: ศึกษาวิเคราะห์กรณีลุ่มน้ำแม่ตาช้าง จ.เชียงใหม่ (วิทยานิพนธ์หลักสูตรปริญญาพุทธ
ศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา) . กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย.  

พระมหาอําคา วรปัญโญ และยุภาพร ยุภาศ. (2564). การส่งเสริมสุขภาวะวิถีพุทธในควา มปกติ
ใหม่. วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ, 6(2), 455-469. 

พระราชปัญญารังษี (วีระเวส พาเจริญ). (2553). บทบาทท่ีคาดหวังและที่เป็นจริงของพระสงฆ์
ไทยที ่มีผลต่อความยึดมั ่นในศาสนาของพุทธศาสนิกชน (ว ิทยานิพนธ์ปร ัชญาดษุฎี
บัณฑิต สาขาวิชาการพัฒนาการบริหาร กลุ่มวิชาพัฒนาสังคม). ปทุมธานี: มหาวิทยาลัย
ปทุมธานี. 

พระราชวรเมธี และคณะ. (2560). แผนยุทธศาสตร์การปฏิรูปกิจการพระพุทธศาสนา 2560 – 
2564 การนำนโยบายไปสู ่การปฏิบัติ . กร ุงเทพฯ: คณะกรรมการปฏิร ูปกิจการ
พระพุทธศาสนา มหาเถรสมาคม. (วิทยานิพนธ์ปริญญารัฐประศาสนศาสตรดุษฎีบัณฑิต 
สาขาวิชารัฐประศาสนศาสตร์). มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม. 

พระสุภาพ สุภาโว. (2561). บทบาทของพระสงฆ์ในการพัฒนาชุมชนในเขตพ้ืนที่ตำบลยางค้อม  
อำเภอพิปูน จังหวัดนครศรีธรรมราช. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์. 5(3), 655-671. 

พุทธทาสภิกขุ. (2544). คำสอนผู้บวชพรรษาเดียว (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 



R-324  ปีท ี่ 12 ฉบ ับท ี่ 1 มกราคม – ก ุมภาพันธ ์ 2566Vol. 12 No.1 January - February 2023 

 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

สถาบันพัฒนาคุณภาพวิชาการ (พว.). (2551). ประวัติศาสตร์ ชั้นประถมศึกษาปีที่ 4 กลุ่มสาระ
การเร ียนร ู้ส ังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม . กร ุงเทพฯ : สถาบันพัฒนาคุณภาพ
วิชาการ (พว.).  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). การพัฒนาที่ยั่งยืน. สืบค้น 22 ตุลาคม 
2564,  จ า ก https://www.watnyanaves.net/uploads/File/books/pdf/2 6 -
SustainAbleDevelopment.pdf 

_______. (2562). พุทธธรรม (ฉบับปรับขยาย) (พิมพ์ครั้งที่ 53). กรุงเทพฯ: ม.เอเชียอาคเนย์.  
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2563). สรุปผลสำรวจจำนวนพระภิกษุ สามเณร ประจำปี 

2563 ที่มีอายุ 1 พรรษาขึ้นไป (ภาค 10). กรุงเทพฯ: สำนักเลขาธิการมหาเถรสมาคม 
กลุ่มกิจการคณะสงฆ์.  

สำนักงานเลขาธิการสภาผู้แทนราษฎร. (2560). รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย. กรุงเทพฯ: 
สำนักงานเลขาธิการสภาผู้แทนราษฎร. 

สำนักงานสถิติแห่งชาติ. (2561). เผยผลสำรวจสภาวะทางสังคม วัฒนธรรม และสุขภาพจิต . 
ส ืบค้น 20 ตุลาคม 2564 , จาก http://www.nso.go.th/sites/2014/Pages/News 
/2561/N21-09-61-1.aspx. 

สำนักเลขาธิการนายกรัฐมนตรี. (2560). Thailand 4.0 ขับเคลื่อนอนาคตสู่ความม่ันคง ม่ังค่ัง 
ยั่งยืน. สืบค้น 19 ตุลาคม 2564, จาก  https://spm.thaigov.go.th/FILEROOM/spm-
thaigov/DRAWER004/GENERAL/DATA0000/00000368.PDF 

สุนทรพจน์ ดำรงค์พานิช. (2555). โปรแกรม Mplus กับการวิเคราะห์ข้อมูลทา งพฤ ติกร รม
ศาสตร์และสังคมศาสตร์. มหาสารคาม: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาสารคาม.  

สุวิทย์ เมษินทรีย์. (2563). โลกเปลี่ยน คนปรับ หลุดจากกับดัก ขยับสู่ความยั่งยืน. สืบค้น 20 
ตุลาคม 2564, จาก https://drive.google.com/file/d/1AmaGwWGnLV6aS2AM7 

 RCRX5bixKANLQN4/view. 
เสฐียรพงษ์ วรรณปก. (2540). พุทธวิธีสอนจากพระไตรปิฎก. กรุงเทพฯ: เพชรรุ่งการพิมพ์.   
โสรีช์ โพธิแก้ว. (2534). จิตปรึกษากับชีวิต. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
_______. (2540). แนวคิดจ ิตวิทยาการปร ึกษาและทัศนะจากประสบการณ์.  กร ุงเทพฯ: 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
อัมพร ภาวศุทธ์ิ. (2563). กระบวนการสร้างแรงบันดาลใจในพุทธศาสนา. วารสารสังคมศาสตร์

และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ, 5(3), 353-367.  
Best, J.W. (1981). Research in Education (3 rd ed.). Englewood Cliffs, New Jersey: 

Prentice. Hall Inc. 



วารสาร มจร สังคมศาสตร ์ปร ิทรรศน์ Journal of MCU Social Science Review R-325 

 

Costello, A.B. & Osborne, J.W. (2005). Best practices in exploratory factor analysis : 
Four recommendations for getting the most from your analysis.  Practical 
Assessment Research and Evaluation, 10(7), 1-9. 

 
 

 
 


