
การพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุในบริบทสังคมไทย* 
DEVELOPMENT OF BUDDHIST MONKS’ SAMAṆASĀRUPPA  

IN THE CONTEXT OF THAI SOCIETY 
 

 
อัญชลี ปิยปัญญาวงศ์, สุปรียส์ กาญจนพิศศาล 

Anchalee Piyapanyawong, Supre Kanjanaphitsarn 
มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลธัญบุรี 

Rajamangala University of Technology Thanyaburi 
Corresponding Author E-mail: Anchalee_p@rmutt.ac.th 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอสาเหตุที่ทำให้พระภิกษุขาดสมณสารูป และ
แนวทางในการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุในบริบทสังคมไทย โดยรวบรวมและวิเคราะห์จาก
ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้เชี ่ยวชาญด้านพระพุทธศาสนาจำนวน 8 ท่าน ซึ่งทำให้
พบว่า สาเหตุหลักท่ีทำให้พระภิกษุขาดสมณสารูปนั้นเกิดจากการที่ตัวของพระภิกษุเองพร้อมทั้ง
พระภิกษุรูปอื่น ๆ ในสังฆปริมณฑล และพุทธศาสนิกชน ส่วนสาเหตุที่รองลงมาก็คือ การศึกษา
ของพระภิกษุและสภาพแวดล้อมทางเทคโนโลยีในยุคปัจจุบัน ในการนี้ ข้อเสนอแนะที่สำคัญ
ที่สุดในการส่งเสริมให้พระภิกษุมีสมณสารูป คือ หน่วยงานต่าง ๆ ที่มีหน้าที่กำกับดูแลพระภิกษุ
ควรมุ่งเน้นให้มีการพัฒนาพระอุปัชฌาย์ให้ถึงพร้อมไปด้วยสมณสารูปทั้งภายในและภายนอก
ก่อนดำเนินการแต่งตั้ง เพื่อเป็นแบบอย่างที่ดีแก่พระภิกษุในความดูแลของตน และเป็นผู้ชี้แนะ
แนวทางการปฏิบัติตนให้ถูกต้องตามพระวินัย นอกจากนี้ พระอุปัชฌาย์ยังเป็นผู้คอยชี้แนะ
เกี่ยวกับการปฏิบัติภาวนา และคอยให้กำลังใจพระภิกษุในการพัฒนาสมณสารูปอีกด้วย ส่วน
ข้อเสนอแนะที่สำคัญอีกประการหนึ่ง คือ พุทธศาสนิกชนทุกคนควรศึกษาหาความรู้เกี่ยวกับพระ
วินัย เพื่อให้สามารถปฏิบัติตนต่อพระภิกษุได้อย่างเหมาะสม และมีส่วนร่วมในการสอดส่องดูแล
ความประพฤติของพระภิกษุเพื่อแสวงหาแนวทางที่สร้างสรรค์ในการพัฒนาสมณสารูปของ
พระภิกษุต่อไป 
คำสำคัญ: พระภิกษุ; สมณสารูป; การพัฒนา 
 
 

 
 

 
*Received September 8, 2021; Revised September 21, 2021; Accepted September 22, 2021 



วารสาร มจร สงัคมศาสตรป์รทิรรศน ์Journal of MCU Social Science Review R-331 

 

Abstract 
The study aims to present the reasons why Buddhist monks lack 

Samaṇasāruppa and the guidelines for Samaṇasāruppa development of the 
Buddhist monks in the context of Thai society. The data was collected and 
analyzed in in-depth interviews by 8 Buddhist experts. The results showed that 
the main factors for Buddhist monks to lack Samaṇasāruppa were the Buddhist 
monks themselves and the other Buddhist monks in Saṅgha community. The 
secondary factors were Buddhist monk’s education level and the current 
technological environment. The most important advice for developing of Buddhist 
monks’ Samaṇasāruppa was the agencies responsible for overseeing the conduct 
of Buddhist monks. It should focus on improving the preceptors to attain 
Samaṇasāruppa inwardly and outwardly, and proceeding with the appointment, 
being a good role model and supervising the Buddhist monks in their care to 
conduct themselves in accordance with disciplines. The preceptor should also 
guide the practice of meditation and encourage the Buddhist monks to develop 
their Samaṇasāruppa. Another crucial suggestion was that all Buddhists should 
study the monastic discipline to behave properly towards the Buddhist monks 
and participate in overseeing the Buddhist monks’ conduct in order to find 
creative ways to develop their Samaṇasāruppa. 
Keywords: Buddhist monk; Samaṇasāruppa; Development 
 
บทนำ 
 ในสังคมไทยยุคปัจจุบันมักมีข่าวเกี่ยวกับการกระทำผิดพระวินัยของพระภิกษุให้เห็นอยู่
บ่อยครั้ง ซึ่งได้รับความสนใจและวิพากษ์วิจารณ์จากผู้คนในสังคมเป็นวงกว้าง ทั้งนี้ คำหนึ่งที่
ประชาชนมักใช้ในการวิพากษ์วิจารณ์การกระทำของพระภิกษุก็คือ คำว่า “สมณสารูป” ซึ่งถ้า
พระภิกษุรูปใดประพฤติปฏิบัติตนถูกต้องเหมาะสมตามพระวินัยและธรรมเนียมปฏิบัติอันดีงามก็
จะได้ชื่อว่าเป็นพระภิกษุที่มีสมณสารูป ในทางตรงกันข้าม หากพระภิกษุรูปใดกระทำสิ่งที่ขัดต่อ
พระวินัย หรือธรรมเนียมปฏิบัติต่าง ๆ ก็จะถูกวิพากษ์วิจารณ์ว่าเป็นพระภิกษุที่ไม่มีสมณสารูป
หรือประพฤติตนไม่เหมาะสมกับความเป็นพระภิกษุ นั่นเอง ด้วยเหตุนี้ คำว่า “สมณสารูป”จึง
เป็นเสมือนเกณฑ์การตัดสินทางจริยธรรมสำหรับพระภิกษุที่ใช้กันอย่างแพร่หลาย ถึงแม้ว่าการ
วิพากษ์วิจารณ์พระภิกษุจะแสดงถึงความใส่ใจที่ประชาชนมีต่อการแสดงออกของพระภิกษุ แต่
การคิดหรือพูดในเชิงตำหนิติเตียนพระภิกษุก็อาจนำมาซึ่งบาปโทษแก่ตนเองได้ แต่ในอีกด้าน
หนึ่ง หากประชาชนปล่อยให้พระภิกษุประพฤติตนไม่เหมาะสมต่อไปโดยไม่ทำอะไรเลยก็อาจ



R-332 ปีที่ 11 ฉบบัที่ 5 กนัยายน – ตลุาคม 2565 Vol. 11 No.5 September - October 2022 

 

นำมาซึ่งวิกฤติศรัทธาต่อวงการสงฆ์โดยรวมได้ และอาจทำให้พุทธศาสนิกชนขาดที่ยึดเหนี่ยวทาง
จิตใจจนต้องหันไปพึ่งพาการกราบไหว้ขอพรจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่าง ๆ การทรงเจ้าเข้าผีหรือแม้แต่
เครื่องลางของขลังทางไสยศาสตร์ อันมิได้เป็นไปเพื่อความพ้นทุกข์อย่างแท้จริงตามคำสอนของ
พระพุทธเจ้า  
 ดังนั้น คณะผู้วิจัยจึงเห็นว่าทั้งการวิพากษ์วิจารณ์และการเพิกเฉยต่อการกระทำผิดพระ
วินัยของพระภิกษุล้วนแต่ไม่ใช่แนวทางการแก้ปัญหาอย่างแท้จริง แต่การหาสาเหตุและแนวทาง
พัฒนาการแสดงออกของพระภิกษุให้น่าเลื่อมใสศรัทธามากขึ้นน่าจะเป็นทางออกอันก่อให้เกิด
ประโยชน์แก่ทุกฝ่ายมากกว่า ด้วยเหตุผลดังกล่าว คณะผู้วิจัยจึงได้ทำการสัมภาษณ์เชิงลึก
ผู้เชี่ยวชาญด้านพระพุทธศาสนาจำนวน 8 ท่าน ในประเทศไทยทั้งที่เป็นพระภิกษุและฆราวาส
เกี่ยวกับสาเหตุที่ทำให้พระภิกษุขาดสมณสารูป และแนวทางการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุ
ในบริบทสังคมไทย เพ่ือให้พระภิกษุมีการแสดงออกที่เหมาะสมกับการเป็นบรรพชิต และกลับมา
เป็นที่เลื่อมใสศรัทธาของพุทธศาสนิกชนและประชาชนโดยทั่วไปมากยิ่งขึ้น   
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 งานวิจัยนี้เป็นการดำเนินงานเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ด้วยระเบียบวิธีวิจัย
เชิงเอกสาร (Documentary research) ควบคู่กับการสัมภาษณ์เชิงลึกในบุคคล ( In – depth 
interview)  ทั ้งนี ้ คณะผู ้ว ิจ ัยได้กำหนดขั ้นตอนการวิจัย 3 ขั ้นตอนเพื ่อนำไปสู ่การตอบ
วัตถุประสงค์ของการวิจัย ดังต่อไปนี้ 

ขั้นตอนที่ 1 การเก็บรวบรวมข้อมูล 
 คณะผู ้ว ิจ ัยทำการคัดเลือกและเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั ้นปฐมภูมิ ได้แก่ 
พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย และเอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ เอกสารทางวิชาการและหนังสือทาง
พระพุทธศาสนาที่มีเนื้อหาเกี่ยวข้องกับวัตถุประสงค์งานวิจัยที่ต้องการศึกษา โดยพิจารณาจาก
ความน่าเชื่อถือของผู้เขียนและแหล่งตีพิมพ์ซึ่งเป็นที่ยอมรับในเชิงวิชาการเป็นหลัก ควบคู่กับการ
สัมภาษณ์แบบเชิงลึกในบุคคล ( In-depth interview) ซ่ึงเป็นการสัมภาษณ์ผู้เชี ่ยวชาญด้าน
พระพุทธศาสนาทั้ง 8 ท่าน จำนวน 1 ครั้ง ครั้งละไม่ต่ำกว่า 1 ชั่วโมง เพื่อสอบถามเกี่ยวกับ
ประเด็นสาเหตุที่ทำให้พระภิกษุประพฤติตนขัดต่อพระวินัยและอภิสมาจารต่าง ๆ และแนวทาง
การพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุในบริบทสังคมไทย อนึ่ง คณะผู้วิจัยได้มีการทำจดหมายขอ
อนุญาตเข้าพบและนัดหมายในการสัมภาษณ์ รวมถึงการชี้แจงวัตถุประสงค์ในการสัมภาษณ์และ
การขออนุญาตบันทึกเสียงผ่านเครื่องบันทึกเสียงในรูปแบบ MP3  

ขั้นตอนที่ 2 การวิเคราะห์ข้อมูล 
คณะผู้วิจัยนำข้อมูลทั้งหมดที่ได้จากการวิจัยเอกสารและการสัมภาษณ์แบบเชิงลึก

ผู ้เชี ่ยวชาญดังกล่าวมาทำการวิเคราะห์ข้อมูลด้วยวิธีการจำแนกชนิดข้อมูล (Typological 
Analysis) โดยเน้นที่การค้นหาความหมายของคำว่าสมณสารูป และเกณฑ์การพิจารณาสมณ



วารสาร มจร สงัคมศาสตรป์รทิรรศน ์Journal of MCU Social Science Review R-333 

 

สารูป ตลอดจนสาเหตุที่ทำให้พระภิกษุขาดสมณสารูป และแนวทางในการพัฒนาสมณสารูปของ
พระภิกษุในบริบทสังคมไทย 

ขั้นตอนที่ 3 การสรุปผล 
คณะผู้วิจัยนำข้อมูลทั้งหมดที่ได้จากการวิเคราะห์มาใช้เรียบเรียงเพื่อจัดทำสรุปผล

การศึกษาที่ว่าด้วยสาเหตุที่ทำให้พระภิกษุขาดสมณสารูป และแนวทางในการพัฒนาสมณสารูป
ของพระภิกษุในบริบทสังคมไทย 

มโนทัศน์เกี่ยวกับสมณสารูป 
จากหนังสือพจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ ได้ให้ความหมายของคำว่า 

“สมณสารูป” ว่าคือ “ความประพฤติอันสมควรของสมณะ” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ
โต), 2551) โดยพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 ได้อธิบายคำว่า “สารูป” ว่า
หมายถึง เหมาะ หรือ สมควร มาจากภาษาบาลีว่า “สารุปฺป” มาจากภาษาสันสกฤตว่า “สา
รูปฺย” ดังนั้น สมณสารูป คือ ที่สมควรแก่พระ (ใช้กับกิริยามารยาท เป็นต้น) เช่น ภิกษุพูดจาควร
มีสมณสารูป (สำนักงานราชบัณฑิตยสภา, 2559)  ส่วนคำว่า “สมณ” หรือ “สมณะ” ที่มาจาก
คำบาลีว่า “สมฺ” แปลว่า สงบ (พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี ป.ธ. 9), 2559) ซึ่งในพจนานุกรม
พุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ ได้ให้ความหมายของคำว่า “สมณะ” ว่าคือ “ผู้สงบ” หมายถึง 
นักบวชทั่วไป แต่ในพระพุทธศาสนา ท่านให้ความหมายจำเพาะ หมายถึง ผู้ระงับบาป ได้แก่ 
พระอริยบุคคล และผู้ปฏิบัติธรรมเพื่อระงับบาป ได้แก่ ผู้ปฏิบัติธรรมเพื่อเป็นพระอริยบุคคล 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551) ด้วยเหตุนี้ จะเห็นได้ว่าพระภิกษุผู้ได้ชื่อว่ามีสมณ
สารูปอย่างแท้จริงนั้นมิใช่เพียงแต่มีการแสดงออกภายนอกที่ถูกต้องเหมาะสมตามหลักพระวินัย
เท่านั้น หากแต่ควรเป็นผู้ที่พยายามบำเพ็ญเพียรทางจิตเพื่อยกระดับจิตให้หลุดพ้นจากกิเลส
ต่างๆ อีกด้วย 

สำหรับเกณฑ์การประเมินสมณสารูปโดยทั่วไปของพระภิกษุ ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ทรง
บัญญัติไว้ ประกอบไปด้วยสามัญศีลหรือปาฏิโมกขสังวรศีล 227 ข้อ อินทรียสังวรศีล อาชีวะปาริ
สุทธิศีล ปัจจยสันนิสิตศีล จุลศีล มัชฌิมศีล และมหาศีล ตลอดจนอภิสมาจารต่าง ๆ ซึ่งเป็นธรรม
เนียมปฏิบัติอันดีงามของพระภิกษุ ถ้าการกระทำของพระภิกษุรูปใดขัดต่อบทบัญญัติแห่งศีลหรือ
อภิสมาจารที่พระพุทธเจ้าได้ทรงบัญญัติไว้แล้วก็อาจจะเป็นการง่ายในการพิจารณาสมณสารูป
ของพระภิกษุรูปดังกล่าว แต่ในกรณีที่เป็นการกระทำที่ซับซ้อนหรือไม่ตรงกับบทบัญญัติใดเลย 
เช่น ในกรณีที่พระภิกษุร่วมมือกับนักธุรกิจในการฟอกเงิน หรือในกรณีที่พระภิกษุเชิญชวน
ประชาชนให้เข้าร่วมการชุมนุมประท้วงทางการเมืองนั้น อาจจำเป็นต้องพิจารณาว่าการกระทำ
ดังกล่าวมีความสอดคล้องกับการบรรลุเป้าหมายสูงสุดทางพระพุทธศาสนาหรือไม่ หรืออาจกล่าว
อีกอย่างหนึ่งว่า การกระทำดังกล่าวเป็นไปเพื่อการขัดเกลากิเลสให้เบาบางลงไปหรือไม่ ซึ่งถ้า
การกระทำใดที่พระภิกษุกระทำไปเพ่ือพัฒนาให้ตนเองมีกิเลสน้อยลงจะถือว่าการกระทำนั้นเป็น



R-334 ปีที่ 11 ฉบบัที่ 5 กนัยายน – ตลุาคม 2565 Vol. 11 No.5 September - October 2022 

 

สิ่งที่ดีงามและพึงกระทำ แต่ถ้าการกระทำใดก็ตามที่เมื่อกระทำแล้วจะยิ่งเป็นการทำให้พระภิกษุ
มีการพอกพูนกิเลสให้มากขึ้น การกระทำนั้นย่อมมิใช่สิ่งที่พึงกระทำ   

ทั้งนี้ ในสมัยพุทธกาล พระพุทธเจ้าได้ทรงใช้เกณฑ์พ้ืนฐานชุดหนึ่งในการพิจารณาว่าการ
กระทำใดบ้างเป็นสิ่งที่พระภิกษุพึงกระทำหรือไม่พึงกระทำ นั่นคือ 1) ความเป็นคนเลี้ยงง่าย 
บำรุงง่าย 2) ความเป็นคนมักน้อย สันโดษ และไม่สะสม 3) การเป็นผู้ขัดเกลา กำจัด และมี
อาการน่าเลื่อมใส และ 4) การเป็นผู้ไม่คลุกคลี และปรารภความเพียร ดังจะเห็นได้จากก่อนที่
พระองค์จะมีการบัญญัติศีลแต่ละข้อขึ้นนั้น พระองค์ได้ทรงตรัสข้อความดังต่อไปนี้ กล่าวคือ “ได้
ตรัสโทษความเป็นคนเลี้ยงยาก บำรุงยาก มักมาก ไม่สันโดษ ความคลุกคลี ความเกียจคร้าน 
ตรัสคุณแห่งความเป็นคนเลี้ยงง่าย บำรุงง่าย มักน้อย สันโดษ ความขัดเกลา ความกำจัดกิเลส 
อาการน่าเลื ่อมใส การไม่สะสม การปรารภความเพียรโดยประการต่าง ๆ” (วิ .มหา. (ไทย) 
1/39/28) จะเห็นได้ว่า เกณฑ์พื้นฐานดังกล่าวล้วนแล้วแต่เอื้อให้พระภิกษุพยายามกำจัดกิเลส
ของตนอันจะทำให้สามารถเข้าถึงเป้าหมายสูงสุดทางพระพุทธศาสนาหรือนิพพานได้  นั่นเอง 
ดังนั้น ไม่ว่าการกระทำของพระภิกษุในสมัยปัจจุบันจะดูซับซ้อนเพียงใดก็ตามก็สามารถใช้เกณฑ์
พื้นฐานเหล่านี้มาพิจารณาการกระทำนั้น ๆ ว่าเป็นสิ่งพระภิกษุพึงกระทำหรือไม่พึงกระทำได้ 
ตัวอย่างเช่น ในกรณีที่พระภิกษุร่วมมือกับนักธุรกิจในการฟอกเงินนั้น ถึงแม้ว่าในพระวินัยปิฎก
จะไม่มีคำว่า “ฟอกเงิน” แต่อาจพิจารณาว่าเป็นความคลุกคลี และความมักมาก ซึ่งมิได้เป็นไป
เพื่อการกำจัดกิเลสในใจของตนเองแต่อย่างใด จึงถือเป็นการกระทำที่ก่อให้เกิดโทษ (น่าติเตยีน) 
ซึ่งพระภิกษุทั้งหลายไม่ควรกระทำ เป็นต้น    

สาเหตุที่ทำให้พระภิกษุขาดสมณสารูปและแนวทางการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุ 
จากการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้เชี่ยวชาญด้านพระพุทธศาสนาทั้ง 8 ท่านเก่ียวกับสาเหตุที่ทำ

ให้พระภิกษุประพฤติตนขัดต่อพระวินัยและอภิสมาจารต่าง ๆ ทำให้พบว่า สาเหตุที่ทำให้
พระภิกษุขาดสมณสารูปนั้นมี 4 ประการ กล่าวคือ 1. พระภิกษุ 2. พุทธศาสนิกชน 3. การศึกษา
ของพระภิกษุ และ 4. สภาพแวดล้อมทางเทคโนโลยี ซึ่งผู้เชี่ยวชาญแต่ละท่านได้ให้ข้อเสนอแนะ
เกี่ยวกับแนวทางในการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุไว้อย่างชัดเจน ดังจะกล่าวต่อไปนี้ 

1.  พระภิกษุ 
      สำหรับสาเหตุอันเกิดจากพระภิกษุนั้น หมายถึง ตัวของพระภิกษุเองและพระภิกษุรูป
อื่นในสังฆปริมณฑล ซึ่งถือเป็นสาเหตุหลักประการหนึ่งที่ทำให้พระภิกษุไม่มีสมณสารูป อัน
ประกอบไปด้วย  3 สาเหตุ ดังนี้ 
      1.1 พระภิกษุขาดความตั้งใจในการลดละกิเลสของตนเอง 
     ผู้เชี่ยวชาญด้านพระพุทธศาสนาต่างเห็นพ้องกันว่า การที่พระภิกษุไม่สามารถลดละ
กิเลสในใจของตนเองได้ ก็เสมือนเป็นความล้มเหลวที่จะครองชีวิตประเสริฐ ซึ่งก็คือชีวิตที่ดีงาม
กว่าบุคคลโดยทั่วไป ซึ่งกิเลสหลัก ๆ ที่พระพุทธเจ้าทรงสอนมี 3 ประการ อันได้แก่ ความโลภ 
ความโกรธ และความหลง ถ้าพระภิกษุพยายามขัดเกลากิเลสเหล่านี ้ให้เบาบางลงได้ การ



วารสาร มจร สงัคมศาสตรป์รทิรรศน ์Journal of MCU Social Science Review R-335 

 

แสดงออกภายนอก เช่น การพูดจา และมารยาทต่าง ๆ ย่อมจะเหมาะสมตามมา ทั้งนี้ สาเหตุที่
แท้จริงที่ทำให้พระภิกษุไม่สามารถลดละกิเลสได้น่าจะเกิดจากการที่พระภิกษุขาดความตั้งใจที่จะ
ลดละกิเลสอย่างแท้จริงเมื่อเข้ามาสู่เพศบรรพชิตแล้ว จึงมักจะยังปฏิบัติตนไม่แตกต่างจากตอน
เป็นฆราวาสมากนัก ทำให้ไม่มีโอกาสในการพัฒนาสมณสารูปของตนในระหว่างที่เป็นพระภิกษุ 
ซึ่งคณะผู้วิจัยคิดว่าสาเหตุหนึ่งอาจเกิดจากพระภิกษุจำนวนมากตัดสินใจอุปสมบทตามประเพณี
ของพุทธศาสนิกชนในสังคมไทย ซึ่งมีความเชื่อว่าการอุปสมบทจะเป็นการแสดงออกถึงความ
กตัญญูที่บุตรมีต่อบุพการีของตน โดยที่ตนเองมิได้มีเป้าหมายที่จะแสวงหาทางดับทุกข์ดังเช่นผู้
บวชในสมัยพุทธกาล 
 1.2 พระภิกษุเกิดความท้อแท้ในการปฏิบัติสมณธรรมเพ่ือความหลุดพ้น 
  พระครูภาวนาวิสุทธิคุณ วิ. (ชัชวาล ชินสโภ) (2559) เห็นว่า พระภิกษุจำนวนหนึ่งอาจ
เคยมีความตั้งใจจะออกบวชเพ่ือปฏิบัติภาวนาเพ่ือความหลุดพ้นหรือบรรลุธรรมในระดับใดระดับ
หนึ่ง แต่เมื่อผลที่ได้ไม่เป็นไปตามที่ตั้งใจไว้ นานวันเข้าก็เกิดความท้อแท้เบื่อหน่าย และล้มเลิกใน
ที่สุด ซึ่งสาเหตุหนึ่งที่พระภิกษุเหล่านั้นไม่สามารถบรรลุธรรมใด ๆ ได้เลย อาจเกิดจากการปฏิบัติ
ที่ไม่ถูกต้องตามพระธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า หรือเป็นเพราะไม่มีโอกาสได้พบเจอกับครูบา
อาจารย์ที่สามารถชี้แนะแนวทางที่ถูกต้องได้ ถึงแม้จะปฏิบัติด้วยความเพียรมากเพียงใดก็มิอาจมี
ความก้าวหน้าในวิปัสสนาญาณจนสามารถบรรลุมรรค ผล นิพพานได้ เมื่อการปฏิบัติดังกล่าวไม่
บรรลุผลเท่าที่ควร กิเลสจึงยังคงเหลืออยู่มากมายในจิตใจจนเป็นเหตุให้พระภิกษุเหล่านั้นกระทำ
ผิดพระวินัยได้ง่าย ในขณะที่พระภิกษุผู้ที่มีความก้าวหน้าในการปฏิบัติสมณธรรมจนกระทั่งบรรลุ
ธรรมเป็นพระอริยบุคคลในระดับใดระดับหนึ่งแล้ว ย่อมมีกิเลสเบาบางลงและมีแนวโน้มที่จะ
กระทำผิดศีลธรรมอันดีต่าง ๆ น้อยลงตามมา  
 1.3 พระภิกษุขาดการกล่อมเกลาและขาดแบบอย่างที่ดีจากพระภิกษุในสังฆปริมณฑล 
   พระไพศาล วิสาโล กล่าวว่า ในสมัยก่อน พระอุปัชฌาย์และพระภิกษุที่มีพรรษามากกว่า
จะช่วยกันสอนหรือชี้แนะพระบวชใหม่หรือพระภิกษุที่มีพรรษาน้อยกว่าให้ประพฤติปฏิบัติตนให้
ถูกต้องตามพระธรรมวินัย แต่ในพระสมัยนี้บวชแล้วไม่มีใครคอยอบรม ครั้นเมื่อถูกสิ่งภายนอก
ยั่วยุ เย้ายวน จึงหลงใหลวัตถุได้ง่าย ด้วยเหตุนี้ จึงมีพระท่ีไม่เรียบร้อย และกระทำผิดศีลมากขึ้น 
ซึ่งประเด็นปัญหานี้อาจเป็นผลสืบเนื่องมาจากการขาดครูหรือพระอุปัชฌาย์ที่มีสมณสารูปเป็น
แบบอย่างที่ดี หรืออาจเป็นเพราะพระอุปัชฌาย์และพระผู้ใหญ่ภายในวัดซึ่งมีความรู้เกี่ยวกับพระ
ธรรมวินัยมากกว่ามิได้ดำเนินการอบรมหรือขัดเกลาพระบวชใหม่และพระภิกษุที่มีพรรษาน้อย
กว่าด้วยสาเหตุต่าง ๆ   
  แนวทางการพัฒนา 
 1) สมภาร พรมทา(2559) ได้เสนอแนะไว้ว่า ผู้บวชควรเชื่อว่าชีวิตพระภิกษุเป็นชีวิตที่ดี 
ที่ประเสริฐ และพยายามลดละกิเลสของตน ซึ่งคณะผู้วิจัยเห็นด้วยอย่างยิ่งเนื ่องจากการที่
พระภิกษุมีความเชื่อว่าชีวิตพระภิกษุเป็นชีวิตที่ประเสริฐกว่าฆราวาสนั้นถือเป็นจุดเริ่มต้นที่สำคัญ



R-336 ปีที่ 11 ฉบบัที่ 5 กนัยายน – ตลุาคม 2565 Vol. 11 No.5 September - October 2022 

 

มากของผู้ที่คิดจะออกบวช และความเชื่อดังกล่าวจะนำมาซึ่งความศรัทธาต่อสถานภาพความ
เป็นพระภิกษุของตน และจะพยายามประพฤติปฏิบัติตนให้อยู่ในกรอบแห่งศีลธรรมที่ดีงามอีก
ด้วย แต่ถ้าบุคคลที่ตัดสินใจจะบวชยังไม่รู้สึกศรัทธาต่อการเป็นพระหรือไม่เชื่อว่าชีวิตพระเป็นวิถี
ชีวิตที่ประเสริฐ บุคคลนั้นย่อมได้ชื่อว่าสักแต่บวชหรือบวชแต่กายโดยมิได้บวชใจ จึงยังคงใช้ชีวิต
หลังบวชไม่ต่างจากตอนก่อนบวช คือ ไม่พยายามลดละกิเลสต่าง ๆ ในใจของตน ซึ่งขัดแย้งกับ
มโนทัศน์เกี่ยวกับความเป็นสมณะในพระพุทธศาสนา ที่แม้จะยังไม่บรรลุธรรมใด ๆ แต่พระภิกษุ
ก็ยังพยายามฝึกฝนตนเองให้หลุดพ้นจากกิเลสต่าง ๆ ยิ่งไปกว่านั้น พระภิกษุบางรูปไม่เพียงแต่
ขาดความพยายามในการลดละกิเลสที่มีอยู่ในตนเท่านั้น หากแต่ยังพยายามหล่อเลี้ยงกิเลสในใจ
ตนให้พอกพูนมากขึ้นอีกด้วย ตัวอย่างเช่น การคอร์รัปชั่นเงินทำบุญของญาติโยม เช่น กรณีเงิน
ทอนวัด ซึ่งเป็นข่าวใหญ่เมื่อไม่นานมานี้ อีกท้ัง พระภิกษุจำนวนไม่น้อยมักมีการบอกใบ้ให้หวย ดู
ดวง และเล่นไสยศาสตร์รูปแบบต่าง ๆ เป็นต้น 
 2) สมภาร พรมทา(2559) และ บรรจบ บรรณรุจิ (2559) ได้เสนอแนะไว้ว่า ผู้บวชควร
สร้างความตระหนักรู ้ในสถานภาพของตนเอง คือ รู ้ว่าตนอยู ่ในเพศบรรพชิตแล้ว มิใช่เป็น
ฆราวาสดังแต่ก่อน อีกทั้ง ยังควรศึกษาพระธรรมวินัยด้วยว่าเมื่อบวชแล้วสิ่งใดควรทำ / ไม่ควร
ทำในขณะที่ถือเพศบรรพชิต ไม่ว่าพระภิกษุจะตัดสินใจบวชด้วยวัตถุประสงค์ใดก็ตาม ทั้งนี้ เพ่ือ
มิให้ขาดจากศีล หรือศีลมัวหมอง นอกจากนี้ ชาญณรงค์ บุญหนุน (2559) ยังเห็นว่าการตระหนัก
รู้ว่าตนเป็นพระภิกษุเป็นปัจจัยที่สำคัญที่สุด เพราะเป็นจุดเริ่มต้นในการตรวจสอบตนเอง และ
พัฒนาตนเองของพระภิกษุในขั้นต่อไป 

3) พระครูภาวนาวิสุทธิคุณ วิ. (ชัชวาล ชินสโภ) (2559) ได้เสนอแนะว่า พระภิกษุควร
เลือกครูหรือวิปัสสนาจารย์ที่มีความรู้ ความสามารถในการฝึก และชี้แนะแนวทางการปฏิบัติ
สมณธรรมได้อย่างถูกต้อง นั่นก็คือ วิปัสสนาจารย์ที่สามารถสอนวิธีทำให้มรรค 8 เกิดขึ้นได้ 
เพราะอริยมรรคมีองค์ 8 นั้นถือเป็นสัญลักษณ์ของการปฏิบัติเพื่อความพ้นทุกข์ที่มีแต่เฉพาะใน
พระพุทธศาสนาเท่านั้น ซึ่งข้อเสนอแนะดังกล่าวสอดคล้องกับคำสอนของพระพุทธเจ้าที่ได้ทรง
ตรัสไว้ในมหาปรินิพพานสูตร ในคัมภีร์พระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค ความว่า “สุภัททะ 
ในธรรมวินัยที่ไม่มีอริยมรรคมีองค์ 8 ย่อมไม่มีสมณะที่ 1 ย่อมไม่มีสมณะที่ 2 ย่อมไม่มีสมณะที่ 3 
ย่อมไม่มีสมณะที่ 4 ในธรรมวินัยที่มีอริยมรรคมีองค์ 8 ย่อมมีสมณะที่ 1 ย่อมมีสมณะที่ 2 ย่อมมี
สมณะที่ 3 ย่อมมีสมณะที่ 4 สุภัททะ ในธรรมวินัยนี้มีอริยมรรคมีองค์ 8 สมณะที ่1 มีอยู่ในธรรม
วินัยนี้เท่านั้น สมณะที่ 2 มีอยู่ในธรรมวินัยนี้เท่านั้น สมณะที่ 3 มีอยู่ในธรรมวินัยนี้เท่านั้น สมณะ
ที่ 4 ก็มีอยู่ในธรรมวินัยนี้เท่านั้น ลัทธิอ่ืนว่างจากสมณะทั้งหลายผู้รู้ทั่วถึง สุภัททะ ถ้าภิกษุเหล่านี้
เป็นอยู่โดยชอบ โลกจะไม่พึงว่างจากพระอรหันต์ทั้งหลาย.” (ที.ม. (ไทย) 10/214/162) 
       ทั้งนี ้ จะสังเกตได้ว่า ในประเทศไทยมีแนวทางในการปฏิบัติภาวนาหลายรูปแบบ
แตกต่างกันไปในแต่ละวัดหรือสำนักปฏิบัติธรรม ในขณะที่พระพุทธเจ้าอุบัติขึ้นได้จากการตรัสรู้
เพียงครั้งเดียว จึงมีนัยว่าพระองค์ปฏิบัติภาวนาเพียงแนวทางเดียว ดังนั้น ถ้าผู้บวชต้องการ



วารสาร มจร สงัคมศาสตรป์รทิรรศน ์Journal of MCU Social Science Review R-337 

 

ปฏิบัติภาวนาอย่างถูกต้องตามที่พระพุทธเจ้าทรงสอนก็ควรหาข้อมูลจากวิปัสสนาจารย์ของวัด
หรือสำนักต่าง ๆ เสียก่อน ว่าท่านสอนให้ปฏิบัติในแนวทางใดและสามารถอธิบายการเกิดขึ้นของ
มรรคมีองค์ 8 ได้หรือไม่ ถ้าวิปัสสนาจารย์ท่านใดไม่สามารถอธิบายวิธีการทำให้มรรค 8 เกิดขึ้น
ได้ ก็อาจเป็นได้ว่าแนวทางปฏิบัตินั้น ๆ ไม่ใช่แนวทางท่ีถูกต้อง ซึ่งถ้าเลือกปฏิบัติตามแนวทางนั้น 
นอกจากจะไม่สามารถทำให้วิปัสสนาญาณก้าวหน้าหรือบรรลุธรรมใด ๆ แล้ว ยังอาจทำให้เกิด
วิปลาสแบบต่าง ๆ หรือมีผลกระทบต่อสุขภาพจิตของผู้ปฏิบัติอีกด้วย  
       ยิ่งไปกว่านั้น พระสุชาติ อภิชาโต (2564) ได้เสนอแนะว่า ผู้ที่ต้องการปฏิบัติเพื่อความ
หลุดพ้นควรแสวงหาพระภิกษุที่ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ เช่น พระภิกษุที่บรรลุโสดาบันขึ้นไป เพื่อที่
ท่านจะสามารถชี้แนะแนวทางปฏิบัติที่ถูกต้องได้ ซึ่งในประเด็นนี้คณะผู้วิจัยเห็นด้วยในหลักการ
เป็นอย่างยิ่ง แต่ในทางปฏิบัติอาจมิใช่เรื่องง่ายที่จะทราบว่าพระภิกษุรูปใดบ้างที่เป็นพระโสดาบัน 
หรือพระอริยบุคคลในระดับที่สูงขึ้นไป โดยเฉพาะในยุคปัจจุบันที่ไม่มีพระพุทธเจ้าเป็นผู้รับรอง 
เนื่องจากบุคคลที่มีระดับจิตต่ำกว่าย่อมไม่สามารถล่วงรู้ระดับจิตของบุคคลที่มีระดับจิตสูงกว่าตน
ได้ ดังนั้น ปุถุชนธรรมดาย่อมมิอาจรู้ได้ว่าบุคคลใดหรือพระภิกษุรูปใดเป็นพระอริยบุคคล ด้วย
เหตุนี้ การเลือกวิปัสสนาจารย์จึงเน้นการพิจารณาท่ีความสามารถในการสอนวิธีการทำให้มรรคมี
องค์ 8 เกิดข้ึนมากกว่าที่จะเน้นเลือกจากความเป็นอริยบุคคล ซึ่งผู้ที่สอนวิธีการทำให้มรรคมีองค์ 
8 เกิดข้ึนได้นั้นอาจไม่จำเป็นต้องบรรลุธรรมเป็นพระอริยบุคคลก็เป็นได้  

4) พระครูภาวนาวิสุทธิคุณ วิ. (ชัชวาล ชินสโภ) (2559) ยังได้เสนอแนะอีกว่า หน่วยงาน
ต่าง ๆ ที่มีหน้าที่กำกับดูแลความประพฤติของพระภิกษุ โดยเฉพาะอย่างยิ่งมหาเถรสมาคมควรมี
นโยบายที่จะพัฒนาพระอุปัชฌาย์ให้มีความรู้ทั้งทางด้านการประพฤติปฏิบัติตนตามพระวินัยและ
การปฏิบัติภาวนา เพื่อเป็นแบบอย่างที่ดีในด้านการปฏิบัติตนในฐานะบรรพชิต ซึ่งสอดคล้องกับ
พุทธสมบัติที่พระพุทธเจ้าทรงเสนอแนะให้ทำในฐานะพระอุปัชฌาย์ ดังที่ชินสภเถระได้แปลและ
เรียบเรียงไว้ดังนี้ “ก็เพราะเหตุนั้นแล พระผู้มีพระภาคเจ้า ผู้ทรงรู้ ผู้ทรงเห็น อย่างมากมายไร้
ขอบเขต เป็นพระอรหันต์ ศีล อันพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ทรงถึงพร้อมด้วยความเชี่ยวชาญแล้ว 
สมาธิ ทรงถึงพร้อมด้วยความเชี่ยวชาญแล้ว ปัญญา ทรงถึงพร้อมด้วยความเชี ่ยวชาญแล้ว  
เหล่านี้คือพระพุทธคุณสมบัติที่เป็นพุทธมรดก ซึ่งพระอุปัชฌาย์จะต้องมอบให้แก่พระภิกษุทุกรูป
ที่เป็นสิทธิวิหาริกของตน เพ่ือจะได้สิทธิในการทำประโยชน์แก่โลก สิทธิวิหาริกทั้งหลายของพระ
อุปัชฌาย์จึงจะได้ชื่อว่าเป็นพุทธชิโนรส โอรสของผู้ชนะกิเลสมารด้วยการตรัสรู้อย่างแท้จริง” 
(ชินสภเถระ, 2562)   
       จากคำกล่าวข้างต้น แสดงให้เห็นว่าพระอุปัชฌาย์ถือเป็นบุคคลสำคัญและมีบทบาท
อย่างมากในการพัฒนาสมณสารูปทั้งภายในและภายนอกของพระภิกษุในความดูแล เพราะเป็นผู้
ถึงพร้อมด้วยศีล สมาธิ และปัญญา และบทบาทที่สำคัญก็คือการเป็นอาจารย์ของพระภิกษุใน
ความดูแล ซึ่งพระอุปัชฌาย์จะคอยถ่ายทอดความรู้ในการปฏิบัติภาวนาและคอยกำกับดูแลความ
ประพฤติของพระภิกษุให้ถูกต้องตามพระธรรมวินัย โดยตัวพระอุปัชฌาย์เองเป็นเสมือน



R-338 ปีที่ 11 ฉบบัที่ 5 กนัยายน – ตลุาคม 2565 Vol. 11 No.5 September - October 2022 

 

แบบอย่างที่ดี เมื่อพระอุปัชฌาย์ขัดเกลาพระภิกษุในความดูแลของตนให้เป็นพระภิกษุที่ถึงพร้อม
ด้วยศีล สมาธิ และปัญญาแล้ว เมื่อถึงวันหนึ่งที่พระภิกษุเหล่านั้นได้เป็นพระอุปัชฌาย์บ้าง พวก
ท่านก็จะได้มีแนวทางที่ถูกต้องในการดูแลพระภิกษุรุ่นต่อ ๆ มาให้ถึงพร้อมด้วยสมณสารูปทั้ง
ภายในและภานนอกต่อไป ซึ่งคณะผู้วิจัยคิดว่าถึงแม้พระอุปัชฌาย์จะยังไม่ใช่ผู้ที่เชี่ยวชาญใน
สมาธิและปัญญา แต่อย่างน้อยก็ควรมีความเชี่ยวชาญในศีลหรือมีสมณสารูปภายนอกที่น่า
เลื่อมใสเพราะการแสดงออกภายนอกเป็นสิ่งที่ประชาชนมักสังเกตเห็นและถูกวิพากษ์วิจารณ์ได้
ง่าย ด้วยเหตุนี้ การส่งเสริมให้สังคมไทยมีพระอุปัชฌาย์ที่มีคุณภาพจึงเป็นเป็นสิ่งสำคัญและ
เร่งด่วนในการปฏิรูปคณะสงฆ์ และเป็นการช่วยให้พระพุทธศาสนาเป็นที่เลื่อมใสศรัทธาของผู้คน
ในสังคมไทยได้อย่างยั่งยืน 

5) พระไพศาล วิสาโล (2559) ได้เสนอแนะว่า พระอุปัชฌาย์และพระภิกษุในวัดควร
แนะนำสั่งสอนพระผู้บวชใหม่เกี ่ยวกับการปฏิบัติภาวนา และการวางตัวที่เหมาะสมในฐานะ
บรรพชิต ซึ่งสอดคล้องกับที่ ชาญณรงค์ บุญหนุน (2559) ได้ให้ความเห็นว่า “นอกจากการ
ตระหนักรู้ในตนเองของพระภิกษุแล้ว การเอาใจใส่ของครู / อาจารย์ ในระบบการเรียนรู้หรือ
การฝึกฝนอบรมให้ปฏิบัติตามหลักพระธรรมวินัยถือเป็นสิ่งสำคัญอีกประการหนึ่ง ซึ่งหากระบบ 
“ครู-ลูกศิษย์” ล่มสลายตั้งแต่ต้น คือ ผู้เป็นครู / อาจารย์ไม่มีความเป็นสมณะ หรือไม่มีสมณ
สารูป ศิษย์ก็จะไม่มีครู / อาจารย์ที่ช่วยฝึกฝน การพัฒนาสมณสารูปซึ่งในพระธรรมวินัยมี
ขั้นตอนอยู่แล้ว (ศีล-สมาธิ-ปัญญา) ก็ไม่อาจเกิดขึ้นได้จริง” ดังนั้น พระอุปัชฌาย์และพระภิกษุ
ทุกรูปในวัดควรเข้ามามีส่วนร่วมในการดูแลและอบรมสั่งสอนพระบวชใหม่เพื่อให้ถึงพร้อมด้วย
สมณสารูป ไม่ว่าพระบวชใหม่เหล่านั้นจะบวชเป็นเวลากี่วันหรือบวชด้วยวัตถุประสงค์ใดก็ตาม 
โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ควรสร้างความตระหนักรู้ในตนเองว่าตอนนี้ตนเองเป็นพระภิกษุแล้ว มิใช่
ฆราวาสดังแต่ก่อน เมื่อบวชเข้ามาแล้วก็ควรพัฒนาตนเองให้มีสมณสารูปที่งดงามและเป็นที่
เลื่อมใสของผู้พบเห็น อีกทั้ง ไม่ควรกระทำสิ่งใด ๆ ให้วงการสงฆ์โดยรวมได้รับผลกระทบในเชิง
ลบ และการสอนที่ดีที่สุดก็คือ การประพฤติปฏิบัติตนเป็นแบบอย่างที่ดีแก่พระบวชใหม่ในทุก
ด้าน  

6) พระไพศาล วิสาโล (2559) ยังเสนอแนะอีกว่า บุคคลที่จะอุปสมบทควรเลือกวัดที่จะ
จำพรรษาที่มีความพร้อมในด้านบุคลากรที่สามารถช่วยชี้แนะการปฏิบัติภาวนาได้ มิใช่วัดที่เน้น
การจำหน่ายวัตถุมงคลหรือประกอบพิธีกรรมทางไสยศาสตร์ ซึ ่งคณะผู้วิจัยสังเกตเห็นว่าใน
ประเทศไทยมีวัดจำนวนมากที่มีการจำหน่ายวัตถุมงคล เช่น พระเครื่อง และเครื่องรางของขลัง
ต่าง ๆ และมีวัดจำนวนไม่น้อยเลยที่มีการให้บริการด้านไสยศาสตร์แก่ญาติโยมด้วย เช่น การทำ
เสน่ห์ และการสะเดาะเคราะห์ต่อชะตาในรูปแบบต่าง เป็นต้น ถึงแม้การมีสิ่งต่าง ๆ เหล่านี้จะ
เป็นแรงดึงดูดที่ทำให้ผู้คนเข้าวัดและทำบุญกันมากขึ้น อีกทั้งยังทำให้วัดมีรายได้มากขึ้น แต่
พระภิกษุภายในวัดเหล่านั้นก็อาจหมดเวลาในแต่ละวันไปกับกิจกรรมต่าง ๆ ดังกล่าวจนทำให้ไม่
ม ี เวลามากพอที ่จะปฏิบ ัต ิสมณธรรมต ่าง ๆ อ ันเป ็นก ิจท ี ่พ ึงทำในฐานะพระภิกษ ุใน



วารสาร มจร สงัคมศาสตรป์รทิรรศน ์Journal of MCU Social Science Review R-339 

 

พระพุทธศาสนา เช่น การปฏิบัติภาวนา และการอบรมสั่งสอนพระบวชใหม่ เป็นต้น ดังนั้น ถ้าผู้
ที่มีความประสงค์จะบวชและจำพรรษาในวัดดังกล่าวอาจไม่มีโอกาสได้เรียนรู้ พระธรรมคำสอน
ของพระพุทธเจ้า หรือไม่มีโอกาสได้ขัดเกลากิเลสของตนเองอย่างที่ควรจะเป็นในฐานะพระภิกษุ 
นั่นเอง 

7) สมภาร พรมทา(2559) และ ชาญณรงค์ บุญหนุน (2559) ยังเสนอแนะเพิ่มเติมว่า 
ผู้นำคณะสงฆ์ระดับต่าง ๆ รวมถึงมหาเถรสมาคม ควรให้ความสนใจเรื่องการพัฒนาสมณสารูป
ของพระภิกษุ และกระทำตนให้เป็นแบบอย่างที่ดี ถ้าชุมชนสงฆ์โดยรวมมีสมณสารูปก็จะเป็น
สภาพแวดล้อมที่เอ้ือให้พระภิกษุที่ยังไม่มีสมณสารูปเข้าถึงการมีสมณสารูปได้ ซึ่งจากการติดตาม
ข่าวสารบ้านเมืองจะพบว่า ผู้นำคณะสงฆ์ในระดับต่าง ๆ จำนวนหนึ่งมีการกระทำผิดศีลจนถึงขั้น
ปาราชิก บ้างก็มีการสะสมลาภสักการะที่หรูหราราคาแพง บ้างก็มีการวิ่งเต้นเพื่อซื้อตำแหน่งใน
ระดับที่สูงขึ้น เป็นต้น ซึ่งไม่เป็นแบบอย่างที่ดีของพระภิกษุโดยทั่วไป อีกทั้งยังไม่เป็นไปเพื่อการ
ลดละกิเลสในใจของตนอย่างที่ควรจะเป็น ดังนั้น คณะผู้วิจัยจึงเห็นว่าถ้าจะต้องมีก ารปฏิรูป
วงการสงฆ์อย่างเป็นรูปธรรมน่าจะเริ่มต้นที่ผู้นำคณะสงฆ์ในระดับต่าง ๆ และมหาเถรสมาคม 
เพราะเป็นบุคคลที่เป็นที่รู้จักและเป็นที่สนใจของสื่อมวลชนและประชาชนโดยทั่วไป 

2. พุทธศาสนิกชน 
พุทธศาสนิกชน ถือเป็นสาเหตุหลักอีกประการหนึ่งที่ทำให้พระภิกษุไม่มีสมณสารูป ซึ่ง

สามารถแบ่งได้ออกเป็น 3 สาเหตุ ได้แก่ 
     2.1 พุทธศาสนิกชนจำนวนมากขาดความรู ้และความใส่ใจเกี ่ยวกับพระวินัยของ
พระภิกษุ 

พระไพศาล วิสาโล (2559) เห็นว่าเมื่อพุทธศาสนิกชนจำนวนมากขาดความรู้และความ
ใส่ใจเกี ่ยวกับพระวินัยของพระภิกษุ จึงนำมาซึ ่งการปฏิบัติต่อพระภิกษุอย่างไม่เหมาะสม 
ตัวอย่างเช่น การสั่งอาหารประเภทชาบูชาบูที่ยังไม่ได้ปรุงสุกมาถวายแด่พระภิกษุโดยขาดความรู้
ว่าพระภิกษุไม่ควรรับถวายอาหารที่เป็นเนื้อสดและไม่ควรปรุงอาหาร หรือการซื้อรถหรูหราราคา
แพงถวายแด่พระภิกษุ โดยไม่พิจารณาว่าแก่นสารสำคัญของการมีรถ คือ เพื่อใช้อำนวยความ
สะดวกในการเดินทางเท่านั้น จึงเป็นปัจจัยที่เอื้อให้พระภิกษุเกิดความหลงใหลในวัตถุและความ
สะดวกสบายมากยิ่งขึ ้น เป็นต้น ท่านผู้เชี่ยวชาญหลายท่านยังเห็นว่าแม้แต่โทรศัพท์มือถือที่
สามารถดูหนังฟังเพลงและเล่นเกมได้ ญาติโยมก็ไม่ควรถวายแด่พระภิกษุ เพราะสิ่งเหล่านี้อาจ
เป็นปัจจัยที่เอื้อให้พระภิกษุเข้าไปใช้บริการได้โดยง่าย และการเพลิดเพลินอยู่กับสื่อออนไลน์ต่าง 
ๆ เหล่านี้อาจทำให้พระภิกษุเสียเวลาในการปฏิบัติสมณธรรมเพื่อขัดเกลากิเลสของตน 

นอกจากนี้ พระไพศาล วิสาโล (2559) ยังมีความเห็นว่า ผลของการขาดความรู้ดังกล่าว 
ทำให้ญาติโยมไม่เข้าใจว่าพระภิกษุที่ดีควรเป็นอย่างไร? ด้วยเหตุนี้ จึงไม่น่าแปลกใจที่ประชาชน
จำนวนมากมักเคารพนับถือพระภิกษุโดยพิจารณาจากสมณศักดิ์หรือตำแหน่งของพระภิกษุรูป
นั้น ๆ เป็นสำคัญ ถ้าพระภิกษุรูปใดมีสมณศักดิ์หรือตำแหน่งสูงก็ถือว่าเป็นพระภิกษุที่ดี บ้างก็



R-340 ปีที่ 11 ฉบบัที่ 5 กนัยายน – ตลุาคม 2565 Vol. 11 No.5 September - October 2022 

 

พิจารณาพระภิกษุว่าดีจากการมีโลกียอภิญญา หรือการมีคาถาอาคมรูปแบบต่าง ๆ รวมถึง
ความสามารถในการปลุกเสกวัตถุมงคลหรือบอกใบ้ให้หวย เป็นต้น   

2.2 พุทธศาสนิกชนมักเพิกเฉยเมื่อพบเห็นการกระทำผิดพระวินัยของพระภิกษุ 
พระไพศาล วิสาโล (2559) เห็นว่าญาติโยมส่วนใหญ่ไม่ค่อยกล้าตักเตือนพระภิกษุ บ้าง

ก็ปล่อยปละละเลยเมื่อเห็นท่านเหล่านั้นกระทำผิดพระวินัย คณะผู้วิจัยคิดว่าสาเหตุหนึ่งที่ทำให้
ญาติโยมไม่กล้าทักท้วงหรือตักเตือนพระภิกษุอาจเป็นเพราะพุทธศาสนิกชนส่วนใหญ่ไม่ค่อยมี
ความรู้เกี่ยวกับพระวินัยดังที่กล่าวแล้วข้างต้น และอีกสาเหตุหนึ่ง คือ การกระทำที่ผิดพระวินัย
ของพระภิกษุหลายอย่างเอื้อประโยชน์ให้แก่ตัวญาติโยมเอง ถึงแม้ว่าญาติโยมบางคนหรือบาง
กลุ่มจะรู้ว่าสิ่งที่พระภิกษุกระทำดังกล่าวไม่ถูกต้องตามพระวินัย แต่ญาติโยมก็จะไม่ทักท้วงหรือ
ตักเตือน เช่น การบอกใบ้ให้หวย เป็นต้น ยิ่งไปกว่านั้น ถ้าพระภิกษุรูปใดสามารถบอกใบ้ให้หวย
ได้แม่น ญาติโยมจะยิ่งให้ความเคารพนับถือ และนำลาภสักการะต่าง ๆ มาถวาย แทนที่จะ
ดำเนินการตักเตือนหรือทำสิ่งใดสิ่งหนึ่งให้พระภิกษุเหล่านั้นเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมให้เหมาะสม
กับการเป็นผู้อยู่ในเพศบรรพชิตมากขึ้น คณะผู้วิจัยคิดว่าสาเหตุหนึ่งอาจเกิดจากการที่สังคมไทย
มีประชาชนที่มีฐานะจนจำนวนมาก ประกอบกับสภาพเศรษฐกิจที่ตกต่ำของประเทศจึงทำให้
ประชาชนต้องพยายามดิ้นรนเลี้ยงปากเลี้ยงท้องด้วยการเล่นการพนันหรือเสี่ยงโชคในรูปแบบ
ต่าง ๆ และวัดก็เป็นที่พ่ึงในเรื่องดังกล่าวได้  

นอกจากนี้ ผู้คนไม่ใช่เพียงแค่มาวัดเพื่อขอหวยจากพระภิกษุเท่านั้น หลาย ๆ วัดยังสร้าง
รูปเคารพของเทพเจ้าศาสนาอื่น ๆ หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่าง ๆ ไว้เพื่อให้ประชาชนมาบนบานศาล
กล่าว หรือขอโชคขอลาภกันอย่างแพร่หลาย ยิ่งไปกว่านั้น บางวัดยังมีบริการทางด้านไสยศาสตร์
และศาสตร์แขนงต่าง ๆ ทีผิดต่อพระวินัยอีกด้วย ไม่ว่าจะเป็นการสะเดาะเคราะห์ต่อชะตา ทำ
เสน่ห์ ดูดวง และให้ฤกษ์งามยามดีในการประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ เป็นต้น ซึ่งสิ่งเหล่านี้ล้ วนแต่
ไม่ใช่กิจของพระภิกษุที่พึงกระทำและขัดต่อพระวินัย แต่พุทธศาสนิกชนจำนวนมากต่างก็ยอมรับ
นับถือกันอย่างแพร่หลาย ทั้งที่พระพุทธเจ้าได้ทรงให้แนวทางในการดำเนินชีวิตให้ประสบ
ความสำเร็จและมีความสุขไว้อย่างมากมายแล้ว เช่น หลักอิทธิบาท 4 ซึ่งเป็นคุณธรรมแห่ง
ความสำเร็จ และหลักปธาน 4 หรือที่รู้จักกันในชื่อ “หัวใจเศรษฐี” ซึ่งเป็นหลักธรรมอันนำมาซึ่ง
ความร่ำรวย ไม่เป็นหนี้เป็นสิน เป็นต้น หรือถ้าบุคคลใดต้องการมีเสน่ห์ มีคนรักใคร่ ก็ควรปฏิบัติ
ตามหลักพรหมวิหาร 4 และสังคหวัตถุ 4 ซึ่งพระภิกษุน่าจะเป็นที่พ่ึงของประชาชน โดยการสอน
หลักธรรมเหล่านี้แก่ญาติโยมเพ่ือนำไปปฏิบัติแทนที่จะทำพิธีกรรมทางไสยศาสตร์ต่าง ๆ ให้อย่าง
ที่เป็นอยู่ทุกวันนี้ 

ถึงแม้พระภิกษุเหล่านั้นจะให้เหตุผลว่าการกระทำผิดพระวินัยดังกล่าวเป็นอุบายในการ
ทำให้พุทธศาสนิกชนได้มีโอกาสเข้าวัดและทำบุญ ส่วนทางวัดและตัวพระภิกษุเองก็ได้ประโยชน์
ในเรื่องของลาภสักการะและความศรัทธาเลื่อมใสจากประชาชน ซึ่งจะเห็นได้ว่าการที่พระภิกษุ
เป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจของประชาชนนั้นเปลี่ยนไปจากสมัยพุทธกาลเป็นอย่างมาก เนื่องจากใน



วารสาร มจร สงัคมศาสตรป์รทิรรศน ์Journal of MCU Social Science Review R-341 

 

สมัยพุทธกาลพระภิกษุเป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจของประชาชนเพราะเป็นผู้ชี้แนะแนวทางในการดับ
ทุกข์หรือกำจัดกิเลสให้แก่ประชาชน แต่ในสมัยปัจจุบันพระภิกษุกลับเป็นผู ้ที ่ส่งเสริมให้
ประชาชนพอกพูนกิเลสและดำเนินชีวิตออกห่างจากความดีงามมากขึ้น เช่น การเล่นการพนัน 
และสวดอ้อนวอนขอสิ่งต่าง ๆ จากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ แทนที่จะหันมาศึกษาพระธรรมคำสอนและ
ปฏิบัติธรรมเพื่อลดละกิเลสในใจของตน  

2.3 พุทธศาสนิกชนแต่ละกลุ่มมักอุปถัมภ์พระภิกษุที่ถือว่าเป็นพวกของตนโดยไม่สนใจ
สมณสารูปของพระภิกษุเหล่านั้น 

สมภาร พรมทาเล็งเห็นว่า “ปัญหาของพระภิกษุไทยเวลานี้ส่วนหนึ่ง คือ ชาวบ้านหรือ
มวลชนแต่ละกลุ่มมักอุปถัมภ์พระภิกษุที่ถือว่าเป็นพวกของตน โดยไม่สนใจสมณสารูปของ
พระภิกษุเหล่านั้น ทำให้พระภิกษุเองยิ่งไม่สำรวมระวังในการแสดงออกของตนเท่าที่ควร เพราะ
เชื่อมั่นว่าถึงอย่างไรตนก็มีมวลชนดังกล่าวอุปถัมภ์อยู่แล้ว” ดังจะเห็นจากข่าวสารในยุคปัจจุบัน 
เมื่อพระภิกษุกระทำผิดพระวินัย มวลชนที่ศรัทธาต่อพระภิกษุรูปนั้นจะออกมาปกป้องหรือกดดัน
มิให้เกิดกระบวนการตรวจสอบต่าง ๆ ดังนั้น นอกจากประชาชนจะไม่ร่วมกันเป็นหูเป็นตาและ
ตรวจสอบพฤติกรรมของพระภิกษุแล้ว ยังทำให้พระภิกษุกล้าจะกระทำผิดมากขึ้น และเป็น
แบบอย่างให้พระภิกษุรูปอื่น ๆ กระทำตามได้โดยง่าย คณะผู้วิจัยสันนิษฐานว่าสาเหตุอาจเกิด
จากการที่มวลชนไม่มีความรู้เกี่ยวกับพระวินัย ประกอบกับการกระทำผิดของพระภิกษุอาจจะ
เอื้อประโยชน์บางประการให้แก่มวลชนเหล่านั้นดังที่กล่าวแล้วข้างต้น นอกจากนี้ ปรากฏการณ์
ดังกล่าวยังทำให้เห็นอีกว่าสำหรับผู้คนจำนวนหนึ่งในสังคมไทยมักใช้ความศรัทธานำปัญญาใน
การเลือกเคารพนับถือพระภิกษุ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ถ้าพระภิกษุรูปนั้นมีอภิญญาหรือสามารถ
แสดงอิทธิปาฏิหาริย์ได้ เช่น การระลึกชาติได้ หรือมีหูทิพย์ตาทิพย์ เป็นต้น ประชาชนก็จะพากัน
นับถือเสมือนประหนึ่งว่าพระภิกษุรูปนั้นเป็นพระอรหันต์หรือเป็นผู้ที่บรรลุธรรมระดับใดระดับ
หนึ่งแล้ว โดยอาจไม่ทราบเลยว่าการแสดงอิทธิฤทธิ์ต่าง ๆ เหล่านั้น ไม่ได้เกี่ยวข้องกับการบรรลุ
ธรรมแต่อย่างใด แต่เป็นเพียงพลังจิตที่ปุถุชนก็สามารถจะมีได้ถ้าได้ผ่านการฝึกสมาธิบางรูปแบบ 
เช่น การเพ่งกสิณ เป็นต้น ด้วยเหตุนี้ จึงอาจกล่าวได้ว่าประชาชนจำนวนไม่น้อยเลยในประเทศ
ไทย โดยเฉพาะอย่างยิ่งพุทธศาสนิกชนยังขาดความรู้ความเข้าใจในศาสนาที่ตนนับถืออย่าง
แท้จริง        

แนวทางการพัฒนา 
1) ผู้เชี่ยวชาญด้านพุทธศาสนาทุกท่านต่างเห็นว่า พุทธศาสนิกชนควรศึกษาหาความรู้

เกี่ยวกับพระวินัยของพระภิกษุ เพ่ือจะได้ปฏิบัติตนอย่างถูกต้องเหมาะสม และสามารถพิจารณา
การกระทำของพระภิกษุว่าเหมาะสมหรือไม่ ทั้งนี้ คณะผู้วิจัยเห็นว่าถ้าบุคคลพบว่าพระภิกษุ
กระทำผิดวินัยก็ควรดำเนินการตักเตือนด้วยความสุภาพและปรารถนาดี หรืออาจใช้วิธีการ
รายงานพระผู้ใหญ่ภายในวัดหรือพระสังฆาธิการระดับต่าง ๆ เพื่อให้ช่ วยตักเตือนกันต่อไป ซึ่ง
เป็นแนวทางที่เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุได้มากกว่าการที่นำคลิปหรือ



R-342 ปีที่ 11 ฉบบัที่ 5 กนัยายน – ตลุาคม 2565 Vol. 11 No.5 September - October 2022 

 

ภาพที่พระภิกษุกระทำผิดไปประจานลงสื่อสังคมต่าง ๆ อย่างที่มักจะทำกันในปัจจุบัน ซึ่งทำให้
ผู้คนที่มาดูโพสต์มีการตำหนิหรือด่าทอพระภิกษุด้วยคำพูดหยาบคายอย่างที่ เห็นกันอยู่ทั ่วไป 
ถึงแม้เรื่องราวในโพสต์เหล่านั้นจะเป็นเรื่องจริงก็ตาม แต่ผู้ที่ตำหนิติเตียนส่วนใหญ่มิได้ติเพื่อก่อ 
หากแต่ติเตียนด้วยความรู้สึกโกรธแค้นชิงชังหรือมุ่งร้ายซึ่งเป็นกิเลสในใจของผู้ติเตียนเอง จึงทำ
ให้ผู้ติเตียนมีบาปเกิดข้ึน 

นอกจากนี้ บุญรอด บุญเกิด(2559) ยังกล่าวเสริมอีกว่า บางครั้งพระภิกษุมิได้กระทำผิด
พระวินัยแต่อย่างไร แต่ประชาชนบางกลุ่มเกิดความเข้าใจผิดจึงพากันตำหนิติเตียนก็มี ซึ่งสาเหตุ
หลักก็มักเกิดจากความไม่รู้เกี่ยวกับพระวินัยอย่างถ่องแท้ ซึ่งในกรณีนี้ประชาชนกลุ่มดังกล่าวไม่
เพียงแต่ตำหนิพระภิกษุ หากแต่ยังเป็นการใส่ร้ายป้ายสีพวกท่านด้วย ยิ่งเป็นการทำให้ตัว
ประชาชนเองมีบาปเกิดขึ้นมากกว่าปกติ ดังนั้น ถึงแม้ว่าการที่ประชาชนให้ความสนใจต่อความ
ประพฤติของพระภิกษุจะถือว่าเป็นสิ่งที่ดี แต่ก็ควรเลือกวิธีการที่สร้างสรรค์ในการตักเตือนเพ่ือ
ไม่ให้เกิดบาปโทษแก่ตนเอง และทำให้เกิดการปรับปรุงพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุอย่าง
แท้จริง 

พระไพศาล วิสาโล (2559) พุทธศาสนิกชนไม่ควรปรนเปรอพระภิกษุด้วยวัตถุสิ่งของที่
เกินความจำเป็น อาทิเช่น เครื่องประดับตกแต่งท่ีพัก และข้าวของเครื่องใช้หรูหราราคาแพง เป็น
ต้น ทั้งนี้ เพราะพระภิกษุเป็นผู้ที ่กำลังฝึกตนให้พ้นจากกิเลสเครื่องเศร้าหมองจึงควรมีความ
เป็นอยู่อย่างเรียบง่ายและสันโดษ ดังนั้น การถวายข้าวของที่เกินจำเป็นดังกล่าวอาจไม่เป็นผลดี
ต่อการฝึกฝนตนเองเพื่อให้หลุดพ้นจากกิเลสต่าง ๆ อันเป็นสาเหตุแห่งทุกข์ อีกทั้ง ยังอาจเป็น
เหตุให้พระภิกษุเกิดการพอกพูนกิเลสให้มากขึ้นด้วย เช่น ยึดติดกับความสุขสบาย หรือเกิด
ความรู้สึกหวงหรือเป็นห่วงสิ่งของเหล่านั้น เป็นต้น  ส่วนสิ่งที่ควรถวายแด่พระภิกษุก็คือ สิ่งที่
จำเป็นต่อการดำรงชีวิต อันได้แก่ อาหาร น้ำ และยารักษาโรค เป็นต้น  

2) พระไพศาล วิสาโล (2559) ยังกล่าวอีกว่า พุทธศาสนิกชนควรสนับสนุนพระภิกษุใน
ด้านการปฏิบัติภาวนาและศึกษาพระปริยัติธรรมมากยิ่งขึ้น ในประเด็นนี้ คณะผู้วิจัยเห็นว่า อย่าง
น้อยประชาชนควรสนับสนุนให้พระภิกษุมีเวลาในการปฏิบัติสมณธรรมต่าง ๆ อย่างเต็มที่ แทนที่
จะรบกวนให้พระภิกษุมาคอยบอกเลขหวย ดูดวง หรือประกอบพิธีทางไสยศาสตร์ต่าง ๆ ให้ ซึ่ง
สิ ่งเหล่านี้ล้วนแต่เป็นสิ่งที่ผิดพระวินัยทั้งสิ ้น นอกจากนี้ ประชาชนยังควรถวายสิ่งที่เอื ้อให้
พระภิกษุได้ปฏิบัต ิภาวนาหรือเร ียนพระปริย ัต ิธรรมได้สะดวกมากขึ ้น อาทิเช ่น ถวาย
ทุนการศึกษา อุปกรณ์การเรียน ตลอดจนพระไตรปิฎกและเอกสารทางพุทธศาสนาต่าง ๆ เป็น
ต้น  

3) สมภาร พรมทา เสนอแนะว่า พุทธศาสนิกชนควรให้ความเคารพนับถือพระภิกษุโดย
พิจารณาที่สมณสารูปของท่านเป็นสำคัญ ซึ่งอาจกระทำได้โดยการรณรงค์หรือให้ความรู้แก่
ประชาชนผ่านสื่อต่าง ๆ ว่าประชาชนอย่านับถือพระภิกษุที่ตนยึดว่าเป็นพวกของตนเท่านั้น แต่
ควรพิจารณาความประพฤติของพระภิกษุเหล่านั้นด้วย โดยอาจให้ความรู้เกี ่ยวกับพระวินัย



วารสาร มจร สงัคมศาสตรป์รทิรรศน ์Journal of MCU Social Science Review R-343 

 

เพื่อให้พระชาชนทราบว่าพระภิกษุที่ดีควรมีลักษณะอย่างไรบ้าง ซึ่งคณะผู้วิจัยเห็นด้วยอย่างยิ่ง
เพราะประชาชนบางกลุ่มในสังคมไทยจะได้เลิกลุ่มหลงพระภิกษุท่ีประพฤติตนผิดพระวินัย อีกทั้ง
ยังทำให้ประชาชนโดยทั่วไปมีสติและปัญญาในการเลือกนับถือพระภิกษุมากขึ้น สำหรับผู้ที่มี
หน้าที่ตรวจสอบข้อเท็จจริงและลงโทษพระภิกษุที่กระทำผิดก็จะสามารถทำหน้าที่ของตนด้วย
ความสะดวกมากขึ ้น ส่วนพระภิกษุในสังฆมณฑลก็จะแยกแยะได้ว่าพระภิกษุรูปใดถือเป็น
แบบอย่างทั ้งที ่ดีและรูปใดถือเป็นแบบอย่างที ่ไม่ดี อันจะนำมาซึ ่งการสำรวมระวังในการ
แสดงออกของตนมากยิ่งขึ้น    

อย่างไรก็ตาม คณะผู้วิจัย ยังเห็นอีกว่า นอกจากประชาชนจะควรศึกษาพระวินัยของ
พระภิกษุแล้ว ประชาชนยังควรจะมีความรู ้เกี ่ยวกับหลักธรรมต่าง ๆ ของศาสนาพุทธด้วย 
เพื่อที่จะได้นำหลักธรรมเหล่านั้นมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิต และพัฒนาคุณภาพจิตใจของ
ตน ตัวอย่างเช่น ถ้าบุคคลต้องการประสบความสำเร็จในด้านการเรียน เขาก็อาจจะนำหลักธรรม
อิทธิบาท 4 มาใช้ในการเรียน แทนที่จะไปพึ่งพาการบนบานศาลกล่าวหรือสวดอ้อนวอนสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ หรืออีกตัวอย่างหนึ่ง ถ้าบุคคลต้องการให้ตนเองมีเสน่ห์ มีคนเมตตารักใคร่ ก็ควรนำ
หลักธรรมพรหมวิหาร 4 และสังคหวัตถุ 4 มาใช้ในการดำเนินชีวิต จะได้ไม่ต้องไปพึ ่งพา
เครื่องรางของขลัง หรือการทำเสน่ห์ด้วยพิธีกรรมทางไสยศาสตร์ต่าง ๆ เป็นต้น ซึ่งกล่าวอีกอย่าง
หนึ่งว่า การศึกษาหลักธรรมทางพุทธศาสนาจะสามารถทำให้บุคคลสามารถพึ่งพาตนเองได้ อีก
ทั้งยังสามารถนำความรู้เหล่านี้ไปถ่ายทอดให้แก่ลูกหลาน หรือบุคคลอื่นให้นำไปประพฤติปฏิบัติ
ได้อีกด้วย 

3. การศึกษาของพระภิกษุ 
      3.1 สำหรับสาเหตุอันเกิดจากการศึกษาของพระภิกษุนั้น สามารถแบ่งได้ออกเป็น  2 
สาเหตุ ได้แก่ พระภิกษุในชนบทไม่ค่อยได้รับการศึกษาเล่าเรียนพระธรรมวินัย 
  พระราชปริยัติวิมล (สายัณห์ ปญฺญาวชิโร) (2559) ได้กล่าวว่า สาเหตุที่ทำให้พระภิกษุ
จำนวนหนึ่งไม่สามารถเข้าถึงสมณสารูปได้ เนื่องจาก ไม่ได้รับการศึกษาเล่าเรียนพระธรรมวินัย 
โดยเฉพาะพระภิกษุที่อยู่ตามชนบทห่างไกล หาครูผู้สอนได้ยาก เมื่อพระภิกษุขาดการศึกษา
ดังกล่าว จึงทำให้พระภิกษุเหล่านั้นขาดการสำรวม ไม่มีความละอายต่อบาปอกุศล อันเกิดขึ้นกับ
ตัวพระภิกษุเอง และพระพุทธศาสนาโดยส่วนรวม ซึ่งสอดคล้องกับที่พระครูภาวนาวิสุทธิคุณ วิ. 
(ชัชวาล ชินสโภ) (2559) ได้กล่าวไว้ตอนหนึ่งว่า พระภิกษุที่บวชเข้ามาในพุทธศาสนาแต่เดิมก็คือ 
“ลูกชาวบ้าน” จึงยังไม่ค่อยมีความรู้เกี่ยวพระธรรมวินัยมากนัก ถ้าไม่ มีการอบรมสั่งสอนจาก
พระภิกษุภายในวัดหรือพระอุปัชฌาย์ย่อมทำให้เกิดการกระทำผิดพระวินัยได้โดยง่าย  
      3.2 พระภิกษุใส่ใจใคร่รู้ในวิชาความรู้ทางโลกมากเกินไป จนไม่สนใจการปฏิบัติภาวนา 

บรรจบ บรรณรุจิ (2559) เห็นว่า พระภิกษุจำนวนมากที่เมื ่อเข้ามารับการศึกษาใน
วิชาการทางโลกแล้ว มักไม่เอาใจใส่ในการปฏิบัติภาวนาเท่าที่ควร ถึงแม้ว่าการมีความรู้ทางโลก
จะเป็นผลดีแก่ตัวพระภิกษุเองในด้านการรู้เท่าทันกระแสความเป็นไปของโลก และเป็นประโยชน์



R-344 ปีที่ 11 ฉบบัที่ 5 กนัยายน – ตลุาคม 2565 Vol. 11 No.5 September - October 2022 

 

ต่อการสอนธรรมะให้แก่ประชาชน แต่ก็ไม่ควรละทิ้งการศึกษาพระปริยัติธรรมและการปฏิบัติ
ภาวนาเพ่ือพัฒนาคุณภาพจิตใจของตนเองด้วย ซึ่งคณะผู้วิจัยสังเกตเห็นว่าในประเทศไทยยุค
ปัจจุบันสถาบันการศึกษาต่าง ๆ เปิดโอกาสให้พระภิกษุเข้ามาเรียนร่วมกันกับฆราวาสในทุก
สาขาวิชา ประกอบกับพระภิกษุจำนวนหนึ่งมีวัตถุประสงค์ในการบวชเพื่อความสะดวกต่อ
การศึกษาเล่าเรียนและมีเป้าหมายชีวิตที่จะลาสิกขาหลังจากจบการศึกษา และออกมาใช้ชีวิต
เช่นเดียวกับคฤหัสถ์โดยทั่วไป เป็นเหตุให้พระภิกษุเหล่านี้สนใจวิชาการต่าง ๆ ที่จะนำมา
ประกอบอาชีพในอนาคต ด้วยเหตุนี้ เวลาที่จะให้แก่การปฏิบัติภาวนาจึงลดน้อยลงไป หรือบาง
รูปอาจมิได้สนใจเรื่องการปฏิบัติภาวนามาแต่แรกแล้วเพราะมิได้มีเป้าหมายเพื่อแสวงหาทางพ้น
ทุกข์อย่างพระภิกษุในสมัยพุทธกาล 
   แนวทางการพัฒนา 

1) พระราชปริยัติวิมล (สายัณห์ ปญฺญาวชิโร) (2559) ผู้บริหารพระสังฆาธิการทุกระดับ
ควรเข้ามาจัดการศึกษาแก่พระภิกษุในชนบทให้ทั่วถึง ทั้งนี้ จากการติดตามข่าวสารประจำวัน 
คณะผู้วิจัยสังเกตเห็นว่าถึงแม้ว่าพระภิกษุในเมืองใหญ่ซึ่งอยู่ท่ามกลางสิ่งยั่วยุทางสังคมมากกว่า
พระภิกษุตามชนบท แต่ก็มีการกระทำผิดพระวินัยไม่ต่างกัน ดังนั้น ถ้ามีการให้การศึกษา
เกี่ยวกับพระธรรมวินัยพระภิกษุอาจมีความรู้มากขึ้นว่าสิ่งใดควรกระทำหรือสิ่งใดไม่ควรกระทำ 
และพยายามประพฤติปฏิบัติตนให้เป็นไปตามพระวินัยมากยิ ่งขึ ้น ซึ ่งในประเทศไทยเรา 
คณะผู้วิจัยเคยทราบมาว่ามีหลายวัดที่มีธรรมเนียมปฏิบัติที่เอ้ือให้ผู้ที่ประสงค์จะอุปสมบทเข้ามา
เรียนรู้พระธรรมวินัยและวิถีชีวิตการเป็นพระภิกษุ โดยให้ผู้ที่จะอุปสมบทนุ่งขาวห่มขาวแล้วเข้า
มาอยู่ที่วัดเป็นเวลา 1-2 สัปดาห์ก่อนถึงวันอุปสมบท โดยมีพระพ่ีเลี้ยงคอยดูแลและอบรมสั่งสอน
เรื ่องข้อวัตรปฏิบัติในการอยู ่ที ่ว ัด ตลอดจนพระวินัยและธรรมเนียมปฏิบัติต่าง ๆ ซึ ่งเป็น
ประโยชน์ในการปรับตัวของพระภิกษุเมื่อเข้าสู่สถานภาพและบทบาทใหม่ในฐานะบรรพชิต  

นอกจากนี้ พระครูภาวนาวิสุทธิคุณ วิ. (ชัชวาล ชินสโภ) (2559) ยังเสริมอีกว่า ควรสร้าง
พระอุปัชฌาย์ที่มีสมณสารูปแทรกซึมอยู่ในชุมชนสงฆ์ทั่วประเทศเพ่ือเป็นแบบอย่างที่ดีแก่
พระภิกษุรูปอื่น ๆ ซึ่งคณะผู้วิจัยเห็นด้วยอย่างยิ่งเนื่องจากการมีตัวอย่างที่ดีน่าจะเป็นการส่งเสริม
ให้พระภิกษุทั ้งหลายมีแนวทางในการประพฤติปฏิบัติตนที่ชัดเจนยิ ่งขึ ้น อีกทั ้ง การมีพระ
อุปัชฌาย์ที่มีสมณสารูปอยู่ภายในวัดยังเป็นที่ปรึกษาในด้านการปฏิบัติภาวนาให้แก่พระภิกษุได้
อีกด้วย ถึงแม้พระอุปัชฌาย์จำนวนหนึ่งอาจมิใช่ผู้เชี่ยวชาญในการปฏิบัติภาวนาหรือยังมิได้บรรลุ
ธรรมในระดับใดเลยก็ควรเป็นผู้แนะนำสถานที่ปฏิบัติภาวนาที่มีผู้เชี่ยวชาญหรือวิปัสสนาจารย์
พำนักอยู่ให้แก่พระภิกษุในความดูแลของตนได้  

2) บรรจบ บรรณรุจิ (2559) เสนอแนะว่า ควรส่งเสริมให้พระภิกษุได้ศึกษาทั้งวิชา
ความรู้ทางโลก พระปริยัติธรรม และการปฏิบัติภาวนาควบคู่กันไป ซึ่งคณะผู้วิจัยเห็นด้วยมาก
เนื่องจาก ถึงแม้พระภิกษุจะออกบวชเพื่อศึกษาเล่าเรียน แต่พระภิกษุก็ควรรักษาทั้งบทบาท
ความเป็นบรรพชิต และบทบาทการเป็นผู้เรียนไปพร้อม ๆ กัน ถึงแม้ว่าพระภิกษุยังไม่สามารถ



วารสาร มจร สงัคมศาสตรป์รทิรรศน ์Journal of MCU Social Science Review R-345 

 

ทุ่มเทเวลาให้กับการปฏิบัติภาวนาได้เพราะยังต้องมีภาระเกี่ยวกับการเรียนอยู่ แต่อย่างน้อย
พระภิกษุก็ควรเป็นผู้เชี่ยวชาญในศีลดังที่พระพุทธเจ้าได้ทรงตรัสสอนในเรื่องพุทธสมบัติดังกล่าว
ข้างต้น เพราะการแสดงออกทางกายและวาจาย่อมเป็นสิ่งที่ประชาชนสังเกตได้ง่าย ดังนั้น ถ้า
พระภิกษุมีการแสดงออกภายนอกไม่ถูกต้องดีงาม ก็จะเป็นเหตุให้พระภิกษุเหล่านั ้นถูก
วิพากษ์วิจารณ์จากประชาชนได้ง่าย 

4. สภาพแวดล้อมทางเทคโนโลยี 
  พระราชปริยัติวิมล (สายัณห์ ปญฺญาวชิโร) (2559) ได้กล่าวว่า เทคโนโลยีการสื่อสาร
รูปแบบต่าง ๆ เข้ามาเป็นส่วนหนึ่งในชีวิตของพระภิกษุมากเกินไป  เพราะสังคมโลกปัจจุบันนี้ 
เป็นโลกแห่งข้อมูลข่าวสาร เทคโนโลยีสมัยใหม่นี้ เป็นโลกที่ไร้พรมแดน สิ่งเหล่านี้เข้ามามีอิทธิพล
เหนือชีวิตจิตใจ และความเป็นอยู่ของประชาชนคนไทยทุกกลุ่ม รวมถึงพระภิกษุทั้งหลายด้วย  
      แนวทางการพัฒนา 
      1) พระราชปริยัติวิมล (สายัณห์ ปญฺญาวชิโร) (2559) เสนอแนะว่า พระภิกษุควรใช้
เทคโนโลยีการสื่อสารอย่างมีสติ และรู้จักยับยั้งชั่งใจ เพื่อไม่ให้ถูกครอบงำด้วยสิ่งยั่วยวนต่าง ๆ 
ในทำนองเดียวกัน พระครูภาวนาวิสุทธิคุณ วิ. (ชัชวาล ชินสโภ) (2559) และ บุญรอด บุญเกิด 
(2559) ต่างเห็นว่า เทคโนโลยีสมัยใหม่อาจก่อให้เกิดท้ังผลดีและผลเสีย หากแต่ข้ึนอยู่กับผู้ใช้เป็น
สำคัญ ถ้าผู้ใช้รู้จักใช้ก็จะเป็นประโยชน์ต่อการดำเนินชีวิต เช่น ใช้ในการค้นหาข้อมูลสำหรับ
การศึกษาเล่าเรียน หรือใช้ในการเผยแพร่พุทธธรรมคำสอน เป็นต้น ด้วยเหตุนี้ ปัญหาที่แท้จริง
จึงมิได้เกิดจากตัวเทคโนโลยีเอง หากแต่เกิดจากสติและปัญญาของผู้ใช้เป็นสำคัญ คณะผู้วิจัยเห็น
ด้วยอย่างยิ่งกับผู้เชี่ยวชาญทั้งสองท่าน เนื่องจากในยุคปัจจุบันการมีโทรศัพท์มือถือเพียงเครื่อง
เดียวก็สามารถเข้าถึงข้อมูลและแหล่งความบันเทิงต่าง ๆ ได้มากมาย ไม่ว่าจะเป็นเกม ทีวี 
ภาพยนตร์ เพลง และคลิปวีดิโอต่าง ๆ จึงเป็นการยากที่จะปิดกั้นมิให้พระภิกษุเข้าถึงสิ่งเหล่านี้ 
อีกทั้ง ถึงแม้ประเทศไทยจะมีการพัฒนากฎหมายเกี่ยวกับการเผยแพร่สื่อออนไลน์ต่าง ๆ แต่ใน
ความเปน็จริงภาพและคลิปที่ไม่เหมาะสมก็ยังคงมีให้เห็นอยู่เป็นนิจ  ดังนั้น การที่พระภิกษุจะตก
เป็นทาสของสิ่งยั่วยุเหล่านี้หรือไม่จึงขึ้นอยู่กับความยับยั้งชั่งใจของตัวพระภิกษุเองเป็นสำคัญ 
เพราะคงยากท่ีจะแก้ไขท่ีสภาพแวดล้อมทางเทคโนโลยีดังกล่าว  
      2) บุญรอด บุญเกิด (2559) เห็นว่า พระภิกษุที่เป็นเจ้าอาวาส พระอุปัชฌาย์ หรือ พระ
ผู ้ใหญ่ในวัดควรเป็นผู ้ชี ้แนะพระภิกษุในความดูแลให้ใช้เทคโนโลยีได้อย่างเหมาะสม ซึ่ง
คณะผู้วิจัยเห็นด้วยอย่างยิ่งเพราะพระผู้ใหญ่ดังกล่าวเป็นบุคคลที่ที่อยู่ใกล้ชิดพระภิกษุมากที่สุด 
ทำให้สะดวกในการสอดส่องดูแลและชี้แนะแนวทางในการใช้เทคโนโลยีอย่างเหมาะสมให้แก่
พระภิกษุทั้งในแง่ของการเป็นผู้เสพสื่อและเป็นผู้ใช้สื่อ แม้กระท่ังการใช้สื่อออนไลน์เผยแผ่ธรรมะ
ดังที่กำลังเป็นที่นิยมในยุคปัจจุบันก็ควรเป็นไปอย่างสำรวมระวังเพื่อมิให้เป็นที่ติเตียนของวิญญู
ชนทั้งหลาย ดังนั้น พระผู้ใหญ่จึงควรปลูกฝังให้พระภิกษุมีสติ รู้จักยับยั้งชั่งใจ และตระหนักใน
ความเป็นบรรพชิตของตนเอง ซึ่งถ้าพระผู้ใหญ่เหล่านั้นประพฤติตนเป็นแบบอย่างที่ดีจะยิ่งช่วย



R-346 ปีที่ 11 ฉบบัที่ 5 กนัยายน – ตลุาคม 2565 Vol. 11 No.5 September - October 2022 

 

ให้พระภิกษุในวัดปฏิบัติตามได้ง่ายยิ่งขึ้น ยิ่งไปกว่านั้น พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (2559) ยัง
เห็นว่า หน่วยงานที่มีหน้าที่กำกับดูแลพระภิกษุ เช่น มหาเถรสมาคม ควรเข้ามามีบทบาทในการ
ออกกฎระเบียบโดยละเอียดเกี่ยวกับการใช้เทคโนโลยีสำหรับพระภิกษุ เพื่อให้เกิดความชัดเจน 
และเป็นไปในแนวทางเดียวกันทั่วประเทศ ซึ่งคณะผู้วิจัยขอเสริมว่าถ้ามีการออกระเบียบดังกล่าว
จริง ทางหน่วยงานที่เกี่ยวข้องควรเผยแพร่ให้ประชาชนโดยทั่วไปได้ทราบข้อมูลดังกล่าวด้วย 
เพื่อให้ประชาชนมีความเข้าใจตรงกันและมีส่วนร่วมในการสอดส่องดูแลและพัฒนาสมณสารูป
ของพระภิกษุให้เป็นที่เลื่อมใสของปวงชนสืบไป  
 
สรุป 

จากที่กล่าวมาข้างต้น แสดงให้เห็นว่า สาเหตุหลักที่ทำให้พระภิกษุขาดสมณสารูปมัก
เกิดจากการที่ตัวของพระภิกษุเองไม่ตระหนักถึงความเป็นบรรพชิตของตนเอง จึงทำให้ไม่
ขวนขวายที่จะศึกษาพระธรรมวินัย และไม่พยายามเอาชนะกิเลสในใจของตนเอง หรือพระภิกษุ
บางกลุ่มอาจเกิดความท้อแท้ในการปฏิบัติภาวนา ประกอบกับในยุคปัจจุบันแต่ละวัดยังขาดพระ
อุปัชฌาย์และพระผู้ใหญ่ที่ถึงพร้อมด้วยสมณสารูปทั้งภายในและภายนอก จึงเป็นเหตุให้พวก
ท่านไม่สามารถชี ้แนะและเป็นแบบอย่างให้แก่พระภิกษุในความดูแลของตนได้ ส ่วน
พุทธศาสนิกชนนั้นก็เป็นสาเหตุสำคัญประการหนึ่งที่ทำให้พระภิกษุขาดสมณสารูป โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งการที่พุทธศาสนิกชนขาดความรู้เกี่ยวกับพระวินัยจึงไม่สามารถปรนนิบัติหรือส่งเสริม
พระภิกษุในทางที่เหมาะสมได้ อีกทั้งพุทธศาสนิกชนจำนวนมากไม่ดำเนินการตักเตือนพระภิกษุ
อย่างสร้างสรรค์เมื ่อเห็นพวกท่านกระทำผิดพระวินัย สำหรับสาเหตุรองลงมาก็คือ ก ารที่
พระภิกษุในชนบทไม่ค่อยได้รับการศึกษาเกี่ยวกับพระปริยัติธรรมและการปฏิบัติภาวนา อัน
เนื่องมาจากการขาดแคลนครูที่มีความรู้ความเข้าใจในเรื่องดังกล่าว นอกจากนี้ การศึกษาในยุค
ปัจจุบันยังเปิดโอกาสให้พระภิกษุสามารถเรียนวิชาทางโลกในสาขาต่าง ๆ เช่นเดียงกับฆราวาส
จนทำให้พระภิกษุละเลยการศึกษาพระปริยัติธรรมและการปฏิบัติภาวนา และสาเหตุรองอีก
ประการหนึ่งคือ สภาพแวดล้อมทางเทคโนโลยีซึ่งในปัจจุบันมีความก้าวหน้าอย่างมาก โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งเทคโนโลยีการสื่อสาร ในขณะที่ทางมหาเถรสมาคมยังไม่ออกระเบียบปฏิบัติที่ชัดเจน
ให้แก่พระภิกษุ จึงทำให้พระภิกษุมีการใช้เทคโนโลยีต่าง ๆ ในทางไม่เหมาะสมได้ง่าย จนกระทั่ง
ทำให้ขาดความกระตือรือร้นในการศึกษาพระธรรมวินัยและการปฏิบัติภาวนาตามมา 
 สำหรับแนวทางในการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุนั้น ถึงแม้ผู้เชี่ยวชาญจะเสนอแนะ
ไว้หลายประการ แต่คณะผู้วิจัยเห็นว่าข้อเสนอแนะที่สำคัญที่สุดในการพัฒนาสมณสารูปของ
พระภิกษุก็คือ การสร้างเสริมหรือพัฒนาพระอุปัชฌาย์ให้มีสมณสารูปทั้งภายในและภายนอก
แล้วกระจายไปอยู่ตามวัดต่าง ๆ เพื่อคอยเป็นผู้ให้คำแนะนำในการพัฒนาสมณสารูป และเป็น
แบบอย่างที ่ดีแก่พระภิกษุในความดูแลทั ้งในเรื ่องของการปฏิบัติ ตนตามพระวินัย การใช้
เทคโนโลยีต่าง ๆ อย่างเหมาะสม ตลอดจนการปฏิบัติภาวนา อีกทั้งยังคอยให้กำลังใจพระภิกษุ



วารสาร มจร สงัคมศาสตรป์รทิรรศน ์Journal of MCU Social Science Review R-347 

 

ในยามที่เกิดความรู้สึกท้อแท้ในการปฏิบัติสมณธรรมต่าง ๆ อีกด้วย ดังนั้น ถ้าสังคมไทยมีพระ
อุปัชฌาย์ที่ถึงพร้อมด้วยสมณสารูปมากขึ้นเท่าใด การพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุย่อมเป็นไป
ได้มากขึ้นเท่านั้น เพราะพระอุปัชฌาย์เป็นผู้มีหน้าที่โดยตรงในการกำกับดูแลพระภิกษุในความ
ดูแลของตน และยังเป็นผู้ที่อยู่ใกล้ชิดพระภิกษุมากท่ีสุด นั่นเอง นอกจากนี้ ข้อเสนอแนะที่สำคัญ
อีกประการหนึ่ง คือ พุทธศาสนิกชนทุกคนควรศึกษาเกี่ยวกับพระวินัยของพระภิกษุให้เข้าใจ
อย่างถ่องแท้ เพื่อให้พวกเขาสามารถปรนนิบัติดูแลพระภิกษุได้อย่างถูกต้องเหมาะสม และไม่
เป็นเหตุปัจจัยให้พระภิกษุกระทำการใด ๆ ที่ขัดต่อพระวินัย ยิ่งไปกว่านั้น เมื่อพุทธศาสนิกชนมี
ความรู้เกี่ยวกับพระวินัยแล้ว พวกเขาจะสามารถเข้ามามีส่วนร่วมในการสอดส่องดูแลพฤติกรรม
การแสดงออกของพระภิกษุได้อีกด้วย ซึ่งคณะผู้วิจัยเห็นว่าถ้าพุทธศาสนิกชนมีความประสงค์ที่
จะกล่าวตักเตือนพระภิกษุที่ประพฤติตนขัดต่อพระวินัยหรือธรรมเนียมปฏิบัติอันดีงามก็ควร
ดำเนินการด้วยวิธีการที่สร้างสรรค์และไม่กระทบต่อวงการสงฆ์โดยรวม อาทิเช่น  กล่าวตักเตือน
ด้วยความเคารพ หรือ รายงานต่อพระผู้ใหญ่ภายในวัดเพ่ือให้ดำเนินการวินิจฉัยและตักเตือนเป็น
การภายใน เป็นต้น ซึ่งวิธีการดังกล่าวนี้น่าจะเป็นทางออกที่ดีประการหนึ่งที่จะเอื้อให้พระภิกษุ
และพุทธศาสนิกชนสามารถดำรงความสัมพันธ์อันดีระหว่างกัน และเข้ามามีส่ วนร่วมในการ
พัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุทั้งหลาย อันจะนำมาซึ่งความเลื่อมใสศรัทธาของปวงประชาและ
การพัฒนาคุณภาพชีวิตของผู้คนในสังคมไทยให้ยั่งยืนสืบไป 
 
กิตติกรรมประกาศ 
 ขอขอบคุณทุนสนับสนุนวิจัยจากมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ปี พ.ศ. 
2559 และศูนย์จิตตปัญญาศึกษา มหาวิทยาลัยมหิดล สำหรับการอนุญาตให้บุคลากรในสังกัด
เข้าร่วมเป็นนักวิจัย และขอขอบพระคุณผู้เชี่ยวชาญด้ายพระพุทธศาสนาทั้งแปดท่านที่กรุณาให้
สัมภาษณ์และเสนอแนะข้อมูลอันเป็นประโยชน์แก่คณะผู้วิจัยด้วยคามเมตตาจนทำให้งานวิจยันี้
สำเร็จลุล่วงไปได้ด้วยดี 
 
เอกสารอ้างอิง 
ชาญณรงค์ บุญหนุน. (2559, 20 กันยายน). อาจารย์ภาควิชาปรัชญา คณะอักษรศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยศิลปากร [บทสัมภาษณ์].  
ชินสภเถระ. (2562). พุทธสมบัติ ความลับหลังม่านอนุศาสน์ 8. ปราจีนบุรี: หจก.เจตนารมณ์

ภัณฑ์. 
บรรจบ บรรณรุจิ. (2559, 18 กันยายน). ศาสตราจารย์ ภาควิชาภาษาตะวันออก จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย [บทสัมภาษณ์]. 
บุญรอด บุญเกิด. (24 ตุลาคม 2559). อาจารย์ประจำคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์

มหาวิทยาลัยบรูพา [บทสัมภาษณ์]. 



R-348 ปีที่ 11 ฉบบัที่ 5 กนัยายน – ตลุาคม 2565 Vol. 11 No.5 September - October 2022 

 

พระครูภาวนาวิสุทธิคุณ (ชัชวาล ชินสโภ). (5 กันยายน 2559). เจ้าอาวาสวัดพระธรรมจักร [บท
สัมภาษณ์]. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ (พิมพ์
ครั้งที่ ๑๒). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระไพศาล วิสาโล (2559, 21 กันยายน). เจ้าอาวาสวัดป่าสุคะโต [บทสัมภาษณ์]. 
พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี ป.ธ. ๙). พจนานุกรมไทยบาลี. สืบค้น 30 พฤษภาคม 2559, 

จาก http://www.palidict.com/dl/VerbBase.pdf   
พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (นิธิบุณยากร). (2559, 20 ตุลาคม). ผู้อำนวยการวิทยาลัยพุทธ

ศาสตร์นานาชาติ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย [บทสัมภาษณ์].  
พระราชปริยัติวิมล (สายัณห์ ปญฺญาวชิโร). (2559, 25 กันยายน). เจ้าอาวาสวัดมิ่งเมือง เจ้าคณะ

จังหวัดร้อยเอ็ด(ธ) [บทสัมภาษณ์].  
พระส ุ ช าต ิ  อภ ิ ช า โ ต . (2564). เ ข ้ าห าพระแท ้ .  ส ื บค ้ น  1 พฤษภาคม  2564,  จาก 

https://fb.watch/5bTmw0MnNe/.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมห์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมภาร พรมทา, ศ. ดร. (2559, 28 พฤศจิกายน). ผู้อำนวยการศูนย์ศึกษาพุทธปรัชญา มหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย [บทสัมภาษณ์]. 
สำนักงานราชบัณฑิตยสภา. (2559). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. สืบค้น 

30 พฤษภาคม 2559, จาก https://dictionary.orst.go.th/.    
 

 

 
 

 


