
322 
ปีที่ 9 ฉบับที่ 4 ตุลาคม – ธันวาคม 2563 
Vol. 9 No. 4 October - December 2020 

 

มิติแห่งการแบ่งปัน: ภาพสะท้อนชีวิตและสังคม 
จากโรงทานสมัยพุทธกาลสู่ตู้ปันสุขยุคโควิด 19* 

DIMENSION OF GIVING: REFLECTIONS OF LIFE AND SOCIETY FROM 
ALMSHOUSE IN BUDDHIST ERA AND HAPPY CABINET IN COVID 19 ERA  

ธีรโชติ  เกิดแก้ว 
Teerachoot Kerdkaew 

มหาวิทยาลัยหัวเฉียวเฉลิมพระเกียรติ 
Huachiew chalermprakiet University 

E-mail: tongin2000@gmail.com 
บทคัดย่อ 
         บทความนี้มุ่งน าเสนอมิติแห่งการแบ่งปันในพระพุทธศาสนาโดยวิเคราะห์จากโรง
ทานและตู้ปันสุขที่พบสาระส าคัญ 2 มิติ คือ มิติด้านผู้ให้ การแบ่งปันเป็นวิธีฝึกจิตเพ่ือ
ลดละความตระหนี่ ความเห็นแก่ตัวสู่ความเป็นอิสระของจิตที่อยู่ เหนือกิเลสดังกล่าว และ
มิติด้านสังคม การแบ่งปันเป็นรากฐานของการอยู่ร่วมกันที่ขาดไม่ได้ เป็นการสงเคราะห์กัน
ด้วยสิ่งของ ธรรม ความรู้ รวมถึงการช่วยเหลือ การบ าเพ็ญประโยชน์ต่อกันด้วยจิตอาสา
โดยไม่หวังผลตอบแทนที่เกิดจากจิตที่ เปี่ยมด้วยความรัก ต้องการให้ผู้ อ่ืนพ้นจากทุกข์ 
ประสบความสุข ด้านภาพสะท้อนชีวิตคือ ต้นทุนของชีวิตที่ไม่เท่าเทียมกัน ภัยคุกคามชีวิต 
และการเอาตัวรอด ชีวิตที่ไม่มีอะไรแน่นอน การแบ่งปันระหว่างผู้ให้ในฐานะผู้ ต่อลมหายใจ 
ผู้รับในฐานะผู้ได้รับการต่อลมหายใจ และภาพสะท้อนสังคมคือ สังคมแห่งการพ่ึงพาอาศัย
กัน และต้นทุนทางสังคมคือน้ าใจที่ท าให้เกิดมิตรภาพที่ยิ่งใหญ่ 
ค าส าคัญ:  มิติแห่งการแบ่งปัน; โรงทาน; ตู้ปันสุข; ภาพสะท้อนชีวิตและสังคม 
 
Abstract  
 This article presented the dimension of giving in Buddhism by 
analyzing from the almshouses and happiness sharing cabinet that was found 
by 2 dimensions. The first, dimension of one giver, giving is a way to practice 
mind to eliminate meanness and selfishness to free passions to be above the 
mentioned desires. The second, dimension of society, g iving is an 
indispensable foundation of living together, It’s helping with things, dharma 
and useful knowledge, Including helping one another by service mind without 

                                                                 
*Received March 19, 2020; Revised April 15, 2020; Accepted June 6, 2020 



วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์  

Journal of MCU Social Science Review 
323 

 

hope for return from the mind that consists of love, to be free from suffering 
and to have happiness. It’s giving happiness to others of great value. 
Reflections of life was found the capital of life is not equal, threats of life and 
survival, uncertainty of life, giving between givers as breath extenders and 
recipients as the person receiving the breath. And Reflections of society was 
society of inter-dependence and social capital are the kindness that creates 
great friendship. 
Keywords: Dimension of Giving; Almshouse; Happy Cabinet; Reflections of 
Life and Society 
 
บทน า 
 คุณธรรมว่าด้วยการแบ่งปันเป็นสิ่งส าคัญยิ่งต่อการอยู่ร่วมกันของมนุษย์ ใน
พระพุทธศาสนามีตัวอย่างว่าด้วยทาน 2 ประเภท คือ การให้สิ่งของต่าง ๆ ที่ เป็นปัจจัย
สนับสนุนการด ารงอยู่ของชีวิต (อามิสทาน) และการให้ธรรม (ธรรมทาน) หมายถึง การ
บอก การแสดง การอธิบายธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้แล้วให้แก่คนอ่ืนเข้าใจและน าไป
ปฏิบัติได้อย่างถูกต้อง (องฺ.ทุก. (ไทย) 20/142/120) รวมถึงค าสอน ค าแนะน าที่ถูกต้อง 
เป็นประโยชน์ต่อผู้อ่ืน ๆ เช่น พ่อแม่สอน แนะน าลูกในทางที่ถูกต้อง ครูอาจารย์สอนวิชา 
มารยาท ระเบียบวินัยแก่ศิษย์ และการให้องค์ความรู้ที่เป็นประโยชน์ต่อการด าเนินชีวิตและ
ไม่ผิดศีลธรรมด้วย ความส าคัญเรื่องการแบ่งปันทั้ง 2 ประเภทนี้ พิจารณาได้จากครอบครัว
ที่เป็นรากฐานส าคัญของสังคม ถ้าหากสมาชิกในครอบครัวไม่สงเคราะห์กันด้วยอามิสทาน 
ครอบครัวก็จักด ารงอยู่ไม่ได้หรือหากสมาชิกในครอบครัวไม่แนะน า สั่งสอนเรื่องดี ๆ เป็น
ประโยชน์ต่อกัน และไม่ห้ามปรามกันจากเรื่องที่จะท าให้ชีวิตและครอบครัวหายนะแล้ว 
ความสุข ความเจริญ ความส าเร็จ และความม่ันคงของครอบครัวก็จักเกิดขึ้นไม่ได้ 
  ถ้าหากพิจารณาไปที่สังคมที่แต่ละคนอยู่อาศัยจนถึงสังคมโลกก็จะเห็นความจริงว่า 
การแบ่งปันเป็นสิ่งที่ขาดไม่ได้ เพราะมนุษย์แต่ละคนมีต้นทุนไม่เหมือนกัน ไม่ว่าจะด้วย
ตระกูล การศึกษา ความสามารถ และปัจจัยสนับสนุนชีวิต ต้นทุนเหล่านี้ท าให้มนุษย์
บางส่วนมีความพร่อง ซ่ึงจะพร่องน้อยหรือมากนั้นก็ขึ้นอยู่ กับต้นทุนที่แต่ละคนมีอยู่  หรือ
บางคนอาจมีต้นทุนมาดี แต่เม่ือเจอกับวิกฤติบางอย่างก็ท าให้เกิดความพร่อง ความขาด
แคลนได้เช่นกัน กรณีวิกฤติจากโควิด 19 ที่ก าลังระบาดอยู่ในขณะนี้ ท าให้คนจ านวนมาก
ขาดแคลนปัจจัยยังชีพ เช่น อาหาร เวชภัณฑ์ และเครื่องป้องกันภัยจากโรคร้าย ซ่ึงไม่ได้
จ ากัดเฉพาะคนยากจนหรือคนในระดับล่างเท่านั้น แต่ยังส่งกระทบถึงคนทุกระดับด้วย 
ดังนั้น การแบ่งปันหรือการเสียสละจึงจ าเป็นยิ่งในวิกฤติ เช่นนี้  เห็นได้จากผู้ที่ มีน้ าใจได้



324 
ปีที่ 9 ฉบับที่ 4 ตุลาคม – ธันวาคม 2563 
Vol. 9 No. 4 October - December 2020 

 

บริจาคสิ่งต่าง ๆ ทั้งอาหาร เงิน เวชภัณฑ์ และเครื่องมือในการรักษาเพ่ือช่วยเหลือเพ่ือน
มนุษย์ด้วยกัน (อามิสทาน) รวมถึงการให้ความรู้ ค าแนะน าในการป้องกันหรือการปฏิบัติตัว
ที่ถูกต้องเพ่ือไม่ให้คนในสังคมติดเชื้อโควิด 19 (ธรรมทาน)  
 ในช่วงวิกฤตินี้ก็คือ ตู้ปันสุข เป็นเหตุการณ์และสิ่งที่น่าประทับใจ ด้วย เกิดจากจิต
อันเป็นกุศลของคนที่ทนเห็นความทุกข์ของเพ่ือนมนุษย์ที่ก าลังล าบากทั้งด้านปัจจัยยังชีพ
และความเป็นอยู่ไม่ได้ จึงได้สร้างตู้ปันสุขที่บรรจุอาหาร เวชภัณฑ์ และสิ่งอ่ืน ๆ ที่จ า เป็น
ต่อการยังชีพไว้ เม่ือมีคนเริ่มก็มีคนตาม กล่าวคือมีผู้ที่มีน้ าใจได้น าสิ่งของที่ตนมีมาบริจาคที่
ตู้ปันสุข สะท้อนถึงมิติแห่งการท าบุญที่มิได้จ ากัดเฉพาะที่วัดเท่านั้น แม้กระทั่งพระสงฆ์หรือ
วัดบางแห่งก็ท าตู้ปันสุขไว้ท่ีวัด เพ่ือให้คนที่ได้รับความเดือดร้อน ขาดแคลนปัจจั ยยังชีพน า
สิ่งของบริจาคเหล่านั้นไปอุปโภค บริโภค แม้จะมีเรื่องดี ๆ เกิดขึ้นกับสังคมไทยในช่วงวิกฤติ
โควิด 19 ดังกล่าว แต่ก็มีเรื่องที่น่าเศร้าใจตามมา คือ พฤติกรรมของคนบางส่วนที่เห็นแก่
ตัว เอาแต่ประโยชน์ส่วนตน ไม่ค านึงถึงความเดือดร้อน ความทุกข์ยากของเพ่ือนมนุษ ย์ที่
ร่วมชะตากรรมเดียวกันกับตน น าสิ่งของที่ผู้มีน้ าใจบริจาคไว้ไปบริโภค อุปโภคแต่เพียงผู้
เดียว นับว่าเป็นการกระท าที่น่าละอายยิ่ง 
 ตู้ปันสุขมิใช่เพ่ิงเกิดขึ้นในสมัยนี้เท่านั้น ในอดีตสังคมไทยก็เคยมีตู้ปันสุขที่ เรียกว่า 
“โอ่งทาน” หมายถึง ภาชนะที่บรรจุน้ าส าหรับ ให้คนเดินทางได้ด่ืมกินยามกระหาย ที่
ชาวบ้านผู้มีน้ าใจได้สร้างศาลาเล็ก ๆ ไว้หน้าบ้านของตน ติดทางเดินเพ่ือให้คนที่เดิน
ทางผ่านไปมาได้ด่ืมน้ า โดยน าโอ่งหรือตุ่มบรรจุน้ าจนเต็มต้ังไว้ พร้อมกับภาชนะส าหรับตัก
น้ าในโอ่งด่ืม นี่คือน้ าใจของคนในอดีตที่มีให้แก่กัน รวมถึงโ รงทานที่องค์กรกุศลต่าง ๆ 
หน่วยงานของรัฐ เอกชน หรือบุคคลผู้มีน้ าใจบางคนจัดขึ้นเป็นครั้งคราวด้วย ตู้ปันสุขนี้
เทียบได้กับโรงทานในสมัยพุทธกาล ต่างกันแต่เพียงโรงทานในสมัยพุทธกาลเป็นของเศรษฐี
ใจบุญที่ต้องการปันความสุขให้แก่เพ่ือนมนุษย์ที่ยากไร้ ขัดสนด้วยปัจจัยยัง ชีพ ซ่ึงแสดงถึง
การแบ่งปันที่เป็นหลักการแห่งการสงเคราะห์ผู้ยากไร้ ยากจน ขัดสน ขาดแคลนปัจจัยยัง
ชีพให้สามารถด ารงชีพอยู่ต่อไปได้  
 จากความเป็นมาและความส าคัญดังกล่าว ผู้ เขียนเห็นว่า ควรน าเรื่องนี้มาขยาย
ความให้เห็นภาพสะท้อนชีวิตและสังคม ทั้งด้านปัญหาที่เกิดขึ้น ความจริงของชีวิตมนุษย์ 
หลักการให้ที่ถูกต้อง ตามหลักค าสอนในพระพุทธศาสนา ซ่ึงเห็นว่า จะมีประโยชน์ในแง่ของ
การสร้างความเข้าใจ การเห็นความจริง และการปฏิบัติที่ถูกต้องต่อไป 
 
มิติแห่งการแบ่งปัน 
 ในบทความประกอบด้วยประเด็นส าคัญ 3 ประการ คือ โรงทานและตู้ปันสุข ภาพ
สะท้อนชีวิตและสังคม และมิติแห่งการแบ่งปันในพระพุทธศาสนาดังความสังเขปต่อไปนี้  



วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์  

Journal of MCU Social Science Review 
325 

 

 1. โรงทานและตู้ปันสุข  
 หัวข้อนี้จะสะท้อนถึงต้นทุนทางสังคมที่ท าให้สังคมมนุษย์ด ารงสืบมาได้ถึงทุกวันนี้ 
นั่นคือ น้ าใจ ของคนในสังคมที่มีให้ต่อกัน ภาพสะท้อนต้นทุนทางสังคมนี้สื่อผ่ านการให้ 
การเสียสละ การบริจาคสิ่งต่าง ๆ เพ่ือช่วยเหลือ บรรเทาความทุกข์ และปันความสุขให้แก่
คนที่ยากไร้ ไม่มีที่พ่ึง หรือคนที่ไม่สามารถพ่ึงตนเองได้ โดยผู้ เขียนขอสะท้อนผ่านโรงทาน
ในสมัยพุทธกาลและตู้ปันสุขยุคโควิด 19 ดังต่อไปนี้  
  1.1 โรงทานสมัยพุทธกาล เหตุการณ์ และบุคคลท่ีเก่ียวข้อง  โรงทานในสมัย
พุทธกาลจะเป็นของเศรษฐีหรือคหบดีผู้มีทรัพย์มหาศาล เศรษฐีใจบุญที่รู้จักกันดีในหมู่ชาว
พุทธ ฝ่ายชาย คือ อนาถปิณฑิกเศรษฐี ฝ่ายหญิง คือ นางวิสาขา มหาอุบาสิกาที่ได้รับการ
ยกย่องจากพระพุทธเจ้าว่าเป็นผู้เลิศกว่าอุบาสก อุบาสิกาผู้ยินดีในการถวายทาน (องฺ.ทุก. 
(ไทย)  20/249,259/ 31-32)  มิใช่ เศรษฐี ใจบุญจะมี เ พียงแ ค่ 2 คน  นี้ เท่ า นั้น  ใน
พระพุทธศาสนายังได้กล่าวถึงเศรษฐีใจบุญไว้อีกหลายคน ซ่ึงจะได้เล่าถึงเศรษฐีใจบุญกับโรง
ทาน บุคคล และเหตุการณ์ที่เก่ียวข้องเพ่ือสะท้อนภาพของชีวิตและสังคมใ นยุคนั้น ดัง
ปรากฏในเรื่องพระนางสามาวดีในอรรถกถาธรรมบทภาค 2 โดยสังเขปต่อไปนี้   
  เศรษฐีชาวภัททวดีเป็นสหายกับโฆสกเศรษฐีชาวโกสัมพี โดยที่ไม่ได้เคยพบกัน 
ต่อมา ภัททวดีนครเกิดอหิวาตกโรค เศรษฐีพาภรรยาและธิดาชื่อสามา หนีมายังกรุง โกสัม
พี พักอยู่นอกพระนคร รุ่งขึ้นก็ให้ธิดาเดินเข้าไปในกรุงเพ่ือรับอาหารใน โรงทานของโฆสก
เศรษฐีมาให้พ่อกับแม่นางไปที่โรงทานพบกับกุฎุมพีชื่อมิตตะ ท าหน้าที่แจกทาน ขออาหาร
ส าหรับคน 3 คน...ได้อาหารมาแล้วท้ังภรรยาและธิดาแบ่งให้เศรษฐีกิน มากไป อาหารจึงไม่
ย่อย ภัททวติยเศรษฐีจึงเสียชีวิตในคืนนั้น วันรุ่งขึ้น นางจึงไปขออาหารส าหรับ คน 2 คน 
คืนนั้น มารดาเกิดอาหารไม่ย่อย เสียชีวิตไปอีกคน วันรุ่งขึ้นเธอจึงเดินร้องไห้ไปขอ อาหาร
ส าหรับเธอเอง นายมิตตะจ าได้ คิดว่า "วันก่อนเธอรับไปส าหรับ 3 คน และ 2 คน วันน้ี 
ส าหรับคนเดียว วันก่อนๆ เธอคงโลภมา " จึงด่าว่า "หญิงถ่อยจงฉิบหาย วันน้ีเธอรู้
ประมาณท้อง แล้วล่ะสิ" เธอฟังแล้วเป็นเหมือนหอกทิ่มเข้าที่อก ถามว่า "นายท่าน ท าไม
พูดอย่างน้ี" นายมิตตะ ก็เล่าย้อนถึงการรับอาหารของเธอ นางสามา จึงชี้แจงเรื่องทั้งหมด
ให้ทราบ นายมิตตะฟังแล้ว เศร้าใจร้องไห้พลางบอกว่า เธอจะเป็นลูกสาวคนโตของเรา 
แล้วจุมพิตที่ศีรษะ น าไปยังเรือน และ ต้ังไว้ในฐานะลูกสาวคนโต 
  วันหนึ่ง นางสามาได้ยินเสียงอ้ืออึงในโรงทาน จึงเสนอให้บิดาท ารั้วล้อมโรงทาน 
ท าให้ เกิดความเป็นระเบียบเรียบร้อย ไม่มีเสียงอ้ืออึงของมนุษย์อีก ต้ังแต่นั้นมา นางสามา
จึงได้ชื่อว่า "สามาวดี" โฆสกเศรษฐีไม่ได้ยินเสียงอ้ืออึงจากโรงทานอีก จึงถามนายมิตตะถึง
วิธีที่ท าให้พวก ยาจกไม่ส่งเสียง นายมิตตะก็แจ้งให้ทราบว่าเป็นผลงานของลูกสาวคนโต 
แล้วเล่าความเป็นมาของ นางสามาวดี เศรษฐีฟังแล้วทราบว่านางสามาวดีเป็นบุตรสาวคน



326 
ปีที่ 9 ฉบับที่ 4 ตุลาคม – ธันวาคม 2563 
Vol. 9 No. 4 October - December 2020 

 

เดียวของเศรษฐีภัทกวติยะผู้เป็น สหาย จึงรับเป็นบิดาของนางสามาวดีอีกคน จัดหญิง 500 
คนให้คอยรับใช้และต้ังนางไว้ในฐานะ ลูกสาวคนโต ต่อมา พระเจ้าอุเทนแห่งกรุงโกสัมพี ได้
สู่ขอมาอภิเษก สมรสให้เป็นพระอัครมเหสี (พระพุทธโฆสาจารย์, 2522) 
  โรงทาน เหตุการณ์ และบุคคลที่เก่ียวตามที่ยกมา ชี้ให้เห็นว่า การแบ่งปัน 
(ทาน) เป็นหลักธรรมพ้ืนฐานที่ว่าด้วยการสงเคราะห์ อนุเคราะห์กันที่ทุกสังคมขาดไม่ได้ 
และยังสะท้อนถึงโรงทานในฐานะสถานที่ปันความสุขและบรรเทาทุกข์ให้แก่ผู้อยากไร้ ขัด
สน และประสบกับภัยพิบัติจากคนผู้ มีน้ าใจในสังคมที่อยู่ควบคู่กับสังคมมนุษย์ตลอดมา
จนถึงปัจจุบันดังตัวอย่างที่จะกล่าวในหัวข้อต่อไป 
  1.2 ตู้ปันสุข เหตุการณ์ และบุคคลท่ีเก่ียวข้อง  ค าว่า “ตู้ปันสุข” นั้นเป็นค า
ที่เกิดขึ้นในช่วงการแพร่ระบาดของไวรัสโคโรน่า (Covid 19) ที่คนกลุ่มหนึ่งได้รวมตัวกัน
สร้างตู้ส าหรับบรรจุอาหาร เวชภัณฑ์ และสิ่งจ าเป็นต่อการยั งชีพ เพ่ือแบ่งปันจากคนที่มี
ให้แก่คนที่ไม่มีเพ่ือบรรเทาทุกข์และปันความสุขให้แก่เพ่ือนมนุษย์ที่ประสบความเดือดร้อน
จากสถานการณ์โควิด 19 ซ่ึงสะท้อนให้เห็นต้นทุนทางสังคม คือ “น้ าใจ” ได้อย่างดี 
  ประเทศสหรัฐอเมริกาเป็นประเทศแรกที่เริ่มท า ตู้ปันสุข โดย Little Free 
Library องค์การไม่แสวงหาก าไร ผู้ติดต้ังตู้แลกเปลี่ยนหนังสือเพ่ือส่งเสริมการอ่านหนังสือ
ในหลายชุมชน ทั่วประเทศสหรัฐอเมริกา เม่ือปรากฏการณ์โควิด ตู้หนังสือได้เปลี่ยนสถานะ
มาเป็นตู้ใส่อาหารและสิ่งของจ าเป็นต่อการยังชีพ เพ่ือให้ผู้ที่ เดือดร้อน มาหยิบไปอุปโภค 
บริโภค ซ่ึงเริ่มมาต้ังแต่กลางเดือนมีนาคม 2563 จนถึงขณะนี้ ทั่วประเทศสหรัฐอเมริกามีตู้
ปันสุขแล้วประมาณ 400-500 ตู้ แต่ละตู้จ ะติดป้ายแสดงข้อความที่น่าสนใจไว้ ขอ
ยกตัวอย่างค าพูดของแอชลีย์ ฮาเมอร์ (Ashley Hamer) ที่กล่าวถึงตู้แชร์อาหารในชุมชน
แห่งหนึ่งในชิคาโก รัฐอิลลินอยส์ ซ่ึงมีป้ายติดข้อความไว้ว่า “เพ่ือช่วยเพ่ือนบ้านของเราที่
ได้รับผลกระทบจากวิกฤตโควิด19 ห้องสมุดเล็ก ๆ แห่งนี้ถูกเปลี่ยนเป็นห้องครัวเล็ก ๆ เชิญ
หยิบสิ่งที่คุณต้องการไปได้ฟรี กรุณาบริจาคสิ่งที่คุณสามารถให้ได้” (PPTV Online, 2563) 
  จากป้ายขอความดังกล่าวจะเห็นว่า นอกจากจะบอกให้คนที่ขาดแคลนสามารถ
หยิบสิ่งของที่ตนไม่มีไปรับประทานหรือใช้สอยแล้วก็ยังเชิญชวนให้บริจาคสิ่งของที่แต่ละคน
สามารถบริจาคได้ เป็นการต่อยอดน้ าใจให้หลั่งไหลเพ่ือต่อลมหายใจให้แก่ผู้ขาดแคลน ให้
ด ารงชีพอยู่ได้ สะท้อนถึงปรัชญาแห่งการอยู่ร่วมกันของมนุษย์เรื่องหนึ่ง คือ “การอยู่แบบ
ร่วมทุกข์ ร่วมสุข” ตามหลักอัปปมัญญาหรือความรักสากลในพระพุทธศาสนา (ที.ปา. 
(ไทย) 11/308/280) 
  จากรูปแบบใหม่ของกา รแบ่ งปั น ( New Normal) ไ ด้ขยาย โมเดลนี้ไป
ประยุกต์ใช้ทั่วโลก ประเทศไทยเองก็ได้น ามาใช้ในรูปแบบของ “ตู้ปันสุข” บางแห่งเรียกว่า 
“ตู้แบ่งสุข” “ตู้เติมใจให้กัน” “ตู้ปันน้ าใจ” ที่มีอยู่ในทุกจังหวัดของประเทศไทย ไม่ว่าจะ



วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์  

Journal of MCU Social Science Review 
327 

 

เรียกตู้ดังกล่าวด้วยค าใดก็ตาม แต่สาระส าคัญของตู้นี้ก็คือ น้ าใจของผู้ที่ ต้องการแบ่งปันสิ่ง
ที่ตนมีให้กับคนที่ยากไร้ ขาดแคลนปัจจัยยังชีพ ในสถานการณ์โควิด 19  
  มิติแห่งการแบ่งปันจากตู้ปันสุขแสดงให้เห็นถึงน้ าใจที่เป็นต้นทุนทางสังคม ตาม
หลักพระพุทธศาสนาด้วย คือ เมตตาธรรมค้ าจุนโลก และการกระจายความสุขให้แก่คนทั่ว
โลกตามหลักอัปปมัญญาเมตตา ความรักสากลหรือความรักที่ไร้พรหมแดนในพรหมวิหาร
ธรรม (ที.ปา. (ไทย) 11/308/280) หากน าโรงทานในสมัยพุทธกาลมาเปรียบเทียบกับตู้ปัน
สุขในปัจจุบัน สาระส าคัญคงไม่แตกต่างกัน อาจพูดได้ว่า ตู้ปันสุขก็คือ โรงทานเล็ก ๆ 
นั่นเอง 
 2. ภาพสะท้อนชีวิตและสังคม 
 โรงทานและตู้ปันสุขที่กล่าวข้างต้นมุ่งไปที่มิติแห่งการแบ่งปัน เพ่ือสะท้อนความ
จริงเก่ียวกับชีวิตและสังคม และความส าคัญของการแบ่งปันในฐานะเป็นคุณธรรมที่จะท าให้
ทุกชีวิตอยู่รอดร่วมกันทั้งในอดีต ปัจจุบัน และอนาคต ดังข้อสรุปดังนี้ 
  2.1 ภาพสะท้อนชีวิต หมายถึง เรื่องแสดงความจริงของในด้านต่าง ๆ โดย
วิเคราะห์จากโรงทานและตู้ปันสุขโดยสังเขปต่อไปนี้ 
   2.1.1 ต้นทุนของชีวิต บ่อยครั้งที่เรามักได้ยินค าพูดว่า “ต้นทุนชีวิตของแต่
ละคนไม่เท่ากัน” ค าพูดดังกล่าวได้สะท้อนภาพของของความยากจนของคนบางส่วน บาง
คนแทบไม่มีอาหารจะรับประทาน ไม่มีเสื้อผ้าดี ๆ สวมใส่ มีชีวิตความเป็นอยู่ที่แร้นแค้น แต่
ในขณะที่คนบางส่วนมีทุกสิ่งพร้อมสรรพ มีความสุขจากความพรั่งพร้อมทางวัตถุ นี่ คือความ
จริงของชีวิตที่เราพบเห็นได้ทั่วไปในสังคมไทย และภาพแห่งความจริงนี้ ก็มิใช่เพ่ิงเกิดขึ้นใน
ปัจจุบันเท่านั้น อย่างน้อยตัวอย่างเรื่องโรงทานที่กล่าวไว้ข้างต้นก็ได้แสดงให้เห็นว่า คน
ยากจน คนตกยาก ความขัดสน ขาดแคลนมีมานานแล้วในอดีต อาจกล่าวได้ว่า เรื่องเหล่านี้
เป็นความจริงที่อยู่คู่กับสังคมมนุษย์ ถ้าถามว่า อะไรคือปัจจัยที่ท าให้คนมีต้นทุนแตกต่างกัน 
ค าตอบในพระพุทธศาสนาก็คือ กรรม ตามข้อสรุปในจูฬกัมมวิภังคสูตรที่ว่า “กรรมย่อม
จ าแนกสัตว์ท้ังหลายให้เลวและดีต่างกัน” (ม.ม. (ไทย) 14/289/350) เพ่ือความกระจ่างใน
เรื่องนี้ขอแยกแสดงเรื่องกรรมกับชีวิตมนุษย์ไว้ 2 นัย คือ 
   1) กรรมในอดีตชาติ คงจะเป็นเรื่องยากที่จะท าให้ผู้ อ่านทุกคนเชื่อว่า
ความยากจนในชาตินี้มาจากผลกรรมในอดีตชาติ เพราะไม่สามารถพิสูจน์ให้เห็นประจักษ์
ชัดด้วยเครื่องมือทางวิทยาศาสตร์ แต่มีหลักฐานจากพระไตรปิฎกที่พระพุทธเจ้าตรัสถึง
สาเหตุของความยากจนว่า มาจากการไม่ให้สิ่งใด ๆ แก่คนอ่ืนไว้ในจูฬกัมมวิภังคสูตร (ม.ม. 
(ไทย) 14/294/353) และผู้อ่านสามารถพิจารณาความจริงเรื่องนี้จากผลกรรมในอดีตของ
ชาตินี้ก็ได้ เช่น คนบางคนไม่สนใจที่จะศึกษาเล่าเรียนเพ่ือสร้างต้นทุนให้แก่ตนเองในวัย



328 
ปีที่ 9 ฉบับที่ 4 ตุลาคม – ธันวาคม 2563 
Vol. 9 No. 4 October - December 2020 

 

เยาว์ ใช้ชีวิตเสเพล พอโตขึ้นก็ไม่มีวิชาความรู้ที่จะไปประกอบอาชีพ ส่งผลให้เขาต้อง
ประสบกับความยากจน เป็นต้น 
   2) กรรมในชาติปัจจุบัน ตัวอย่างในข้อที่ผ่านมาชี้ให้เห็นว่า คนบางส่วนที่
ยากจนเพราะไม่สร้างต้นทุน เช่น วิชาความรู้ ให้แก่ชีวิต และคนบางส่วนได้ท าลายต้นทุน
ของชีวิตที่มีอยู่ในปัจจุบันให้พินาศไป เรื่องนี้ผู้อ่านสามารถวิเคราะห์ได้จากหลักอบายมุข 6 
คือ การติดสุราและยาเสพติด การชอบเที่ยวกลางคืน การชอบเที่ยวดูการละเล่น การติด
การพนัน การคบคนชั่วเป็นมิตร และการเกียจคร้านในการท างา น (ที.ปา . (ไทย ) 
11/247/202) การกระท าเหล่านี้พระพุทธเจ้าตรัสว่าเป็นสาเหตุที่ท าให้ทรัพย์สินพินาศและ
ท าให้ผู้หมกมุ่นในอบายมุขต้องพบกับความยากจน แสดงให้เห็ นว่า ความยากจนไม่ได้มี
สาเหตุมาจากผลกรรมในอดีตชาติเพียงอย่างเดียว แต่ส่วนใหญ่แล้ว ความยากจนมาจากผล
กรรมในปัจจุบันที่ทุกคนสามารถพิสูจน์ได้  
   2.1.2 ภัยคุกคามชีวิตและวิธีการเอาตัวรอด  เรื่องเล่าถึงโรงทานเหตุการณ์ 
และบุคคลข้างต้นได้สะท้อนความจริงของชีวิตอีกประการหนึ่ง คือ ภัยคุกคามชีวิตทั้งโรคภัย 
ไข้เจ็บ มนุษย์ สัตว์ร้าย ธรรมชาติ และอุบัติเหตุ ไม่มีใครหนีภัยคุกคามชีวิตเหล่านี้ได้ตาม
หลักของโลกธรรม เรื่องธรรมดาที่มนุษย์จะต้องประสบทั้งเรื่องที่น่าปรารถนาและไม่น่า
ปรารถนา (องฺ.อฏฺฐก. (ไทย) 23/6/204-206) จากตัวอย่างที่กล่าวข้างต้นก็คือ การประสบ
กับอหิวาตกโรค จัดอยู่ในโลกธรรมข้อว่า ทุกข์ และวิธีการเอาตัวรอดจากภัยคุกคามดังกล่าว
ด้วยการทิ้งบ้านเรือน หนีไปอยู่ที่อ่ืน เพ่ือให้รอดพ้นความตาย คล้ายกับเหตุการณ์ที่เกิด
ขึ้นกับชาวเมืองล าพูนในสมัยของพญาจุเลราช พ.ศ. 1590 จากโรคระบาด ผู้คนล้มตายเป็น
จ านวนมาก คนที่ยังมีชีวิตอยู่ได้พากันหนีโรคระบาดไปอาศัยอยู่ที่ เมืองสุธรรมาวดี (เมือง
สะเทิม ประเทศรามัญในอดีต) (สงวน โชติสุขรัตน์, 2553)   
   การแพร่ระบาดของโรคในอดีตดังกล่าวจนถึงการแพร่ระบาดของโควิด 19 
ในปัจจุบันล้วนเป็นภัยคุกความชีวิตที่มนุษย์หลีกเลี่ยงไม่ได้ สะท้อนถึงธรรมชาติของชีวิต
มนุษย์ที่ต้องไปเป็นตามกฎธรรมชาติ คือ แก่ เจ็บ ตาย แต่เราสามารถถือประโยชน์จาก
ความจริงเรื่องนี้ได้ คือ การด ารงชีวิตอยู่ด้วยความไม่ประมาท ระมัดระวัง ป้องกันตัวเองให้
มากขึ้น เพราะเราไม่ทราบว่า อะไรจะเกิดขึ้นกับชีวิตในวันข้างหน้าบ้าง ผู้ที่ เตรียมพร้อมอยู่
เสมอจะมีโอกาสรอดสูง ตรงกันข้ามกับผู้ที่ประมาทก็มีโอกาสสูงที่จะได้รับอันตรายที่ไม่อาจ
คาดเดาได้เช่นกัน โดยยึดพุทธด ารัสที่ว่า “ความประมาทเป็นหนทางแห่งความตาย คนผู้ไม่
ประมาทย่อมไม่ตาย คนที่ประมาทก็เหมือนคนที่ตายแล้ว” (ขุ .ธ. (ไทย) 25/21/31) เป็น
แนวทางในการด าเนินชีวิตอยู่ด้วยความไม่ประมาทในทุกด้าน 
   2.1.3 ชีวิตไม่มีอะไรแน่นอน ภาพสะท้อนความจริงข้อนี้ พิจารณาได้จาก
ครอบครัวของภัททวติยเศรษฐีที่เคยม่ังค่ังด้วยทรัพย์สินจ านวนมาก แต่พอเกิดวิกฤ ติจาก



วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์  

Journal of MCU Social Science Review 
329 

 

โรคระบาด เงินทอง ทรัพย์สินก็ไม่ได้มีประโยชน์อะไร ? จ าต้องละถิ่นฐานหนีไปอยู่ที่ อ่ืนเพ่ือ
เอาชีวิตรอด ในที่สุดก็ต้องไปขออาหารคนอ่ืนยังชีพ หากหันกลับมาดูเหตุการณ์ในช่วงการ
ระบาดของโควิด 19 ก็ไม่ต่างกันนัก บางคนเคยมีงานท า มีห้องอยู่อาศัย มีปัจจัยยังชีพที่ท า
ให้ชีวิตด าเนินไปได้ กลับต้องมาตกงาน ถูกเลิกจ้าง ไม่มีเงินค่าเช่าห้อง ไม่มีเงินซ้ืออาหาร
และปัจจัยยังชีพ นี่คือตัวอย่างของชีวิตที่ไม่มีอะไรแน่นอน มีแล้วกลับยากจน มีงานแล้ว
กลับตกงานตามหลักโลกธรรมข้อว่า เสื่อมลาภ เสื่อมยศ(องฺ.อฏฺฐก. (ไทย) 23/6/204-206)  
หมายถึง สิ่งต่าง ๆ ต าแหน่ง หน้าที่การงานที่เคยได้มาหรือมีหมดไป และยังสะท้อนถึง
ความไม่แน่นอนของสรรพสิ่งตามหลักไตรลักษณ์ที่ว่า เกิดขึ้น ต้ังอยู่  ดับไป (ขุ .ธ. (ไทย) 
25/277-279/118) ประโยชน์ที่จะได้จากการเรียนรู้เรื่องนี้ ก็คือ ความไม่ประมาทในการ
เตรียมความพร้อมด้วยการสร้างต้นทุนให้แก่ชีวิตในทุกด้าน เพราะเราไม่ทราบว่า ชีวิตของ
เราจะเจอกับวิกฤติใดบ้างในอนาคตข้างหน้า 
   2.1.4 มนุษย์กับการแบ่งปัน ความจริงเรื่องนี้จะวิเคราะห์ไปที่มนุษย์และ
ธรรมชาติของชีวิตตามหลักค าสอนในพระพุทธศาสนาผ่านบุคคลที่เก่ียวข้องกับหัวข้อหลัก
ของบทความ คือ ผู้ให้ กับผู้รับ เพ่ือให้ผู้ อ่านเห็นความจริงและสามารถโยงเข้ากับเรื่อง
ปัจจุบันได้ ดังต่อไปนี้ 
   1) ผู้ให้ : ผู้ต่อลมหายใจผู้ยากไร้ ไม่ว่าสังคมมนุษย์จะเผชิญกับวิกฤติใดก็
ตาม แต่วิกฤติเหล่านั้นไม่ได้ท าให้ต้นทุนทางสังคม คือ น้ าใจ ต่อเพ่ือนร่วมสังคมหายไป เรา
ยังเห็นน้ าใจของคนไทยจ านวนมากหลั่งไหลช่วยเหลือกันทุกครั้งที่เกิดเหตุการณ์ไม่ปกติขึ้น
ในสังคมไทย หากเราวิเคราะห์ผู้ให้ตามหลักค าสอนในพระพุทธศาสนาจะพบลักษณะของ
ผู้ให้หลายประเภท แต่หัวข้อนี้ขอกล่าวไว้เป็นกรณีศึกษาเพียง 3 ประเภท ตามนัยที่พระ
สิริมังคลาจารย์ (2524) กล่าวไว้ คือ (1) ทาสทาน หมายถึง ผู้ให้สิ่งที่ ด้อยกว่าสิ่งที่ตน
บริโภค ให้สิ่งเก่า ๆ หรือที่ใช้แล้วแก่คนอ่ืน ส่วนตนบริโภคแต่สิ่งที่ ดี ๆ ถ้าวิเคราะห์ผู้ให้
ประเภทนี้จะเห็นธรรมชาติของจิตผู้ให้ว่า ยังตกเป็นทาสของความตระหนี่ ความหวงแหน 
ความเห็นแก่ตัวอยู่ ยังไม่เป็นอิสระจากกิเลส การให้ในลักษณะนี้ แม้ว่าจะมีคุณน้อยต่อผู้ให้ 
แต่ในแง่ของการปันสุขก็ยังถือว่า สร้างความสุขให้แก่ผู้รับได้ในระดับหนึ่ง แ ต่ไม่มาก เม่ือ
เทียบกับความสุขของผู้รับที่ได้สิ่งใหม่ ๆ สิ่งที่ดี มีคุณภาพ (2) สหายทาน หมายถึง ผู้ให้สิ่งที่
เสมอกันกับสิ่งที่ตนใช้ เป็นการให้ที่ยกระดับจิตขึ้นมาอีกระดับหนึ่งที่สูงกว่าระดับแรก 
เนื่องจากให้สิ่งที่ตนใช้ตามปกติทั้งดีและไม่ดี ที่กล่าวว่าสูงขึ้นกว่าระดับแรก เนื่องจากผู้ให้
สามารถยกระดับจิตของตนให้อยู่เหนือความตระหนี่ ความหวงแหน ความเห็นแก่ตัวได้  (3) 
สามีทาน หมายถึง ผู้ให้สิ่งที่ประณีตแก่ผู้อ่ืน เป็นการให้ที่ยกระดับจิตให้อยู่ เหนือกิเลส เป็น
อิสระจาก ความตระหนี่ ความหวงแหน ความเห็นแก่ตัวได้ การให้ลักษณะนี้จัดเป็นการให้
ในอุดมคติของพระพุทธศาสนา  



330 
ปีที่ 9 ฉบับที่ 4 ตุลาคม – ธันวาคม 2563 
Vol. 9 No. 4 October - December 2020 

 

   ถ้าวิเคราะห์จากผู้ให้ทั้ง 3 ประเภท ข้างต้นจะเห็นวัตถุประสงค์ส าคัญของ
การให้ในฐานะหลักธรรมที่ขจัดกิเลส คือ ความตระหนี่ ความหวงแหน ความเห็นแก่ตัวที่
เป็นสัญชาตญาณพ้ืนฐานของจิตมนุษย์ แต่ส าหรับผู้ที่ฝึกจิตด้วยการให้หรือการเสียสละจน
เป็นสามีทานอย่างสมบูรณ์แล้วจะให้แต่สิ่งที่ ดีแก่ผู้ อ่ืน ให้ ด้วยความปล่อยวาง ไม่หวัง
ผลตอบแทน  แ ต่ มุ่ง เพ่ือให้เ กิดควา มสุ ขแ ก่ผู้ อ่ืน เป็นที่ ต้ั ง นี่ คื อหลั กการปัน สุข ใน
พระพุทธศาสนา ผู้อ่านสามารถศึกษาหลักการให้แบบสามีทานได้ในสัปปุริสทานสูตรที่
พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า คนดีหรือสัตบุรุษจะให้ด้วยปัญญาในสิ่งต่อไปนี้  คือ ให้สิ่งที่ สะอาด 
ปลอดภัย ถูกสุขลักษณะ  ให้สิ่งที่ประณีต ให้ตามกาลเวลาที่เหมาะสม ให้สิ่งที่สมควรแก่
ผู้รับ เลือกให้แก่คนที่ดี มีศีลธรรม ให้เป็นประจ า ก าลังให้ก็ท าจิตให้ผ่องใส ครั้นให้แล้วก็ดี
ใจ และตอนท้ายของพระสูตรนี้ พระพุทธเจ้าทรงสรุปถึงคุณสมบัติของสัตบุรุษผู้ให้ทานไว้ 3 
ประการ คือ มีปัญญา มีศรัทธา และมีใจเสียสละ (องฺ.อฏฺฐก. (ไทย) 23/37/296-297) 
   ถ้าน าลักษณะการให้ในสัปปุริสทานมาโยงเข้ากับผู้ให้ในสถานการณ์โควิด 
19 ก็จะพบว่า ผู้ที่มีน้ าใจทุกคนจะน าสิ่งที่ดีที่สุดที่ตนมีตามฐานะหรือศักยภาพของตนมา
บริจาคทั้งสิ้น และที่ส าคัญการให้นั้นเกิดจากเมตตาจิต ปรารถนาจะให้ผู้ที่ได้รับความเดือน
ร้อนจ ากโควิด  19 พ้นจา กความทุ กข์ มีควา มสุขทั้งนั้ น ตรงตามลั กษณะกา รให้ ที่
พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในสัปปุริสทานสูตร 5 ประการ คือ ให้ด้วยศรัทธา ให้ด้วยความเคารพ 
ให้ตามกาลเวลาอันควร ให้ด้วยจิตอนุเคราะห์ และให้โดยไม่กระทบตนและผู้ อ่ืน (องฺ.ปญฺ
จก. (ไทย) 22/148/244-245) และตรงกับลักษณะของการให้ที่ถูกต้องในอสัปปุริสทานสูตร
อีก 5 ประการ คือ ให้โดยเคารพ ให้โดยความอ่อนน้อม ให้ด้วยมือตนเอง ให้ของที่ไม่เป็น
เดน และเห็นผลท่ีจะพึงมาถึงจึงให้ (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/147/244)  ผู้ให้ตามลักษณะที่
กล่าวได้ชื่อว่า “สามีทาน” เพราะสามารถยกระดับจิตให้อยู่เหนือกิเลสได้ 
   2) ผู้รับ : ผู้ได้รับการต่อลมหายใจ เนื่องจากเขาไม่สามารถพ่ึงตนเองได้ใน
ขณะนั้น จ าเป็นต้องพ่ึงคนอ่ืนยังชีพ ไม่ว่าจะด้วยความขาดแคลนโดยฐานะ ความจ าเป็น
หรือสถานการณ์บางอย่างบีบค้ันก็ตาม ขอวิเคราะห์ไปที่ผู้รับปัจจัยยังชีพจากตู้ปันสุขเพ่ือ
สะท้อนถึงประเภทผู้รับตามพฤติกรรมจากหลักการทางพระพุทธศาสนาที่ จ าแนกได้ 2 
ประเภท คือ (1) ผู้รับที่ดี เรียกว่า “สัตบุรุษ” ผู้รับที่มีศีลธรรม เป็นกัลยาณชน ภาพสะท้อน
จากตัวผู้รับประเภทนี้ก็คือ การรู้จักประมาณ ไม่โลภมาก ไม่เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตัว เห็น
แก่ผู้อ่ืนและส่วนรวม (2) ผู้รับที่ไม่ดี เรียกว่า “อสัตบุรุษ” ผู้รับที่ขาดธรรม โลภมาก เห็นแก่
ตัว ค านึงแต่ประโยชน์ส่วนตัว ไม่ค านึงถึงความทุกข์ยากของเพ่ือนมนุษย์ ภาพที่เราเห็น
ตรงกันข้ามกับตัวอย่างของเด็กชายที่เก็บผักมาแลกกับสิ่งของในตู้ปันสุขก็คือ มีบางคนน า
ถุงมาใส่สิ่งของในตู้ปันสุขไปจนหมด บางคนน าสิ่งของในตู้ปันสุขที่ผู้มีน้ าใจบริจ าคไว้ไปขาย
ก็มี พฤติกรรมเช่นนี้ตามทัศนะพระพุทธศาสนาเห็นว่าเป็นพฤติกรรมของคนที่ไม่ดี ขาด



วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์  

Journal of MCU Social Science Review 
331 

 

ธรรม คือ เมตตา กรุณา ไม่รัก ไม่สงสารเพ่ือนมนุษย์ผู้ร่วมชะตากรรมเดียวกับตนที่ได้รับ
ความเดือดร้อน ขาดแคลนอาหาร และปัจจัยยังชีพจากสถานการณ์โควิด 19 ขาดหลักโภช
เน มัตตัญญุตา ความเป็นผู้รู้ประมาณในการบริโภค (องฺ.ติก. (ไทย) 20/16/159) 
  2.2 ภาพสะท้อนสัง คม  จา กโ รงทาน ในสมัยพุทธกาลและตู้ปั นสุ ขใน
สถานการณ์การแพร่ระบาดของโควิด 19 ขอน าเสนอไว้เป็นแนวทางศึกษา 2 เรื่อง คือ 
   2.2.1 สังคมแห่งการพ่ึงพาอาศัยกัน ทุกสังคมโลกทั้งในอดีตและปัจจุบัน
จะมีภาพแห่งความจริงที่ปรากฏให้เห็นคู่กันหลายเรื่อง เช่น คนยากจนกับคนม่ังมี คนที่มี
โอกาสกับคนที่ขาดโอกาส สังเกตได้จากค าศัพท์บาลีที่แสดงถึงบุคคลที่ยากไร้ในสังคม
อินเดียโบราณ เช่น ทลิททะ คนยากจน ยาจก คนขอทาน วนิพก คนเร่ร่อน อนาถา คนไร้ที่
พ่ึง ทุคคตะ คนตกทุกข์ได้ยาก ค าเหล่านี้บางค าก็ถูกน ามาเรียกคนยากไร้ในสังคมไทย เช่น 
ยาจก วนิพก อนา ถา แม้ประเทศที่ ประกาศว่ าเป็นปร ะเทศที่พัฒนาแล้วอย่างเช่ น
สหรัฐอเมริกาและญี่ปุ่นก็ยังพบว่า มีคนยากจนอยู่ และถ้าย้อนกลับไปดูตัวอย่างโรงทานใน
สมัยพุทธกาลข้างต้นก็จะพบว่า คนไม่มีที่พ่ึง คนยากจน คนเดินทางที่ไม่มีเสบียงพากันมา
ขออาหารที่โรงทานของโฆสกเศรษฐีในแต่ละวันจ านวนมาก ไม่ผิดอะไรกับในสถานการณ์
ช่วงโควิด 19 ระบาด คนจ านวนมากที่ขาดแคลนปัจจัยยังชีพก็มารับของที่ ตู้ปันสุขเช่นกัน 
เรื่องนี้สะท้อนให้เห็นถึงการพ่ึงพาอาศัยกันระหว่างคนยากจน คนที่ขาดแคลน ปัจจัยยังชีพ
กับคนที่ร่ ารวย คนที่มีมากหรือคนที่พอมี แต่มีน้ าใจ ค านึงความล าบากของผู้ร่วมสังคม
เดียวกัน ถ้าน าหลักสังคหวัตถุธรรม (ที.ปา. (ไทย) 11/210/170-171) ในพระพุทธศาสนา
มาวิเคราะห์จะเห็นภาพแห่งความจริงเรื่องนี้ชัดเจนยิ่งขึ้นตามองค์ประกอบขององค์ธรรมข้อ
นี้ 4 ประการ คือ ทาน การให้แบ่งปันทั้งในรูปวัตถุสิ่งของ เงิน ปัจจัยยังชีพ เวชภัณฑ์ และ
เครื่องมือป้องกันรักษาโรค (อามิสทาน) การให้ความรู้ การแนะน ากันในการป้องกันตัวจาก
โควิด 19 (ธรรมทาน) เปยยวัชชะ การพูดจาดีต่อกัน พูดให้ก าลังใจซ่ึงกันและกันโดยเฉพาะ
การให้ก าลังใจกับแพทย์ พยาบาล และเจ้าหน้าที่ท่ีช่วยกันรักษา ป้องกันการแพร่ระบาด
ของโรค อัตถจริยา การบ าเพ็ญประโยชน์ช่วยเหลือกันกันในรูปแบบต่าง ๆ ด้วยจิตอาสา 
สมานัตตตา การวางตนได้เสมอต้นเสมอปลาย ไม่ถือยศต าแหน่ง ภาพที่น่าประทับใจในข้อ
นี้เห็นได้จากผู้ว่าราชการจังหวัดเลยที่ออกช่วยเหลือชาวบ้าน พูดคุย พบปะกับชาวบ้านโดย
ไม่ถือยศ ต าแหน่ง น าสิ่งของที่ตนมีหรือซ้ือมาจากตลาดไปแบ่งปันให้กับคนที่ไม่มี นี่ คือภาพ
ที่สะท้อนถึงการพ่ึงพาอาศัยกันของคนในสังคม  
   2.2.2 ต้นทุนทางสังคม มนุษย์จ าเป็นต้องอาศัยกัน ไม่อาจด ารงชีพอยู่
เพียงล าพังโดยไม่อาศัยคนอ่ืนได้ ต้นทุนทางสังคมที่เป็นปัจจัยส าคัญยิ่งประการหนึ่งที่ท าให้
สังคมมนุษย์ด ารงอยู่ได้ นั่นก็คือ น้ าใจ ซ่ึงสะท้อนให้เห็นความจริงของทุกสังคมต้ังแต่ใน
อดีตจนถึงปัจจุบันว่า น้ าใจไม่เคยเหือดแห้งไปจากใจคนส่วนใหญ่ ผู้ยากไร้ ขัดสน ประสบ



332 
ปีที่ 9 ฉบับที่ 4 ตุลาคม – ธันวาคม 2563 
Vol. 9 No. 4 October - December 2020 

 

ภัยพิบัติ ตกยาก ไร้ที่พ่ึงได้รับการช่วยเหลือเจือจุนจากคนในสังคมที่มีน้ าใจ ท าให้สามารถ
ด ารงชีวิตอยู่ได้ ดังนั้น น้ าใจจึงถือว่าเป็นต้นทุนทางสังคมที่ส าคัญยิ่ง เห็นได้จากนักวิชา การ
ไทย เช่น วรรณา ประยุกต์วงศ์ (2550) ได้กล่าวถึงน้ าใจที่เป็นต้นทุนทางสังคมไทยที่แสดง
ออกมาด้วยการให้ การบริจาค และการช่วยเหลือกันในรูปแบบต่าง ๆ  
  ถ้าวิเคราะห์โรงทานในสมัยพุทธกาลและตู้ปันสุขในปัจจุบันจะเห็นต้นทุน
ทางสังคมกล่าวคือน้ าใจของคนที่ม่ังมีระดับเศรษฐีหรือคหบดีผู้ ม่ังค่ังในสมัยพุทธกาลจนถึง
บุคคลทั่วไปที่มีน้ าใจต่อผู้ยากไร้ ผู้ได้รับความเดือดร้อน แม้จะเป็นการบริจาคน้อยหรือมาก
ก็ตามก็ล้วนเป็นปัจจัยที่ท าให้ชีวิตและสังคมอยู่ได้ กล่าวโดยสรุป การให้ การแบ่งปัน หรือ
การเสียสละเกิดจากพ้ืนฐานของจิตที่เป็นกุศลตามนัยแห่งสัปปุริสทานสูตรที่ข้อว่า มีจิต
อนุเคราะห์ให้ทานหรือให้เพ่ืออนุเคราะห์ สงเคราะห์ (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/148/245) 
กล่าวคือให้ด้วยเมตตาธรรม ความรัก ความปรารถนาดีอยากให้เพ่ือนร่วมโลกพ้นจากทุกข์ 
กรุณา ความสงสาร ไม่อาจทนนิ่งเฉยต่อความทุกข์ยาก ล าบากของเพ่ือนมนุษย์ได้ต้องรีบ
เข้าไปช่วยเหลือทั้งทางกาย เช่น น าสิ่งของหรือปัจจัยยังชีพไปให้ (เมตตากายกรรม) การพูด
ปลอบใจ ให้ก าลังใจ การแนะน าเรื่องที่เป็นประโยชน์ต่อการด าเนินชีวิตและการป้องกัน 
รักษาให้พ้นจากโรคร้าย (เมตตาวจีกรรม) และคิดหาทางช่วยเหลือเพ่ือนมนุษย์ที่ก าลังได้รับ
ความเดือดร้อนจากโควิด 19 (เมตตามโนกรรม) อันเป็นหลักการที่พระพุทธเจ้าทรงวางไว้
ส าหรับการสงเคราะห์ อนุเคราะห์ตามสารณียธรรม (ที.ปา. (ไทย) 11/ 323/321) ซ่ึง
สะท้อนให้เห็นภาพรวมของทานหรือการแบ่งปันว่า จะช่วยให้คนในสังคมอยู่ร่วมกันด้วย
น้ าใจ มีความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ ช่วยเหลือ สามัคคีกัน ไม่มีใครเพิกเฉยต่อความทุกข์ยากของ
เพ่ือนร่วมสังคม เม่ือเกิดวิกฤติใด ๆ ขึ้นก็สามารถก้าวผ่านวิกฤตินั้น ๆ ไปด้วยกันได้อย่างดี
โดยไม่มีใครถูกทอดทิ้งให้เผชิญวิกฤติแต่เพียงล าพัง นี่คือภาพแห่งสังคมที่อุดมด้วยน้ าใจ 
 3. มิติแห่งการปันในพระพุทธศาสนา 
 หัวข้อนี้จะกล่าวถึงสาระส าคัญของการแบ่งปันในพระพุทธศาสนาภายใต้หลักการ
ของหลักค าสอนเรื่องทานและเรื่องที่เก่ียวข้องโดยสรุปใน 2 ประเด็น คือ 
  3.1 หลักค าสอนท่ีว่าด้วยการปันสุข พระพุทธศาสนาให้ความส าคัญกับการ
แบ่งปันหรือการปันสุขในฐานะหลักผดุงสังคมให้ด ารงอยู่ได้ เพ่ือให้ผู้อ่านเห็นความจริงเรื่อง
นี้ขอยกตัวอย่างหลักค าสอนเรื่องทานและเรื่องที่เก่ียวข้องกับหัวข้อนี้ไว้ 4 ประการ คือ  
   3.1.1 ทาน การให้ถือว่า เป็นหลักธรรมพ้ืนฐานของชีวิตและสังคม ในด้าน
ชีวิต หลักธรรมข้อนี้เป็นหลักส าหรับฝึกจิตเพ่ือขจัดสัญชาตญาณ คือ ความตระหนี่  ความ
หวงแหน ความเห็นแก่ตัว รวมถึงความโลภ อยากได้ฝ่ายเดียว ไม่อยากให้สิ่งใด ๆ แก่คนอ่ืน 
เรื่องนี้ปรากฏอยู่ในค าสอนเรื่องอนุปุพพิกถา หมายถึง ถ้อยค าที่แสดงหัวข้อธรรมที่ลุ่มลึกไป
ตามล าดับ มี 5 ประการ คือ ทาน ศีล สวรรค์ โทษของกาม และผลดีของการออกจากกาม 



วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์  

Journal of MCU Social Science Review 
333 

 

(วิ.มหา. (ไทย) 4/26/ 22) ทานเป็นบารมีข้อหนึ่งที่จะท าให้ผู้บ าเพ็ญจนบริบูรณ์บรรลุความ
เป็นบุคคลผู้สูงสุด คือ พระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า พุทธสาวก และทานเป็นปัจจัยที่ท า
ให้ชีวิตเจริญงอกงามด้วยความดีตามนัยแห่งมงคลสูตร (ขุ.ขุ. (บาลี) 25/7/4) ในด้านสังคม 
ทานจะอยู่ในหมวดธรรมที่ผดุงสังคมให้ด ารงอยู่ได้หลายหมวด เช่น สัปปุริสบัญญัติ 3 ทาน
ในฐานะข้อบัญญัติที่คนดีบัญญัติว่าเป็นเรื่องที่ดีงาม (องฺ.ติก. (ไทย) 20/45/207) ทานใน
ฐานะหลักการสงเคราะห์กัน ที่เรียกว่า สังคหวัตถุ 4 (ที.ปา. (ไทย) 11/210/170-171) และ
ทานในฐานะคุณสมบัติของผู้ปกครองที่ ดี คือ ผู้ที่ เสียสละ ช่วยเหลือประชาชนที่อยู่ใน
ทศพิธราชธรรม 10 ประการ (ขุ.ชา. (ไทย) 28/176/112) 
   จากตัวอย่างหมวดธรรมที่ว่าด้วยทานที่กล่าวข้างต้นแสดงถึงความส าคัญ
ของทานในฐานะหลักธรรมพ้ืนฐานที่ท าให้ชีวิตและสังคมด ารงอยู่ไ ด้ เรื่องนี้วิเคราะห์สรุป
จากทาน 2 ประเภท คือ การให้วัตถุสิ่งของ (อามิสทาน) และการให้ธรรม (ธรรมทาน) ด้วย
การบอก การแสดง การอธิบายธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแล้ว (ธัมมเทสนามัย) รวมถึง
องค์ความรู้ที่มีประโยชน์ต่อการพัฒนาชีวิตของผู้ฟังด้วย หากขาดเรื่องเหล่านี้  มนุ ษย์และ
สังคมมนุษย์จะด ารงอยู่ไม่ได้เลย 
   3.1.2 จาคะหรือปริจจาคะ (บริจาค) จาคะ หมายถึง การเสียสละ และ
ปริจจาคะ หมายถึง การบริจาค หลักค าสอนเรื่องนี้ปรากฏในหลักธรรมหลายข้อ เช่น จาคะ
ในฐานะธรรมส าหรับฝึกเพ่ือละอกุศลของจิต คือ ความโลภ เรียกว่า กุศลมูล รากเหง้าของ
การท าความดีข้อว่า อโลภะ (ที.ปา. 11/305/259) จาคะในฐานะธรรมของผู้ครองเรือน 
สามีภรรยาเสีย สละให้ แก่กันทั้ งวัตถุสิ่ งของและควา มไม่ดี พร้อมที่ จะช่วย เหลือกัน
ตลอดเวลา ไม่ใจแคบ เอาแต่ใจตัวเอง (ส .ส. (ไทย) 15/246/354) จาคะในฐานะธรรมที่น า
ชีวิตและสังคมไปสู่ความเจริญที่เรียกว่า “อริยวัฑฒิ” คือ การเสียสละ มีน้ าใจช่วยเหลือ 
พร้อมที่จ ะให้ควา มร่วมมือกับผู้ อ่ืน และสังคมในกิจ กรรมที่เป็นประโยชน์ ไ ม่เอาแ ต่
ผลประโยชน์ส่วนตัว (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/40/62) และจาคะในฐานะทรัพย์ภายในอัน
ประเสริฐข้อที่ท าให้ผู้มีจาคะเป็นผู้ประเสริฐตามไปด้วย (ที.ปา. (ไทย) 11/330/331) 
   3.1.3 อัตถจริยา การบ าเพ็ญประโยชน์ต่อผู้อ่ืนและสังคม (จิตอาสา)  เป็น
ค าสอนอีกข้อหนึ่งที่แสดงถึงความมีน้ าใจต่อผู้อ่ืนด้วยการช่วยเหลือผู้ อ่ืนและสังคมด้วยกาย 
หลักธรรมข้อนี้ปรากฏอยู่ในสังคหวัตถุธรรม 4 ในฐานะหลักธรรมที่ว่าด้วยการสงเคราะห์ ซ่ึง
กันและกัน (ที.ปา. (ไทย) 11/ 210/170-171)   
   3.1.4 เวยยาวัจจะ การขวนขวายช่วยเหลือผู้อ่ืนและสังคม (จิตอาสา) ใน
บุญกิริยาวัตถุ 10 ข้อว่า เวยยาวัจจมัย หมายถึง บุญหรือความดีที่ เกิดจากการขวนขวาย
ช่วยเหลือเรื่องที่เป็นประโยชน์ต่อผู้อ่ืนและสังคม (ที.อ. (บาลี) 3/246)  



334 
ปีที่ 9 ฉบับที่ 4 ตุลาคม – ธันวาคม 2563 
Vol. 9 No. 4 October - December 2020 

 

   จากหลักธรรมที่ว่าด้วยความมีน้ าใจที่เป็นต้นทุนทางสังคมที่กล่าวข้างต้น 
แสดงให้เห็นว่า พระพุทธศาสนาให้ความส าคัญกับหลักธรรมเรื่องนี้อย่างมากโดยสื่อผ่าน
หลักค าสอนเรื่องทาน จาคะ ปริจจาคะ อัตถจริยา และเวยยาวัจจะ สะท้อนให้เห็นว่า การ
หยิบยื่นน้ าใจเพ่ือปันสุขให้แก่คนอ่ืนสามารถท าได้ด้วยการเสียสละสิ่งของ ธรรม ความรู้ที่
เป็นประโยชน์ การช่วยเหลือในรูปแบบอ่ืน ๆ ด้วยกาย วาจา ใจ และยังสะท้อนถึง
หลักธรรมเหล่านี้ว่าเป็นหลักพัฒนาชีวิตต้ังแต่ระดับพ้ืนฐาน คือ การลดละอ านาจใฝ่ต่ า 
ได้แก่ ความตระหนี่ ความเห็นแก่ตัว ความหวงแหนจนถึงเป็นบารมีธรรมที่ท าให้บุคคลผู้
บ าเพ็ญทานอย่างบริบูรณ์บรรลุธรรมในระดับสูงสุดได้  
  3.2 หลักการส าคัญของการปันสุข 
  สาระส าคัญที่กล่าวในหัวข้อที่ผ่านมาให้ข้อสรุปว่า การให้ถือว่าเป็นการต่อลม
หายใจให้แก่ผู้รับและท าให้สังคมมนุษย์ด ารงอยู่ได้ เพ่ือให้ผู้อ่านทราบถึงหลักการ แบ่งปันสุข
และปฏิบัติได้ถูกต้อง จึงขอสรุปถึงวิธีปฏิบัติตามนัยแห่งอรรถกถาขุททกนิกาย (ขุ .ธ.อ. 
(ไทย) 22/37/486) ภายใต้หลักการที่ว่า “ทานสมบัติ” 3 ประการ คือ 
   3.2.1 จิ ตตสมบัติ  หมายถึง  ควา มสมบู รณ์ของจิตของผู้ ให้ ตา มที่
พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในทานสูตร (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/37/486) 3 ประการ คือ ก่อนให้ 
ผู้ให้ต้องมีใจดี หมายถึง ให้ด้วยจิตที่ประกอบด้วยเมตตา มุ่งหวังให้ผู้รับพ้นจากทุกข์ ขณะที่
ให้จิตต้องผ่องใส และหลังให้เสร็จแล้วจิตต้องเบิกบาน สุขใจจึงจะถือว่า ทานที่ให้มีผล 
   3.2.2 เขตตสมบัติ หมายถึง ความสมบูรณ์ของผู้รับ คือ ผู้รับต้องเป็นผู้
ประพฤติดี ปฏิบัติชอบ เป็นคนที่มีศีลธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ในทานสูตรโดยมุ่งไป
ที่สมณะผู้ปฏิบัติเพ่ือขจัดกิเลสเป็นหลัก เช่น พระอริยสงฆ์ในบทสวดสรรเสริญสังฆคุณ 4 
ประเภท ได้แก่ พระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี และพระอรหันต์ที่พระพุทธเจ้า
ตรัสว่าเป็นเนื้อนาบุญของชาวโลก (ม.มู. (ไทย) 12/74/66) แต่ถ้าเป็นบุคคลทั่วไปใน
สถานการณ์การแพร่ระบาดของโควิด 19 ก็ต้องเป็นคนดี มีศีลธรรมที่ได้รับความเดือดร้อน
จากวิกฤติจริง ๆ แต่ในกรณีที่เราไม่สามารถกลั่นกรองได้ว่าใครเป็นคนดี มีศีลธรรมหรือไม่ 
ก็ขอให้ยึดหลักการให้แบบเดียวกับการถวายสังฆทานแก่พระสงฆ์  คือ การให้กับผู้ที่
เดือดร้อนทุกคนโดยไม่เจาะจงตัวผู้รับและไม่หวังผลตอบแทนตามหลักอัปปมัญญาเมตตา 
ความรัก ความปรารถนาดีต้องการให้ทุกชีวิตพ้นจากความทุกข์ มีความสุข 
   3.2.3 ไทยธรรมสมบัติ หมายถึง ความสมบูรณ์ของสิ่งของที่เราจะให้ คือ 
สิ่งนั้นต้องเป็นสิ่งที่ดี มีประโยชน์ต่อผู้รับตามหลักสามีทาน และเป็นสิ่งที่ เราได้มาด้วยความ
บริสุทธ์ิ ชอบธรรม ไม่ผิดศีลธรรมและกฎหมาย จึงจะถือว่า ทานที่เราให้มีผลสมบูรณ์ 
 จากสาระส าคัญที่แสดงมาสรุปได้ว่า หลักการปันสุขให้ผู้อ่ืนในพระพุทธศาสนานั้น
สามารถท าได้ทั้งการให้ การเสียสละ การบริจาค การบ าเพ็ญประโยชน์ และการขวนขวาย



วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์  

Journal of MCU Social Science Review 
335 

 

ช่วยเหลือเพ่ือนมนุษย์ที่เรียกว่า จิตอาสาในปัจจุบัน และการที่จะท าให้การปันความสุข
เกิดผลมาก ประการแรก ผู้ให้จะต้องดูความพร้อมของจิตของตนว่า ประสงค์จะให้หรือ
ช่วยเหลือผู้อ่ืนด้วยจิตเมตตาอย่างแท้จริงหรือไม่ ไม่ใช่ให้เพราะหวังชื่อเสียงหรือค ายกย่อง 
ชื่นชม ประการท่ีสอง  ต้องพิจารณาตัวผู้รับว่า สมควรให้ความช่วยเหลือ สงเคราะห์ 
อนุเคราะห์หรือไม่ เพราะถ้าไม่พิจารณาให้รอบคอบอาจไปสังเคราะห์คนที่ไม่ดี เช่น คนฉก
ฉวยโอกาส เห็นแก่ตัวก็ได้ และประการสุดท้าย ให้พิจารณาสิ่งที่ เราจะน าไปให้หรือ
ช่วยเหลือผู้อ่ืนว่าเป็นสิ่งที่ดี ใช้ประโยชน์ได้จริง มีความจ าเป็นต่อผู้รับหรือไม่ เรื่องที่ส า คัญ
ยิ่งก็คือ สิ่งเหล่านั้นต้องเป็นสิ่งที่เราหามาได้โดยชอบธรรม ไม่ผิดศีลธรรมและกฎหมายตาม
แนวทางที่พระพุทธเจ้า ทรงตรัสไว้ ในสา ธุสูตร ว่า “ทานที่ บุคคล เลือก ให้ พระสุคต 
(พระพุทธเจ้า) ทรงสรรเสริญแล้ว” (ส .ส. (ไทย) 15/33/41) ซ่ึงหลักการแบ่งปันโดยสรุปทั้ง 
2 ข้อจะช่วยให้เห็นความส าคัญของการให้ในพระพุทธศาสนา คุณธรรมที่ผดุงชีวิตและสังคม
ให้ด ารงอยู่ได้อย่างสันติสุขตามหลักสังคหวัตถุธรรม 4 (ที.ปา. (ไทย) 11/210/ 170-171) 
เป็นสังคมแห่งการช่วยเหลือ เอ้ืออาทรด้วยน้ าใจหรือเมตตาธรรม 
 

สรุป 
 จากสาระส าคัญที่น าเสนอมาทั้งหมดขอสรุปในภาพรวมของมิติแห่งการแบ่งปันที่
วิเคราะห์จากโรงทานและตู้ปันสุขไว้ 3 ประการ คือ 
 1. หลักการแบ่งปั นเชิ งพุทธ  ถ้า มองในแง่ของผู้ ให้จั ดเป็น วิธีฝึ กจิตเ พ่ือละ
สัญชาตญาณแห่งอัตตา คือ ความตระหนี่ ความเห็นแก่ตัว  ความหวงแหนสู่ความสมบูรณ์
แห่งจิตที่อยู่เหนือกิเลสเหล่านี้ แต่ถ้ามองในแง่สังคมจะเป็นหลักการสงเคราะห์เพ่ือนมนุษย์
ทั้งวัตถุสิ่งของ หลักธรรม องค์ความรู้ที่ เป็นประโยชน์ รวมถึงการขวนขวาย ช่วยเหลือ 
บ าเพ็ญประโยชน์ต่อกันในรูปแบบต่าง ๆ ด้วยจิตอาสาโดยไม่หวังผลตอบแทนที่เกิดจากจิต
เมตตา ปรารถนาให้ผู้ประสบภัยพ้นจากทุกข์ ประสบกับความสุขอันเป็นการแบ่งปัน
ความสุขให้แก่คนอ่ืนที่มีค่ายิ่ง  
 2. การแบ่งปันหรือการมีน้ าใจให้แก่กัน คือ ต้นทุนทางสังคมที่ส า คัญยิ่ง สะท้อน
จากโรงทานในสมัยพุทธกาลและตู้ปันสุขในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโควิด 19 ซ่ึง
เป็นเรื่องที่ทุกสังคมขาดไม่ได้ การให้ การเสียสละ การบ าเพ็ญประโยชน์ การช่วยเหลือกัน
เป็นการลดช่องว่างในสังคมระหว่างคนจนกับคนมี และช่วยลดทุกข์และปัญหาสังคมที่เกิด
จากความยากไร้ ขัดสน ขาดแคลน และยังช่วยประสานจิตระหว่างผู้ให้กับผู้รับให้เกิด
มิตรภาพที่ยิ่งใหญ่ รวมถึงการฝึกจิตมนุษย์ให้ลดความเห็นแก่ตัว ความตระหนี่ ความโลภที่
เป็นสาเหตุของปัญหาที่สร้างความเดือดร้อนให้แก่คนในสังคมอีกด้วย 



336 
ปีที่ 9 ฉบับที่ 4 ตุลาคม – ธันวาคม 2563 
Vol. 9 No. 4 October - December 2020 

 

 3. แนวทางปฏิบัติต่อเรื่องนี้ คือ ทุกคนควรหันมาทบทวนการให้ การแบ่งปัน การ
เสียสละทั้งในแง่ของความหมาย หลักการ วิธีการ และเป้าหมายตามหลักพระพุทธศาสน า
ให้ถูกต้อง โดยให้มองผ่านวิกฤติที่เกิดขึ้นในสังคม วิถีชีวิตของเราไปยังคนอ่ืน ๆ และลงมือ
เข้าไปช่วยเหลือในรูปแบบต่าง ๆ เท่าที่สามารถท าได้ หากทุกคนท าได้ดังกล่าวมาก็จะเป็น
หลักประกันได้ว่า สังคมโลกจะเป็นสังคมแห่งความเอ้ืออาทรที่อุดมด้วยน้ าใจ น่าอยู่อาศัย มี
แต่ความสุข ความเจริญอย่างแท้จริงตามหลักปฏิรูปเทสในมงคลสูตร (ขุ.ขุ. (บาลี) 25/4/4) 
 จากสาระส าคัญที่เสนอมาทั้งหมดและข้อสรุปดังกล่าวหวังว่า บทความนี้จะให้
ประโยชน์ในด้านองค์ความรู้และแนวทางปฏิบัติในการด าเนินชีวิตร่วมกับผู้ อ่ืนในสังคมได้
บ้างไม่มากก็น้อย อีกทั้งอาจเป็นแรงกระตุ้นให้ทุกคนหยิบยื่นน้ าใจต่อกันให้มากยิ่งขึ้นและ
รักษาไว้ให้เป็นต้นทุนทางสังคมอันทรงค่าต่อไป 
 

เอกสารอ้างอิง 
พระพุทธโฆสาจารย์. (2522). ธมฺมปทฏฺฐกถาย ทุติโย ภาโค (พิมพ์ครั้งที่  21). กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย.   
พระสิริมังคลาจารย์. (2524). มงฺคลตฺถทีปนิยา ทุติโย ภาโค. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฎ

ราชวิทยาลัย.   
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2532). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺฐกถา . 

กรุงเทพฯ: วิญญาณ. 
______. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก  2500. กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
______. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
______. (2539). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพฯ: 

วิญญาณ. 
วรรณา ประยุกต์วงศ์. (2550). คู่มือพัฒนาจิตอาสาพนักงานในองค์กรธุรกิจสู่ความสุขใน

การท างาน.  กรุงเทพฯ:  เครือข่ายความร่วมมือร ะหว่างภาคธุ รกิจและภา ค
ประชาคมเพ่ือการพัฒนาที่ยั่งยืน. 

สงวน โชติสุขรัตน์. (2553). ต านานเมืองเหนือ (พิมพ์ครั้งที่ 4). นนทบุรี: ศรีปัญญา. 
AMRIN 34HD. (2563). เด็กชายเพชรบูรณ์เก็บผักมาแลกขนมใน “ตู้ปันสุข”. สืบค้น 10 

มิถุนายน 2563, จาก https://www.amarintv.com/news/detail/32047. 
PPTV Online. (2563). เปิดต้นฉบับ “ตู้ปันสุข” New Normal การแบ่งปันช่วงโควิด.สืบค้น 

28 พฤษภาคม 2563, จาก https://www.pptvhd36.com/news/99/ 125238 


