
  วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน ์   127  

พระสงฆ์ต้นแบบในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก 
MODEL MONK FOR BUDDHISM PREACHING TO THE GLOBAL SOCIETY 

 
พระชลญาณมุนี  (สมโภช ธมฺมโภชฺโช/นาคสิทธิเลิศ) บุญทัน ดอกไธสง  

พระมหาบุญเลิศ อินฺทปญฺโ  
Phrachonyanmunee (Sompoch Dhammabhojjo/Naksitilert), Boonton Dockthaisong, 

Phramaha Boonlert Indhapanyo 
 

บทคัดย่อ 
บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพ่ือศึกษาอัตลักษณ์การเผยแผ่ของพระสงฆ์ใน

สังคมไทย 2) เพ่ือศึกษากระบวนการการเผยแผ่ของพระสงฆ์ต้นแบบ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา          
สู่สังคมโลก 3) เพ่ือน าเสนอต้นแบบของพระสงฆ์ท่ีประสบความส าเร็จ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา        
สู่สังคมโลก การวิจัยฉบับนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ใช้หลักการวิเคราะห์
เนื้อหา (Content Analysis) คือ การกระท ากับข้อมูลที่ได้จากเอกสาร และจากผู้ ให้ข้อมูลส าคัญ
จ านวน 25 รูปหรือคน ด้วยแบบสัมภาษณ์เชิงลึก แบบมีโครงสร้าง และการสนทนากลุ่มเฉพาะ 
(Focus Group Discussion) ผู้ทรงคุณวุฒิ จ านวน 12 รูปหรือคน วิเคราะห์ข้อมูลเชิงพรรณนา 
(Descriptive Analysis) 

 ผลการวิจัยพบว่า 
1) อัตลักษณ์ของการเผยแผ่ของพระสงฆ์ในสังคมไทย พบว่า พระสงฆ์ในสังคมไทยมี

วัตถุประสงค์ จุดมุ่งหมายของการสอนการเผยแผ่ คือ การน าหลักธรรมที่ศึกษาปฏิบัติมาเผยแผ่           
โดยการยกหัวข้อธรรมขึ้นแสดง (เทศนา) เพ่ือสั่งสอนประชาชนให้รู้และเข้าใจอย่างถูกต้องมีเหตุผล            
เพ่ือละชั่ว ท าดี มีความสุขสงบ มีสันติ หรือถึงนิพพานอันเป็นจุดสู งสุดของชีวิตในทัศนคติทาง
พระพุทธศาสนา แต่พระสงฆ์ในสังคมไทยส่วนใหญ่เน้นสอนเรื่องทานเป็นล าดับแรกต่อด้วยศีล และ
ภาวนาสุดท้าย หลักการและวิธีการในเผยแผ่หลักธรรมมีความหลากหลายวิธี รวมถึงการปฏิบัติตน
ในการเผยแผ่ศาสนามีความแตกต่างกันไปตามสภาวะของผู้ปฏิบัติ 
                                                           

Doctor of Philosophy Program in Buddhist Management, Faculty of Social 
Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Department of Political Science, Faculty of Social Sciences, Mahachula- 
longkornrajavidyalaya University. 

Department of Political Science, Faculty of Social Sciences, Mahachula- 
longkornrajavidyalaya University. 
 



128    ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2560

 

 

2) กระบวนการการเผยแผ่ของพระสงฆ์ต้นแบบ  พบว่า ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่
สังคมโลกนั้น เปิดโอกาสให้ประชาชนทุกระดับชั้น  ทุกชาติทุกภาษาได้รับการศึกษาอย่างทั่วถึงกัน          
ซึ่งเป็นกลวิธีที่แสดงให้ประชาชนในสังคมโลกได้รับทราบเรื่องราวต่างๆ จากการด าเนินงาน เช่น การ
ผลิตบุคลากร ให้มีความพร้อมทั้งร่างกายและจิตใจ มีการศึกษาวิชาการทางพุทธศาสนา พร้อมทั้ง
ฝึกฝนตนเองอย่างแตกฉานก่อน (วิชาจรณสัมปันโน) มีการผลิตสื่อเพ่ือใช้ในการเผยแผ่ที่เข้าใจง่าย มี
การประยุกต์พุทธวิธีในการเผยแผ่ คือ น าหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้ามาปรับใช้ในการสอนให้
เข้ากับยุคสมัยปัจจุบัน โดยยึดหลักธรรมวินัยของพระพุทธเจ้าเป็นแบบอย่าง แล้วน ามาอบรมสั่งสอน
พุทธบริษัทให้น าหลักธรรมไปประพฤติปฏิบัติในชีวิตประจ าวัน เช่น เน้นสอนเรื่องภาวนาเป็นล าดับ
แรก ต่อด้วยศีล และทานสุดท้าย ซ่ึงเป็นกระบวนการการเผยแผ่ของพระสงฆ์ต้นแบบ ในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก ที่ประสบความส าเร็จในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของทั้ง 2 ท่าน 
ได้แก่  พระธรรมมงคลญาณ (วิริยังค์ สิรินฺธโร) และพระภาวนาวิเทศ (เขมธมฺโม  ภิกฺขุ) ที่มีผลงาน
ปรากฏและเป็นที่ยอมรับต่อสาธารณชนทั้งในประเทศและต่างประเทศ ช่วยให้ผู้ศึกษา
พระพุทธศาสนาเกิดความรู้ความเข้าใจวิธีการ  สามารถน ารูปแบบไปพัฒนาชีวิตในทิศทางที่ถูกต้อง 
อันจะเกิดประโยชน์ต่อตนเอง ประเทศชาติ ต่อสังคมโลก  

3) ต้นแบบของพระสงฆ์ที่ประสบความส าเร็จ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก 
พบว่า ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลกของพระธรรมมงคลญาณ  (วิริยังค์ สิรินฺธโร) และ           
พระภาวนาวิเทศ (เขมธมฺโม ภิกฺขุ) โดยยึดหลักธรรมกถึกหรือธรรมะส าหรับนักเผยแผ่ 5 ประการ 
คือ 1) แสดงหลักธรรมหรือเนื้อหาวิชาตามล าดับความง่ายยากลุ่มลึก มีเหตุผลสัมพันธ์ต่อเนื่องกันไป
โดยล าดับ 2) ชี้แจงยกเหตุผลมาแสดงให้เข้าใจ คือ ชี้แจงให้เข้าใจชัดในแต่ละแง่แต่ละประเด็น โดย
อธิบายขยายความ ยักเย้ืองไปต่างๆ ตามแนวเหตุผล 3) แสดงธรรมด้วยอาศัยเมตตา คือ สอนเขา
ด้วยจิตเมตตา มุ่งจะให้เป็นประโยชน์แก่เขา 4) ไม่แสดงธรรมด้วยเห็นแก่อามิส คือ สอนเขามิใช่
เพราะมุ่งที่ตนจะได้ลาภ หรือผลประโยชน์ตอบแทน 5) แสดงธรรมไม่กระทบตนและผู้อ่ืน คือ สอน
ตามหลักตามเนื้อหา มุ่งแสดงธรรม แสดงธรรม ไม่ยกตน ไม่เสียดสีข่มขี่ผู้อ่ืน สิ่งที่ท่านมุ่งเน้นการ
ปฏิบัติตน โดยมีศีลาจริยวัตรอย่างเคร่งครัดงดงาม นับว่า เป็นคุณสมบัติภายนอกที่เกิดศรัทธาต่อผู้
พบเห็น  นอกเหนือจากคุณสมบัติทางกายภาพ  มีการศึกษาศึกษาค้นคว้าวิชาการต่างๆ มีความรู้
ความเข้าใจอย่างดี ถือว่าเป็นคุณสมบัติภายใน รวมถึงการการประยุกต์ใช้สื่อเทคโนโลยีสารสนเทศ 
ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้เข้ากับยุคสมัย  
ค าส าคัญ : พระสงฆ์ต้นแบบ, การเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
 

 
 



  วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน ์   129  

 

 

ABSTRACT 

 Objectives of this research were  1. To study the identity of a model 
Buddhism preaching monk in Thai society, 2. To study the process of Buddhism 
preaching  to the world society of a preaching monk and  3, to propose the 
preaching model of successful Buddhism preaching  monk to the world society. 
Methodology was the qualitative research method, collected data from 25 key 
informants with structured-in-depth-interview and 12 participants in forces group 
discussion. Data were analyzed by descriptive interpretation. 

Findings of this research were as follows: 
 1. Identity of model monks was that the Buddhism monks had identity in 

preaching with objectives and purpose in preaching. They used well practiced 
Dhamma to preach people to understand the Dhamma principles causes and 
effects, to abstain from bad doing, commit good doing for tranquility and peace 
with Niravna as the ultimatum goal in life. Majority of Thai monks concentrated on 
Daha, giving,fisrt and Sila, precepts then Pavana, meditation at the end. There were 
many ways to preach Buddhism including individual differences of the preaching 
monks.       
  2. The model monks’ process of Buddhism preaching to the world society 
was that  Buddhadhamma education was open for all levels of people from all 
nationalities and languages. The preparation process such as Dhamma preaching 
monk education for physical and mental readiness (vijjacharanasampanno), media 
production for Dhamma preaching were also open for all concerned to know. 
Buddha’s teaching methods, Dhamma and Vinaya, were adapted for easy 
understanding and appropriateness to the present situations in order for laity 
people to apply in daily life. The preaching process began with Pavana, meditation, 
then Sila, precepts and then Dana, giving. This process was used by two successful 
model monks in preaching Buddhism to the world society. They are Venerable 
Phradhammamongkolyarn (Viriyung Sirintharo) and Venerable Phrabhavanavideht 
(Khemadhammo  Bhikku). These two model monks had performed the outstanding  
work in Buddhism preaching to the world, both in Thailand and abroad. The 
Buddhism learners clearly understood and comprehended Dhamma that they 



130    ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2560

 

 

could apply in daily life with the right directions which was the beneficial to self, to 
countries and to the world.  
  3. Models of Buddhism preaching to the world of two successful 
Buddhism preaching monks: Venerable Phradhammamongkolyarn (Viriyung 
Sirintharo) and Venerable Phrabhavanavideht (Khemadhammo  Bhikku)  were that 
the two model monks used the Dhammakatika,  the qualities of preaching monk as; 
1) the instruction was regulated and gradually advanced in details, 2) instruction 
with reasoning and referring to the cause and effect, 3) instruction with kindness for 
their benefits, 4) instruction without expecting worldly gain or something in return 
and 5) instruction in the way that it did not hurt oneself or others, not exalting 
oneself while contempting others. Instruction with good conducts which was the 
external quality the other people admired. The model monks, not only have 
external quality but also internal charm with good education and profound 
Dhamma knowledge and application of modern teaching media that were 
appropriate to the present time.    
Keywords: Model Monk, Buddhism Preaching 
 
1. บทน า 

พระพุทธศาสนาได้ถือก าเนิดขึ้นในชมพูทวีป หรือประเทศอินเดีย ภายหลังจากที่เจ้าชาย
สิทธัตถะได้เสด็จออกผนวชจากศากยวงศ์ จุดมุ่งหมายของพระองค์ คือ เพื่อแสวงหาทางหลุดพ้นจาก
ความทุกข์ โดยใช้เวลาแสวงหาความรู้ 6 ปี จึงตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ คือ ทรงค้นพบทาง
หลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวงเมื่อก่อนพุทธศักราช 45 ปี จึงได้พระนามว่า “พุทธะ” พระพุทธองค์
ได้ทรงอาศัยพระมหากรุณาธิคุณอันยิ่งใหญ่ในหมู่สัตว์ เสด็จจาริกไปในนิคมชนบท เพ่ือเผยแผ่พระ
ธรรมค าสั่งสอนที่ตรัสรู้แก่เวไนยสัตว์ทั้งปวง ในเบื้องต้นนั้น พระพุทธองค์ได้เสด็จไปแสดงพระธรรม
จักกัปปวัตตนสูตรแก่ปัญจวัคคีย์ ณ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน ท าให้ปัญจวัคคีย์ได้ดวงตาเห็นธรรม
ตามท่ีพระพุทธองค์ทรงสั่งสอน ต่อจากนั้น ทรงแสดงธรรมแก่ยสกุลบุตรและสหาย จึงท าให้บังเกิดมี
พระอรหันตสาวกในพระพุทธศาสนาจ านวน 60 องค์ พระพุทธองค์ทรงส่งพระสาวกทั้งหมดไปเผย
แผ่ธรรมะในที่ต่างๆ โดยไม่ซ้ ากัน โดยมีพระพุทธด า รัสในวันที่ส่งพระสาวกออกไปเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในยุคแรกมีใจความว่า “จรถ ภิกฺขเว จาริก  พหุชนหิตาย พหุชนสุขาย โลกานุกมฺ
ปาย อตฺถาย หิตาย สุขาย เทว มนุสฺสาน  เทเสถ ภิกฺขเว ธมฺม  อาทิกลฺยาณ  มชฺเฌกลฺยาณ  
ปริโยสานกลฺยาณ  สาตฺถ  สพฺยญฺชน  เกวล  ปริปุณฺณ  ปริสุทฺธ  พฺรหฺมจริย  ปกาเสถ” (วิ.ม. (บาลี) 



  วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน ์   131  

 

 

4/32/40) แปลว่า “ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงเที่ยวไป เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลแก่พหูชน เพ่ือความสุข
แก่พหูชน เพ่ืออนุเคราะห์โลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูล เพ่ือความสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ภิกษุ
ทั้งหลาย พวกเธอจงแสดงธรรมอันงามในเบื้องต้น งามในท่ามกลาง งามในที่สุด จงประกาศ 
พรหมจรรย์ พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะอันบริสุทธิ์บริบูรณ์โดยสิ้นเชิง” (วิ.ม. (ไทย) 4/32/40) 
ถือว่า เป็นกุญแจส าคัญที่เป็นการเปิดประตูสู่การเดินทางเพ่ือการเผยแผ่พุทธธรรมแก่พุทธบริษัททั้ง 
4 คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก และอุบาสิกา ช่วยกันท าหน้าที่ในการเผยแผ่ และสืบทอด  พระธรรมค า
สอนของพระพุทธเจ้าให้แผ่ขยายไปทั่วสารทิศ และพระพุทธองค์ทรงตั้งปณิธานในการเผยแผ่ของ
พระองค์ โดยการส่งพระสาวกไปประกาศพระพุทธศาสนาเป็นครั้งแรกของพระผู้มีพระภาคเจ้า พระ
สาวกผู้ไปปฏิบัติหน้าที่นี้  ในกาลต่อมาที่เรียกว่า “พระศาสนทูต” “พระสมณทูต” หรือ                 
“พระธรรมทูต” ซึ่งหมายถึงผู้ท าหน้าที่จาริกไปเผยแผ่พระพุทธศาสนาในที่ต่างๆ ทั้งใกล้และไกล               
ทั้งในและต่างประเทศ เนื่องจากว่า “ศาสนา” เป็นระบบความเชื่อที่มีความจ าเป็นต่อการด าเนิน
ชีวิตของมนุษย์ในสังคม สังคมจ าต้องมีศาสนาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวทางจิตใจ และเป็นสื่อช่วย
ประสานคนในสังคมเข้าด้วยกัน ศาสนาจึงเป็นศูนย์รวมจิตใจของคนในสังคม อิทธิพลของศาสนาจึงมี
ส่วนส าคัญอย่างยิ่งในการวางรากฐานทั้งทางด้านจารีต ประเพณี และวัฒนธรรมของสังคม รวมทั้ง
เป็นตัวก าหนดวิถีชีวิตและวิธีคิดของคนในสังคม ให้รู้จักเสริมสร้างชีวิตอย่างมีสาระและมีค่าสูงสุด
ตามบทบัญญัติและจุดหมายของศาสนาที่ตนนับ  

ดังนั้น ในปัจจุบัน ศาสนาทุกศาสนาสอนให้มนุษย์ทุกคนเกิดมาย่อมมีเป้าหมายของชีวิตที่
มีการเปลี่ยนแปลงไปจากอดีตมาก เนื่องจากความซับซ้อนทางสังคมไม่ว่ าศาสนาใด ตัวอย่างเช่น 
ศาสนาคริสต์ กล่าวคือ ศาสนาคริสต์มิได้เริ่มต้นที่พระเยซู แต่เริ่มต้นมาตั้งแต่มนุษย์คนแรกเริ่มท า
บาปและตัดความสัมพันธ์ระหว่างตนเองกับพระเจ้าทิ้งไป “บาป” คือการพูดค าว่าไม่กับพระเจ้า เมื่อ
พระองค์ถามว่ารักพระองค์หรือไม่? การไม่รักพระเจ้าส าหรับคริสตชนหมายถึงการปฏิเสธความดีงาม
ทุกอย่างในชีวิต รวมท้ังการปฏิเสธการมีชีวิตนิรันดรกับพระเจ้าด้วย และเมื่อปฏิเสธการมีชีวิตบรม
สุขนิรันดรกับพระเจ้านั่นคือมนุษย์ต้องพบกับความตายไม่ได้อยู่กับพระเจ้าอีก ดังที่ศาสนาคริสต์ได้
ให้ความหมายค าว่า “ชีวิต” ไว้ 2 ประเภท คือ (1) ชีวิตในโลกน้ี หมายถึง เป้าหมายท่ีต้องการให้
ตนเอง ครอบครัว และสังคมมีความสุขกาย สุขใจ และสันติภาพอันยั่งยืนในแบบนี้  (2) ชีวิตในโลก
หน้า หมายถึง จุดหมายปลายทางของชีวิตที่เป็นความสุขนิรันดร คือ สวรรค์ อันเป็นอาณาจักรของ
พระเจ้า คริสต์ศาสนิกชนที่ประพฤติปฏิบัติได้ดีสมบูรณ์ที่สุดตามพระบัญญัติจะได้มีจุดหมาย
ปลายทางของชีวิตคือสวรรค์อันเป็นการได้อยู่กับพระเจ้าในสรวงสวรรค์ (Somparn Promta,2003) 

เพราะเหตุนี้ พระพุทธศาสนาจึงสอนให้เห็นในเรื่องของความจริงและสอนให้มนุษย์เข้าใจ
และเข้าถึงความจริงตามหลักอริยสัจ แม้คนส่วนใหญ่จะบอกว่าชีวิตเกิดมาเพ่ือแสวงหาความสุข แต่
ความสุขที่คนทั่วไปเข้าใจว่าเป็นความสุขล้วน แต่เป็นความทุกข์หรือไม่ ก็เป็นเหตุแห่งความทุกข์ 
ความสุขที่แท้จริงในมุมมองพระพุทธศาสนาก็คือความพ้นทุกข์อย่างสิ้นเชิง ที่เรียกว่าภาวะแห่ง



132    ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2560

 

 

นิพพาน ดังนั้นจุดหมายของชีวิตขั้นสูงสุด คือ ความพ้นทุกข์และช่วยเหลือเพ่ือนมนุษย์พร้อมทั้ง
สรรพชีวิตให้หลุดพ้นจากความทุกข์ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์เป็นงานที่ยิ่งใหญ่
และมีความส าคัญมากในการที่จะเสียสละประโยชน์ส่วนตน เป็นการอนุเคราะห์ สงเคราะห์กันโดย
ธรรม ซึ่งต้องมีความอดทน อดกลั้น ต่อสิ่งที่เข้ามากระทบ เพ่ือน าหลักธรรมค าสอนไปเผยแผ่แก่
ชาวโลกให้รู้ถึงความเป็นจริงของชีวิต เป็นประโยชน์ต่อการอยู่ร่วมกันในสังคมและเป็นการเอ้ือ
ประโยชน์กัน 
 
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย  

2.1  เ พ่ือศึกษาอัตลักษณ์การเผยแผ่ของพระสงฆ์ ในสั งคมไทย ในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา 

 2.2 เพ่ือศึกษากระบวนการการเผยแผ่ของพระสงฆ์ต้นแบบในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
สู่สังคมโลก 

 2.3 เพ่ือน าเสนอต้นแบบของพระสงฆ์ท่ีประสบความส าเร็จในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา  
สู่สังคมโลก 

 
3. วิธีด าเนินการวิจัย 

การวิจัยเรื่อง “พระสงฆ์ต้นแบบในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก” ผู้วิจัยได้
ศึกษาค้นคว้าจากเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เพ่ือเป็นแนวทางในการศึกษาวิจัยที่ถูกต้องสมบูรณ์
ที่สุด ซึ่งได้ก าหนดแนวทางวิจัย ดังนี้ 

3.1 รูปแบบการวิจัย  
 การวิจัยเรื่อง “พระสงฆ์ต้นแบบในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก”นี้ เป็นการ

วิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ใช้หลักการวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) คือ 
การกระท ากับข้อมูลที่ได้จากเอกสาร  และจากผู้ให้ข้อมูลส าคัญ (Key Informants) จ านวน 25 รูป
หรือคน  ด้วยแบบสัมภาษณ์เชิงลึก แบบมีโครงสร้าง และผู้มีส่วนร่วมในการสนทนากลุ่ม เฉพาะ  
(Focus Group Discussion) ตามระเบียบวิธีวิจัย จ านวน 12 รูปหรือคน วิเคราะห์ข้อมูลเชิง
พรรณนา (Descriptive Analysis)  โดยมีรายละเอียดรูปแบบการวิจัย ดังนี้ 1) ประเด็นเกี่ยวกับ 
อัตลักษณ์ของพระสงฆ์กับการเผยแผ่ ใช้วิธีการวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารที่เกี่ยวข้องกับสังคมไทย 
ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 2) ประเด็นเกี่ยวกับกระบวนการการเผยของพระสงฆ์ต้นแบบในการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก 3) ประเด็นเก่ียวกับการเผยแผ่ของพระสงฆ์ที่ประสบความส าเร็จ
ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก มีลักษณะที่ดีและเหมาะสมต่อการน ามาประยุกต์ใช้ได้ 



  วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน ์   133  

 

 

 
3.2  ผู้ให้ข้อมูลที่ส าคัญ 

 ผู้ให้ข้อมูลหลักในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยมุ่งศึกษาขอบเขตด้านแนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับการ
เผยแผ่ แนวคิดทฤษฎเีกี่ยวกับการเผยแผ่เของพระสงฆ์ต้นแบบในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคม
โลก จากการสัมภาษณ์จ านวน 25 รูปหรือคน ซึ่งแบ่งออกเป็น 2 กลุ่ม ดังนี้ 1) กลุ่มผู้ร่วมปฏิบัติงาน 
และ2) กลุ่มผู้รับสาร 

3.3  เครื่องมือใช้ในการวิจัย 
 ในการศึกษาครั้งนี้  ผู้วิจัยได้ใช้วิธีการ คือ การเก็บรวบรวมข้อมูลการวิจัยเชิง

คุณภาพ (Qualitative Research) เพ่ือศึกษาแนวทางการเผยแผ่ของพระสงฆ์ต้นแบบในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก ที่มีต่อประชาชน แบบสัมภาษณ์เพ่ือใช้ในการเก็บข้อมูลโดยประเด็นที่
เป็นสาระส าคัญในการสัมภาษณ์ 

3.4 การเก็บรวบรวมข้อมูล 
 การรวบรวมและเก็บข้อมูล ผู้วิจัยได้อาศัยวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลการวิจัยเชิง

คุณภาพ (Qualitative Research) มีรายละเอียดดังต่อไปนี้  
 1) การลงพ้ืนที่ครั้งนี้ผู้วิจัยได้ลงพ้ืนที่เพ่ือสังเกตสังเกตการณ์แบบไม่มีส่วนร่วมของ

พระสงฆ์ต้นแบบ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลกของพระธรรมมงคลญาณ (วิริยังค์ สิรินฺธ
โร) พระภาวนาวิเทศ (เขมธมฺโม ภิกฺขุ) และบุคลากรที่ร่วมท าการเผยแผ่พระพุทธศาสนา และ
ผลสัมฤทธิ์จากการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่มีต่อประชาชน  

 2) การสัมภาษณ์แบบเจาะลึก (In-depth Interview) โดยการสัมภาษณ์ พระธรรม
มงคลญาณ (วิริยังค์ สิรินฺธโร) พระภาวนาวิเทศ (เขมธมฺโม ภิกฺขุ) และบุคลากรที่ร่วมท าการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ต่อการเผยแผ่ของพระสงฆ์ต้นแบบ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สั งคมโลก ปี 
พ.ศ. 2559 จ านวน 25 รูปหรือคน   

3.5  การสนทนากลุ่มเฉพาะ (Focus Grop Discussion) 
 เมื่อได้การวิจัย ผู้วิจัยจักได้ท าการสงเคราะห์สกัดเนื้อหาเป็นตัวแบบ จากนั้นจะท าการ

สนทนากลุ่มเฉพาะ เพ่ือรับรองตัวแบบที่ได้จากการวิจัย โดยผู้ทรงคุณวุฒิที่เกี่ยวข้องกับเรื่ องที่วิจัย
จ านวน 12 รูป/คน  ซึ่งแบ่งออกเป็นกลุ่มดังนี้ 1) กลุ่มพระภิกษุผู้เผยแผ่ และ 2) กลุ่มนักวิชาการ 

3.6 การวิเคราะห์ข้อมูล 
 ในการวิจัยครั้งนี้  ผู้วิจัยได้ก าหนดรูปแบบเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ  (Qualitative 

Research) ซึ่งข้อมูลที่รวบรวมเกิดจากการประมวลเอกสาร และการสัมภาษณ์เชิงลึก การวิเคราะห์
ข้อมูล ผู้วิจัยด าเนินการโดยจัดล าดับเนื้อหาตามวัตถุประสงค์ จากนั้นจึงท าการวิเคราะห์เนื้อหา 
(Content Analysis) แล้วน าเสนอในรูปแบบการพรรณนา 

 



134    ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2560

 

 

4. ผลการวิจัย 
จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “พระสงฆ์ต้นแบบในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก” 

ผู้วิจัยได้สรุปผลการวิจัยได้ ดังนี้  
1) อัตลักษณ์ของการเผยแผ่ของพระสงฆ์ในสังคมไทยในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

พบว่า  อัตลักษณ์ของการเผยแผ่ของพระสงฆ์ในสังคมไทยในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา หมายถึง 
สาวกของพระพุทธเจ้า ซึ่งได้ฟังค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า แล้วเลื่อมใส สละเรือนออกบวช ถือวัตร 
ปฏิบัติ ตามพระธรรมวินัยที่พระบรมศาสดาสั่งสอนและก าหนดไว้ ด้วยคุณสมบัติที่ เรียกว่า  
“ทิฏฐิสามัญญตา และศีล” ในการอยู่ร่วมกันตามกฎเกณฑ์ที่เท่าเทียมกัน เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันไม่
มีความแปลกแยกแตกต่าง เป็นสังคมหรือชุมชนอารยะมีอิสระอย่างแท้จริง และเป็นแม่พิมพ์หรือ
ต้นแบบของสังคมในอุดมคติ แม้บางท่านจะไม่ถึงกับสิ้นราคะ สิ้นโทสะ และสิ้นโมหะโดยสิ้นเชิง  
ที่เรียกว่า “ที่จบ (เป้าหมาย) ของพรหมจรรย์” คือ โสดาปัตติผล สกทาคามีผล อนาคามีผล 
อรหัตผล เหล่านี้เรียกว่า “ผลของพรหมจรรย์” แต่คงด ารงตนเป็น “สุปฏิปันโน” คือท่านผู้ประพฤติ
ดีปฏิบัติชอบ โดยเป็นผู้ปฏิบัติตนอยู่ในด้านใด ซึ่งมีด้านชุมชน ด้านการศึกษา ด้านการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ในแต่ละด้านก็มุ่งเน้นถึงการสร้างความเลื่อมใสศรัทธาให้กับประชาชน  
เพ่ือก่อให้เกิดการทะนุบ ารุงพระศาสนา ให้ความสันติสุขต่อสังคมโลกสืบไป  อันเป็นหน้าที่และ
บทบาทส าคัญของพระสงฆ์  ก็คือ ความเป็นผู้ส่งสาร มีจุดมุ่ งหมาย มีวิธีการสอน มีอุบาย
ประกอบการสอน มีรูปแบบ และแผนการสอนอย่างดี มีการสืบทอดกันจากรุ่นสู่รุ่น สามารถสร้าง
บุคลากรไว้สืบทอดพระพุทธศาสนา ที่เรียกว่า “พระธรรมทูต” ซึ่งผู้ท าหน้าที่เผยแผ่พระพุทธศาสนา 
และน าหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนามาเป็นแกนกลางในการพัฒนาแต่ในความเป็นจริงในปัจจุบัน  

2) กระบวนการการเผยแผ่ของพระสงฆ์ต้นแบบในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคม
โลก พบว่า  จากการศึกษากระบวนการการเผยแผ่เชิงพุทธของพระสงฆ์ต้นแบบในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก จะเห็นว่า ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลกนั้น ประกอบไปด้วย
กระบวนการต่างๆ ตั้งแต่ 1) การวางแผนการเผยแผ่ที่ดีมีระบบ 2) การผลิตบุคลากรที่มีคุณภาพ, 
และผลิตสื่อที่เข้าใจง่าย 3) การประยุกต์ใช้พุทธวิธีในการเผยแผ่หลักธรรม ส่วนใหญ่การสอนภาวนา
เป็นล าดับแรก ต่อด้วยศีลและทานสุดท้าย จะเห็นได้ว่า การวางแผนการเผยแผ่ที่มีมีระบบ การผลิต
บุคลากรที่มีคุณภาพ การพัฒนาบุคลากร การสนับสนุน และผลิตสื่อที่เข้าใจง่าย ภายใต้วิธีการเผย
แผ่ ที่ผสมผสานประยุกต์ใช้พุทธวิธีในการเผยแผ่หลักธรรม ระหว่างเนื้อสาระที่บรรยายกับคุณสมบัติ
ของผู้บรรยาย เพ่ือให้เกิดผลสัมฤทธิ์ในการ เผยแผ่ ซึ่งเป็นกระบวนการการเผยแผ่ของพระสงฆ์
ต้นแบบในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สั งคมโลก ที่ประสบความส าเร็จในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาเป็นที่ยอมรับอย่างกว้างขวางของ 2 ท่าน ก็คือ พระธรรมมงคลญาณ (วิริยังค์  
สิรินฺธโร) และพระภาวนาวิเทศ (เขมธมฺโม) ที่มีผลงานปรากฏต่อสาธารณชนนั้น  นับได้ว่าเป็น



  วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน ์   135  

 

 

ต้นแบบที่ประสบความส าเร็จในระดับที่ดี และเหมาะสมต่อการน ามาประยุกต์ใช้ในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ทั้งในและต่างประเทศ รวมถึงช่วยให้ผู้ศึกษาพระพุทธศาสนาเกิดความรู้ความเข้าใจ
วิธีการ สามารถน ารูปแบบไปสู่การพัฒนาชีวิต พัฒนาการเผยแผ่ในทิศทางที่ถูกต้อง อันจะเกิด
ประโยชน์ต่อตนเอง ประเทศชาติ ต่อสังคมโลก และท่ีส าคัญต่อพระพุทธศาสนา นั้นเอง 

 3) ต้นแบบของพระสงฆ์ที่ประสบความส าเร็จ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคม
โลก พบว่า ต้นแบบของพระสงฆ์ที่ประสบความส าเร็จ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก      
จะเห็นได้ว่า พระธรรมมงคลญาณ (วิริยังค์ สิรินฺธโร) และพระภาวนาวิเทศ (เขมธมฺโม ภิกฺขุ)  
มีคุณสมบัติที่โดดเด่น ก็คือ 1) รู้หลักการสอน 2) รู้การวิเคราะห์ผู้รับสาร (ผู้ฟัง) 3) รู้วิธีการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา 4) รู้หลักการเกี่ยวกับเนื้อหาที่เผยแผ่ 5) มีคุณสมบัติภายนอก (กายภาพ) ของผู้เผย
แผ่ และ 6) มีคุณสมบัติภายในของผู้เผยแผ่ 7) รู้เทคโนโลยีสารสนเทศ ดังนั้น หลักการเผยแผ่ของทั้ง 
2 ท่าน นั้น ได้น าเอาหลักการเทคนิควิธีการเผยแผ่ของพระพุทธเจ้ามาปรับประยุกต์ให้เข้ากับ
เหตุการณ์ สถานที่ เวลา ชุมชน โดยยึดหลักธรรมกถึกหรือธรรมะส าหรับนักเผยแผ่ 5 ประการ คือ  
1) แสดงหลักธรรมหรือเนื้อหาวิชาตามล าดับความง่ายยากลุ่มลึก มีเหตุผลสัมพันธ์ต่อเนื่องกันไปโดย
ล าดับ - His instruction or exposition is regulated and gradually advanced 2) ชี้แจงยก
เหตุผลมาแสดงให้เข้าใจ คือ ชี้แจงให้เข้าใจชัดในแต่ละแง่แต่ละประเด็น โดยอธิบายขยายความ ยัก
เยื้องไปต่างๆ ตามแนวเหตุผล - It has reasoning or refers to causality 3) แสดงธรรมด้วย
อาศัยเมตตา คือ สอนเขาด้วยจิตเมตตา มุ่งจะให้เป็นประโยชน์แก่เขา - It is inspired by 
kindness; teaching out of kindliness 4) ไม่แสดงธรรมด้วยเห็นแก่อามิส คือ สอนเขามิใช่เพราะ
มุ่งที่ตนจะได้ลาภ หรือผลประโยชน์ตอบแทน - It is not for worldly gain และ 5) แสดงธรรมไม่
กระทบตนและผู้อ่ืน คือ สอนตามหลักตามเนื้อหา มุ่งแสดงธรรม แสดงธรรม ไม่ยกตน ไม่เสียดสีข่ม
ขี่ผู้อ่ืน - It does not hurt oneself or others; not exalting oneself while contempting 
others” จะเห็นได้ว่า  พระธรรมมงคลญาณ (วิริยังค์ สิรินฺธโร) และพระภาวนาวิเทศ (เขมธมฺโม 
ภิกฺขุ) มีคุณลักษณะ 3 ประการ  3  คือ 1) ด้านบุคลิกภาพ พระสงฆ์ต้นแบบ  จะต้องเป็นผู้มีความ
อดทนไม่แสดงกิริยาท่าทีอันจะท าให้เสียบุคลิกภาพ “ความอดทนคือความอดกลั้นเป็นตบะอย่างยิ่ง” 
เป็นผู้รู้จักข่มจิตในการปฏิบัติหน้าที่ไม่เห็นแก่ความยากล าบาก ยอมตรากตร าท างานเพ่ือพระศาสนา 
2) ด้านคุณธรรม พระสงฆ์ต้นแบบ  จะต้องเป็นผู้มีคุณธรรมเป็นอุดมคติประจ าตัวซึ่งคุณธรรม
ลักษณะพ้ืนฐาน  เช่น  ปฏิบัติตนตามโอวาทปาฏิโมกข์ “การไม่ท าบาปทั้งปวง  การท ากุศลให้ถึง
พร้อม การท าจิตของตนให้ผ่องแผ้ว” ถือเป็นคติประจ าตัวที่พระสงฆ์ต้นแบบ ต้องถือเป็นอุดมคติ 
ด้วยการไม่ท าบาปทางกาย วาจา และใจ เป็นผู้ท าแต่ความดี  ท าสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ตนและผู้อ่ืน 
เป็นผู้มีจิตใจเบิกบาน มีความเมตตาปราณีต่อทุกคน มีความปรารถนาให้ผู้อ่ืนพ้นจากความทุกข์  
3) ด้านการด าเนินชีวิต พระสงฆ์ต้นแบบ  จะต้องด าเนินชีวิตเป็นแบบอย่างแก่ประชาชน มีชีวิตแบบ



136    ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2560

 

 

เรียบง่ายไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อื่น เป็นผู้ส ารวมระวังในการบริโภคใช้สอยปัจจัยสี่  เป็นผู้ด าเนิน
ชีวิตอยู่ด้วยความสงัดไม่เบียดเบียนใคร มีแต่แผ่เมตตาธรรมให้แก่บุคคลอ่ืน นั้นเอง  
 
5.  สรุป 

1) อัตลักษณ์ของการเผยแผ่ของพระสงฆ์ในสังคมไทยในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
กล่าวคือ อัตลักษณ์ของการเผยแผ่ของพระสงฆ์ในสังคมไทยในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคม
โลก ซึ่งวัตถุประสงค์ของการเผยแผ่ ก็คือ 1) การยกอุทาหรณ์และนิทานประกอบ เป็นรูปแบบที่
พระพุทธเจ้าทรงใช้บ่อยๆ เพราะท าให้เข้าใจความได้ง่าย 2) การเปรียบเทียบด้วยข้ออุปมาอุปไมย 
ท าให้เข้าใจเรื่องราวได้ลึกซึ้ง 3) ใช้สื่อธรรมชาติใกล้ตัว ท าให้รู้จักเข้าใจง่ายเป็นอุปกรณ์การสอน            
4) การสาธิตให้ดูหรือท าให้ดูเป็นตัวอย่าง 5) การใช้ภาษาในความหมายใหม่ เป็นเรื่องของ
ความสามารถในโวหารธรรมหรือการใช้ภาษาผสมกับปฏิภาณไหวพริบ 6) การเลือกคน พระพุทธ
องค์จะทรงเลือกบุคคลที่เป็นประมุขหรือหัวหน้า แม้ในการแสดงธรรมในท่ามกลางพุทธบริษัท เมื่อมี
เป้าหมายจะโปรดบุคคลใดบุคคลหนึ่งเป็นพิเศษ แต่ก็ไม่ทรงทิ้งบุคคลส่วนมาก ท าให้ทุกคนได้รับ
ประโยชน์ในการฟังธรรมตามก าลังของตน 7) การรู้จักจังหวะและโอกาส เพ่ือรอความพร้อมของผู้รับ
ฟังทั้งสภาพแวดล้อมทางกายภาพ และทางจิตใจ 8) ความยืดหยุ่นในการสอน มีทั้งการยกย่อง การ
ข่ม การปลอบประโลม หรือโอนอ่อนผ่อนตาม 9) การลงโทษและให้รางวัล เมื่อเห็นว่าบุคคลใดควร
ยกย่องก็ยกย่อง หรือควรต าหนิก็ต าหนิ 10) การแก้ไขปัญหาเฉพาะหน้า โดยจะต้องอาศัยปฏิภาณ
ไหวพริบในการแก้ไขปัญหา ประยุกต์พุทธวิธีในการสอนให้เหมาะสมกับสถานการณ์ โดยมี
จุดมุ่งหมายของการสอน (การเทศนา) คือ การยกหัวข้อธรรมขึ้นแสดง เพ่ือสั่งสอนประชาชนให้รู้
และเข้าใจอย่างถูกต้องมีเหตุผล จะได้ละชั่ว ท าดี มีความสุขสงบ มีสันติ หรือถึงนิพพานอันเป็น
จุดสูงสุดของชีวิตในทัศนคติทางพระพุทธศาสนา แต่พระสงฆ์ในสังคมไทยส่วนใหญ่เน้นสอนเรื่อง
ทานเป็นล าดับแรก ต่อด้วยศีล และภาวนาสุดท้าย  โดยส่วนใหญ่วางหลักการสอนไว้ คือ  
1) วิเคราะห์ผู้ฟัง 2) ก าหนดรู้ปริบทของผู้ฟัง เช่น เพศ วัย ฐานะ เป็นต้น 3) ก าหนดเนื้อหาสาระที่
จะทรงใช้สอน มีข้ันตอนการเลือกธรรมที่จะน ามาสอนนับว่าเป็นขั้นตอนที่ส าคัญอย่างยิ่ง 4) รูปแบบ
การน าเสนอ เช่น การสนทนา การบรรยาย และการตอบปัญหา เป็นต้น 5) วิธีการน าเสนอ เช่น 
บางครั้งทรงใช้วิธียกอุปมาขึ้นเปรียบเทียบ บางครั้งใช้วิธีตอบปัญหา บางคร้ังใช้วิธีเล่านิทานมา
ประกอบ เป็นต้น  6 )  ลดส่วนที่ เกิน เ พ่ิมส่ วนที่พร่อง  มุ่ งประโยชน์ เกื้ อกูล  ต่อชาว โลก  
7) การประเมินผล พระพุทธองค์ทรงใช้วิธีการประเมินผลในการแสดงธรรมะทุกคร้ัง เมื่อจบการ
แสดงพระธรรมเทศนาแล้ว จะเกิดค าว่าธัมมาภิสมโย คือ การได้บรรลุธรรมตามเหตุปัจจัย ส่วนชนที่
อยู่ในที่ประชุมนั้น ก็สามารถบรรลุคุณธรรมมากน้อยต่างกันไปตามความแก่กล้าของอินทรีย์  
8) การติดตามผล พระพุทธองค์จะทรงติดตามผลความคืบหน้า ในเรื่องที่ทรงสอนไป  



  วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน ์   137  

 

 

2) กระบวนการการเผยแผ่ของพระสงฆ์ต้นแบบในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา            
สู่สังคมโลก   กล่าวคือ ส่วนกระบวนการการเผยแผ่ของพระสงฆ์ต้นแบบในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลกนั้น โดยมีการผลิตบุคลากร และการผลิตสื่อ ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัย
ของพระมหาบุญช่วย สิรินฺธโร และคณะ ได้วิจัยเรื่อง “การน าหลักค าสอนของพระพุทธศาสนาไปใช้
ในกระบวนการขัดเกลาทางสังคมโดยครอบครัวในชุมชนเข้มแข็งเพ่ือป้องกันและลดปัญหายาเสพติด
ของเด็กและเยาวชน” โดยสรุป ได้ 4 ประการ คือ 1) การให้ความส าคัญกับเด็ก 2) การฝึกฝนพัฒนา
ตนเอง 3) ความกตัญญูกตเวที 4) การปฏิบัติตามหน้าที่นอกจากนี้ ในกระบวนการขัดเกลาทางสังคม
แนวพุทธยังมีหลักการส าคัญอีก 4 ประการ คือ 1) การขัดเกลาแบบครบองค์ประกอบ 2) การขัด
เกลาด้วยความเสมอภาค 3) ค านึงถึงความแตกต่างของบุคคล และ 4) เห็นความส าคัญในการฝึกฝน
พัฒนาตนเองของเด็ก อย่างไรก็ตาม การน าหลักการดังกล่าวมาประยุกต์อาจยังต้องได้รับการพัฒนา
ต่อไป เพ่ือให้ชุมชนปลอดภัยจากปัญหายาเสพติดอย่างแท้จริง ประการสุดท้าย การศึกษาอิทธิพล
ของกลุ่มองค์กรชุมชนที่พัฒนาตนเองจนกลายเป็นชุมชนเข้มแข็ง ที่มีต่อกระบวนการขัดเกลาทาง
สังคมภายในครอบครัว ตามแนวพระพุทธศาสนา พบว่า กลุ่มองค์กรในชุมชนบ้านแปะมีอยู่จ านวน
หลายกลุ่มและมีความหลากหลายในบทบาท หน้าที่ สามารถแบ่งออกเป็น 3 กลุ่มใหญ่ คือ 1) กลุ่ม
องค์กรทางเศรษฐกิจ 2) กลุ่มองค์กรทางการเมือง และ 3) กลุ่มองค์กรสงเคราะห์และวัฒนธรรม 
สมาชิกในชุมชนส่วนใหญ่จะสังกัดกลุ่มองค์กรมากกว่าหนึ่งองค์กรขึ้นไป ลักษณะของกลุ่มสามารถ
แบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ 1) กลุ่มที่เกิดขึ้นจากวัฒนธรรมดั้งเดิม กลุ่มประเภทนี้สามารถด ารง
องค์กรอยู่ได้ด้วยวัฒนธรรมชุมชน ซึ่งมีไม่มากนัก 2) กลุ่มท่ีเกิดข้ึนจากการริเริ่มหรือจัดตั้งโดยภาครัฐ 
ความเข้มแข็งของกลุ่มขึ้นอยู่กับปัจจัย 2 ด้าน คือ 1) ปัจจัยภายนอก โดยมีภาครัฐเป็นผู้ให้การ
สนับสนุน มีบทบาทในฐานะ เป็นแหล่งผลประโยชน์ให้แก่ชุมชน แหล่งเงินกู้ในชุมชน หรือเกี่ยวข้อง
กับอ านาจทางการเมือง 2) ปัจจัยภาย ใน ซึ่งเกี่ยวข้องกับการมีส่วนร่วมของชาวบ้าน ทั้งนี้การที่จะ
ด ารงองค์กรอยู่ได้นั้นจะต้องขึ้นอยู่กับประสบการณ์การเรียน รู้ที่ผ่านมาของชาวบ้าน โดยผ่าน
กระบวนการที่เรียกว่า “การพัฒนา”ของภาครัฐ อันมีอิทธิพลส าคัญในการสร้างวิธีคิดแก่สมาชิกใน
องค์กรชุมชนก่อน แล้วถ่ายทอดลงสู่วิธีคิดของสมาชิกในครอบครัวต่อไป และจากการศึกษาพบ
ประเด็นที่น่าสนใจว่า กลุ่มองค์กรชุมชนมีอิทธิพลต่อกลุ่มต่างๆ ในครอบครัวแตกต่างกัน โดยเฉพาะ
กับกลุ่มพ่อบ้านที่เน้นในเรื่อง การจัดการสภาพแวดล้อมให้เหมาะสมกับการท ามาหากินเป็นหลัก 
ในขณะที่กลุ่มแม่บ้านมีความคิดในเชิงอนุรักษ์มากกว่า และเน้นความส าคัญของสถาบันทางสังคมที่มี
อยู่เดิม ส่วนกลุ่ม เด็กและเยาวชนกลับมีมิติการมองเห็นภาพองค์รวมของชุมชนได้อย่างน่าสนใจ 
และมีความ ใกล้เคียงกับภาพความจริง และได้เสริมมิติของความรักความอบอุ่นจากการจัด
ความสัมพันธ์ในครอบครัวและการ รักษาสภาพแวดล้อมทางธรรมชาติในชุมชน ไม่เน้นการจัดการ
แบบสมัยใหม่แต่ให้ความส าคัญกับการจัดการตามศักยภาพของชุมชน โดยยึดหลักความพอเพียง ซึ่ง
สอดคล้องกับการพัฒนาชุมชนอย่างยั่งยืนในอนาคต (Phramaha Boonchuay Sirindharo,2004)  



138    ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2560

 

 

3) ต้นแบบของพระสงฆ์ที่ประสบความส าเร็จ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคม
โลก กล่าวคือ ต้นแบบของพระสงฆ์ที่ประสบความส าเร็จ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก 
คือ 1) หลักการสอนของพระพุทธเจ้า 2) หลักการวิเคราะห์ผู้รับสาร (ผู้ฟัง) 3) วิธีการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา 4) หลักการเกี่ยวกับเนื้อหาที่เผยแผ่ 5) คุณสมบัติภายนอก (ทางกายภาพ)  
ของผู้เผยแผ่ 6) คุณสมบัติภายในของผู้เผยแผ่ และ 7) เทคโนโลยีสารสนเทศ ซึ่งเป็นข้อมูล (Data) 
กล่าวคือโลกในยุคปัจจุบัน เทคโนโลยีสารสนเทศและระบบอินเทอร์เน็ตจะเป็นปัจจัยส าคัญของ 
การศึกษาในอนาคต มนุษย์ในโลกปัจจุบันจึงหลีกเลี่ยงไม่ได้ต้องการพ่ึงพาเทคโนโลยีในการด าเนิน 
ชีวิต ในการท างานและสนองความต้องการเพ่ือให้ได้มาซึ่งความสุข แม้ค าสอนทางศาสนาบางอย่าง 
ก็พยายามตีความและอธิบายด้วยเทคโนโลยี มีนักคิดบางท่านพยายามอธิบายหลักค าสอนใน
พระพุทธศาสนา เพ่ือให้เชื่อมโยงกับโลก แห่งวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี สังคมเทคโนโลยี ในยุค
ปัจจุบันเราปฏิเสธกันไม่ได้ว่าเทคโนโลยีเข้ามาเกี่ยวข้องกับมนุษย์ อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ท าให้สังคม
ต้องสัมพันธ์กับเทคโนโลยี ท าให้โลกต้องมีสภาวะที่แปรเปลี่ยนไป สังคมโลกเปลี่ยนจากสังคมเกษตร
อุตสาหกรรม มาเป็นสังคมแห่งข้อมูลสารสนเทศ ท าให้คนทั่วโลก ติดต่อกันได้สะดวกและรวดเร็วขึ้น 
ยุคสมัยนี้เราพูดได้ในแง่หนึ่งว่าเป็นยุคของเทคโนโลยี การเชื่อมโยงด้านสารสนเทศเป็นสิ่งส าคัญใน
การสร้างโอกาสทางการ ศึกษา  และการพัฒนาตนเองท าให้เข้าถึงแหล่งความรู้ที่ต้องการได้มากขึ้น 
เป็นระบบการเรียนรู้ที่ เปิดกว้าง ไม่จ ากัดเวลา  สถานที่ และเข้าถึงผู้คนได้มากที่สุด ดังนั้น ควร
ตระหนักถึงความส าคัญของ การใช้สื่อและเทคโนโลยีสมัยใหม่เพ่ือการเผยแผ่ข้อมูลข่าวสาร 
อินเทอร์เน็ตถูกใช้กันอย่างแพร่หลายทั่วโลก  มีเว็บไซต์ต่างๆ มากมาย และทางการเผยแพร่ ธรรมะ
ผ่านทางอินเทอร์เน็ตจึงเป็นสิ่งจ าเป็นอย่างยิ่ง  อีกทั้งชาวต่างชาติที่สนใจศึกษาศาสนาพุทธก็มี มาก
ยิ่งขึ้นตามมาด้วย  และมีเทคโนโลยีใหม่ๆ ที่ช่วยอ านวยความสะดวกในเรื่องต่างๆ มากมาย 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งเทคโนโลยีอินเทอร์เน็ต  ซึ่งเปรียบเสมือนเป็นชุมชนเมืองแห่งใหม่ของโลก 
สอดคล้องกับงานวิจัยของบุญส่ง หาญพานิช ได้วิจัยเรื่อง “การพัฒนารูปแบบการบริหารจัดการ
ความรู้ในสถาบันอุดมศึกษาไทย” ผลการวิจัยพบว่า ผู้บริหารสถาบันอุดมศึกษา มีความต้องการใน
ระดับมากขณะที่สภาพเป็นจริงในปัจจุบันเกิดขึ้นในระดับค่อนข้างน้อยในทุกด้านที่เกี่ยวกับการ
บริหารจัดการความรู้ ได้แก่ การสร้างความรู้ การจัดเก็บความรู้ การน าความรู้ไปใช้ การแบ่งปัน
แลกเปลี่ยนความรู้ การบริการความรู้ การสื่อสารความรู้ การใช้เทคโนโลยี วัฒนธรรมการไว้วางใจ 
วัฒนธรรมพลังร่วม นอลลิดจ์เวอร์เคอร์ ส่ิงท้าทาย และ ยุทธศาสตร์การบริหารจัดการความรู้ 
ลักษณะงานที่ผู้บริหารมีความต้องการในระดับมาก ให้มีการน าองค์ความรู้ใหม่ๆ ซึ่งเกิดจากการ
บริหารจัดการความรู้ไปใช้ ได้แก่ การประกันคุณภาพการศึกษา รองลงมา คือ การพัฒนาการเรียน
การสอน หลักสูตร เทคโนโลยี ห้องสมุด การวิจัย การประเมินความดีความชอบ การธ ารงรักษา
บุคลากร การสร้างนักวิชาการ การก าหนดภาระงานของบุคลากร และ การบริการความรู้ ผู้บริหารมี
ความประสงค์ให้ในระดับมาก ให้มีการแบ่งปันแลกความรู้ข้ามหน่วยงานทั้งแบบเป็นทางการและไม่



  วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน ์   139  

 

 

เป็นทางการมากขึ้น ให้มีการบริการความรู้ในลักษณะของการร่วมมือที่ต่างฝ่ายต่างเป็นทั้งผู้ให้และ
ผู้รับบริการ (Boonsong Hanpanich, 2003) 
 

6. ข้อเสนอแนะ 
 6.1 ข้อเสนอแนะเชิงนโยยาย                                  

  1) ควรน าผลการวิจัยนี้ ไปใช้เป็นแนวทางแก่นักเผยแผ่ธรรมะในยุคปัจจุบัน  เพ่ือ
ประยุกต์ธรรมะให้น าไปใช้เพ่ือแก้ปัญหาที่เกิดขึ้นในสังคมยุคปัจจุบัน เพ่ือให้เกิดประโยชน์สูงสุดต่อ
พระพุทธศาสนา และประชาชนผู้รับฟังสามารถน าไปใช้ในชีวิตประจ าวันได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

  2) ควรก าหนดนโยบายให้มีการจัดตั้งงบประมาณจัดพิมพ์ผลงานวิชาการของพระสงฆ์ที่
มีผลงานดีเด่นเพื่อเป็นการเผยแผ่ สนับสนุนกิจกรรมของพระพุทธศาสนา 

  3) ควรส่งเสริมบุคคลากร คือ พระสงฆ์ในเมืองไทยให้เผยแผ่พระพุทธศาสนาทั้งในและ
ต่างประเทศให้มากข้ึน 

6.2 ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติการ 
 1) ควรมีการฝึกอบรมพระธรรมทูต (สถาบันการศึกษาทางคณะสงฆ์) ร่วมกับองค์กรพระ

ธรรมทูตในต่างประเทศให้มีการจัดท าหลักสูตร เพ่ือให้มีการเอ้ืออ านวยความสะดวกให้มี
ประสิทธิภาพและประสิทธิผลให้มากขึ้น โดยก าหนดเป็นยุทธศาสตร์การสร้างความสัมพันธ์ระหว่าง
ประเทศให้เป็นสื่อกลาง น าวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาให้มีการเชื่อมโยงความสัมพันธ์ระหว่าง
ประเทศต่างๆ เข้าด้วยกัน นั้นเอง 

 2) สร้างความเข้มแข็งให้กับองค์กรดูแลพระธรรมทูต  ให้มีเครือข่ายในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในแต่ละประเทศ ร่วมถึงพระธรรมทูตต่างประเทศและพระธรรมทูตในประเทศไทย 
ให้มีการแลกเปลี่ยนเรียนรู้แนวทางปฏิบัติงานที่เกี่ยวกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เพ่ือน าไปพัฒนา
บุคลากรในการขยายงานให้มากขึ้น ซึ่งจะท าให้เกิดความองอาจและสามารถที่จะอธิบายธรรมะ
ให้กับชาวต่างชาติ ให้มีรูปแบบที่หลากหลายผ่านสื่อเทคโนโลยี Internet วิทยุหรือโทรทัศน์ ส่งเสริม
สนับสนุนการแลกเปลี่ยนข้อมูลแนวปฏิบัติที่ดีเก่ียวกับรูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

6.3 ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
 1) ควรศึกษาพระเถระที่เป็นวิทยากรผู้ทรงคุณวุฒิและวัยวุฒิรูปอ่ืนๆ อีกที่มีอยู่เป็น

จ านวนมาก ที่ท่านท างานการเผยแผ่พุทธธรรมในประเทศและต่างประเทศให้มากขึ้น 
 2) ควรศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระธรรมทูตในประเทศ

ไทยกับพระธรรมทูตในต่างประเทศ เพ่ือให้ได้องค์ความรู้ทั้งสองกลุ่มมาพัฒนาพระธรรมทูตและควร
ศึกษาวิเคราะห์งานการเผยแผ่ ส่งเสริมพระธรรมทูตในประเทศอ่ืนๆ ให้มีความม่ันคงสืบไป 

3) ควรศึกษาเปรียบเทียบพระสงฆ์ต้นแบบ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสู่สังคมโลก     
เพ่ือวิเคราะห์ให้เห็นจุดเด่น จุดด้อยของการจัดโครงการพัฒนาและการเผยแผ่ 



140    ปีที่ 6 ฉบับที่ 4 ตุลาคม-ธันวาคม 2560

 

 

References 
Boonsong Hanpanich.(2003).“The Development of Knowledge Management 
 Models in Thai Higher Education Institutions” (Doctor of  Education 
 Degree Thesis). Faculty of Education. Chulalongkorn University.   
Chandradhar Sharma. (1991). A Critical Survey of Indian Philosophy.8th ed., (Delhi: 

Motilal Banarsidass. 
Heinrich Zimmer. (1956). Philosophies of India. New York: Meridian Books.  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Pali Tripitaka. The Rules Reflect 
 Mahachula Tepic. 2500. Bangkok's Chulalongkorn University Printing 
 College, 1992. 
Monier Williams. (1920) .A Sanskrit English Dictionary. Revised Edition. USA : Oxford 

University Press.  
Phra Brahmagunabhorn (P.A.Payutto). (2005). Thai Buddhism in the Buddhist World. 

Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya.  
Phramaha Boonchuay Sirindharo. (2004). “Application of the Buddha’s Teaching in 
 Socialization by Family in Strengthened community for Prevention 
 and Reduction of Drug Abuse among the Youth”. A Research Report, 
 the Institute of Buddhism. Ergonomics: Mahachulalongkornrajavidyalaya 
 University. 
Samuel George Frederick Brandon. (1970). A Dictionary of Comparative Religion. 

New York: Scribner. 
Somparn Promta. (2003). Human and Buddhism. Bangkok: Sayam.  
Tinnapan Nakata. (2001). Buddhism and Thai Society. Bangkok: Sahai Block& 
 Printing.  
Tinnapan Nakata. (1986). The Monastics Role in Society Monks. Bangkok :  Aksorn 
 Charoen Tat.  
Venerable Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (1998). Buddhist Teaching Methods. 
 Bangkok: Sahathammik Co., (2004). 


