
577วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

พุทธธรรม : วาทกรรมท่ามกลางความขัดแย้งในสังคมไทย 
BUDDHIST DOCTRINES : DISCOURSE IN THE MIDST OF CONFLICTS  

IN THAI SOCIETY 
 

พระครูสังฆรักษ์ศุภณัฐ  ภูริวฺฑฒโน 
PhrakruSangkarak Suphanut Puriwatano 

 
บทคัดย่อ 

 ความขัดแย้งเป็นธรรมชาติของมนุษย์สาเหตุของความขัดแย้งล้วนแล้วเกิดจากความ
คิดเห็นที่แตกต่างกัน ทั้งในส่วนของปัจจัยภายในและปัจจัยภายนอก ล้วนแล้วประกอบด้วย ความ
ขัดแย้งด้านข้อมูล ความขัดแย้งด้านผลประโยชน์ ความขัดแย้งด้านความสัมพันธ์ ความขัดแย้งด้าน
โครงสร้าง และความขัดแย้งด้านคุณค่าหรือค่านิยม ประการส าคัญของปัญหาความขัดแย้งทาง
การเมืองที่เกิดขึ้นกับคนในสังคมไทย ขณะนี้มาจากความแตกต่างทางความคิดซึ่งล้วนแต่มีเจตนาที่ดี
ต่อชาติบ้านเมืองด้วยกันทั้งสิ้น จึงจ าเป็นที่ประเทศไทยจะต้องยุติความขัดแย้งและสร้างความ
ปรองดองให้เกิดขึ้นกับคนในชาติ ซึ่งถ้าหากปล่อยไว้ปัญหาความขัดแย้งจากจุดเล็กๆ อาจจะท าให้
เกิดเป็นปัญหาความขัดแย้งท่ีใหญ่ แผ่ขยายเป็นวงกว้าง ตลอดจนการที่บุคคลหรือกลุ่มบุคคลมีความ
ต้องการ ความเห็น การปฏิบัติ ค่านิยมและโครงสร้างที่มีความขัดกัน ไม่ลงรอยกัน หรือแตกต่างกัน 
จนก่อเกิดการบาดหมาง ทะเลาะวิวาทกันเม่ือมองความขัดแย้งผ่านมุมมองของธรรมถือว่าอยู่ใน
ระดับโลกิยธรรมเท่านั้น 
ค าส าคัญ: พุทธธรรม, ความขัดแย้ง, สังคมไทย 
 

ABSTRACT 
 Human beings’ conflicts have been induced by different internal and 
external factors, which are concerned with information-offering, stake-holding, 
interpersonal interaction, organizational structures, and social values. Most 
importantly, political conflicts are mostly found in the Thai society resulted from 
the Thais’ good attitudes on Thai government. Thus, these worse conflicts 
appeared in Thailand must be given up, and their reconciliation should be more 
unified with the Thai social contexts. Unfortunately, these different conflicts were 
ignored so that a great deal of conflicts has expanded more increasingly. It was, 
overall, viewed that human beings’ different needs, views, practice, values, and 

                                                           
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลยัสงฆ์นครล าปาง 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560578

conflict structures caused their disagreement and controversy so that Buddha 
doctrines could be only solved with human beings’ conflicts. 
Key words: Buddhist Doctrines, Conflict, & Thai Society 
 
 
1. บทน า 
 สังคมทุกชนชั้นย่อมหลีกเลี่ยงความขัดแย้งไม่ได้ ความขัดแย้งถือเป็นเรื่องปกติ ความยัด
แย้งดังกล่าวสามรถหาข้อยุติได้ในระบบกลไกที่มีอยู่ในสังคม แต่เมื่อใดก็ตามที่ความขัดแย้งถึงขั้น
วิกฤตที่ไม่สามารถแก้ไขได้ ผู้คนในสังคมก็จะถูกจ ากัดทางเลือกหรือมีทางเลือกในการแก้ไขปัญหา
ความขัดแย้งที่น้อยลง ในทัศนคติของผู้เขียนการแก้ไขมีอยู่สองวิธี คือ การแก้ไขความขัดแย้งโดย
สันติวิธี  และด้วยการเจรจาหรือไกล่เกลี่ย ถ้าไม่เช่นนั้นก็จะต้องแก้ไขความขัดแย้งด้วยการใช้ก าลัง
หรือความรุนแรง เมื่อมีการใช้ก าลังในการต่อสู่ อีกฝ่ายย่อมเกิดความพ่ายแพ้ ผู้ชนะก็จะสร้าง
ระเบียบใหม่ขึ้นมาเพ่ือครอบง าสังคม ในกรณีที่ไม่สามารถเอาชนะได้ทั้งสองฝ่ายอาจจะเกิดการ
แตกแยกออกเป็น 2 หรือสามส่วน ของหน่วยในสังคม  
 นักสังคมวิทยา (Social Theorists) มองว่า “มนุษย์เป็นสัตว์สังคม (Social Animals)” 
การที่มนุษย์จะสามรถด ารงชีวิตอยู่รอดในสังคมได้นั้น จ าเป็นต้องอาศัยปัจจัยด้านต่างๆ เช่น ปัจจัย
ด้านกายภาพ ปัจจัยด้านชีวภาพ เพ่ือตอบสนองความต้องการของตนเอง และสังคมเคยตั้งข้อสงสัย
ว่า ความต้องการเข้าไปมีบทบาทหรือมีความสัมพันธ์กับความขัดแย้งได้อย่างไร ก็เพราะมนุษย์และ
สังคมไม่เข้าใจถึงแก่นแท้ของธรรมชาติของความอยากหรือความต้องการ จึงท าให้ติดกับดักของ
ความขัดแย้ง (รอฮีม ปรามาส, 2547, หน้า 36) รากฐานความขัดแย้งในลักษณะดังกล่าวสืบ
เนื่องมาจากชาติพันธุ์-ชาตินิยม ลัทธิเผ่าพันธุ์-ลัทธิเชื้อชาตินิยม (Ethnocentrism) และการยึดหลัก
โดยเน้นศาสนาของตัวเองเป็นศูนย์กลาง (Religion Centric) นั้นเป็นตัวแปรส าคัญที่จะท าให้เกิด
ความขัดแย้งในปัจจุบัน ประเด็นที่กล่าวมาข้างต้น ล้วนแล้วสัมพันธ์กับความอยาก โดยเฉพาะความ
อยากมี อยากได้ อยากเป็น ในทางพระพุทธศาสนา (Thoresten Sellin, 1938, p.19) 
 สังคมโลกต่างให้การยอมรับว่า พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งสันติ พระศาสดาทรงมอง
ว่า ความขัดแย้งเป็นธรรมชาติของมนุษย์และสังคม ธรรมชาติของมนุษย์ถือได้ว่าเป็นสิ่งที่มนุษย์
หลีกเลี่ยงไมได้ พระองค์ทรงน าค าว่า “ทุกข์” ใน “ไตรลักษณ์” และพยายามตอกย้ าว่า “เราสอน
เรื่องทุกข์กับความดับทุกข์” ขึ้นมาเพ่ืออะไร ในขณะเดียวกันค าสอนเรื่อง “ความทุกข์” คือ “ความ
ขัดแย้ง” ของชีวิตซึ่งเป็นสิ่งที่ควรก าหนดรู้ เข้าใจ ถ้าเป็นเช่นนี้มนุษย์ควรจะก าหนดรู้และและควรมี
ท่าท่ีต่อความขัดแย้งอย่างไรจึงจะด าเนินชีวิตได้อย่างสงบสุขและมีความสุขบนโลกของความแตกต่าง
ที่ปรากฏในสังคมปัจจุบัน ในการเขียนบทความในครั้งนี้ ผู้เขียนมีวัตถุประสงค์เพ่ือให้ผู้อ่านวิเคราะห์
หลักธรรมอะไรบ้างที่น ามาประยุกต์ใช้การแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง หรือว่า หลักธรรมเป็นเพียงวาท
กรรมที่คนในสังคมประดิษฐ์ขึ้นมาใช้เพียงเพ่ือตอบสนองปัญญาของบุคคลในสังคม 



579วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

 ในทัศนของผู้เขียนจึงมองว่าความขัดแย้งเป็นการกระท าที่ไม่ลงรอยกัน หรือต่อต้านกัน 
นอกจากนี้ยังรวมถึงสภาพการณ์ที่ท าให้บุคคลทั้งสองฝ่ายตกอยู่ในสภาวะที่ไม่สามารถจะตัดสินใจ
หรือตกลงหาข้อยุติอันเป็นที่พอใจหรือเป็นที่ยอมรับของทั้งสองฝ่ายได้ หากปล่อยไว้ไม่หาทางท า
ความเข้าใจก็อาจจะก่อให้เกิดความแตกแยก เกิดความอิจฉาริษยา ซึ่งมีผลกระทบไปถึงความเสื่อม
โทรมของบุคคลและสถานะตลอดทั้งสถาบันอีกด้วยซึ่งหมายถึงความขัดแย้งในแง่ลบแต่ถ้าเป็น
ความหมายของความขัดแย้งในทางบวกก็จะเกิดผลที่ดีในเชิงสร้างสรรค์ 
 
2. สังคมไทยกับความขัดแย้งที่เร้ือรัง 
 ปัญหาความขัดแย้งในสังคมไทย มิใช่พ่ึงเริ่มในปัจจุบัน ถ้ามองย้อนกลับไปจะเห็นได้ว่า 
ความขัดแย้งนั้นได้มีมาตั้งแต่อดีต ซึ่งความขัดแย้งในอดีตเรามักจะใช้เป็นอุทาหรณ์ ดังปรากฏในบท
เพลง “อิฐเก่าเล่าต านาน” ของ ชินกร ไกรราช ศิลปินแห่งชาติสาขาศิลปะการแสดง (นักร้องเพลง
ลูกทุ่ง) กล่าวว่า  
 
     “ยุคใดไดไทยสามัคคี ไพรีหวาดผวา 

ยุคไหนในพารา ริษยาแตกแยกกัน 
เครือญาติหวาดระแวง เนื่องจากแย่งครองเขตขัณฑ์ 
ดุจช้างที่ชนกัน หญ้าแพรกนั้นย่อมล้มตาย” 

 
 ปัญหาความขัดแย้งนั้นก่อให้เกิดผลกระทบอย่างมากต่อทุกภาคส่วนและเมื่อกล่าวถึง
สาเหตุแห่งความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในสังคมไทยปัจจุบัน เช่น ความขัดแย้งทางการเมือง ความยัดแย้ง
ดังกล่าวถูกกระพือให้เป็นความขัดแย้งร้าวลึกระหว่างประชาชนจนลุกลามไปทุกที่ ไม่ว่าจะเป็นใน
ครอบครัว ในบรรดาเพ่ือนฝูงที่ท างาน ซึ่งตลอดเวลาที่ผ่านมาสร้างความเสียหายให้เกิดขึ้นกับ
เศรษฐกิจ สังคม การเมือง ท าให้ประเทศชาติขาดความม่ันคงและสูบเสียโอกาสในการแข่งขัน ปัจจัย
ส าคัญดังกล่าวข้างต้นถือเป็นความจ าเป็นอย่างเร่งด่วนที่คนในชาติไทยจะต้องเน้นเรื่องของความ
เมตตาเป็นส าคัญ หันหน้าเข้าหากันเพ่ือเปลี่ยนแปลงวิกฤตให้เป็นโอกาสที่จะสร้างความสงบสุขและ
สร้างความเชื่อมั่นให้กับคนในชาติและนักลงทุนในต่างประเทศ (ศุภกฤต เทศก าจร, 2560, หน้า 
133) 
 ประการส าคัญของปัญหาความขัดแย้งทางการเมืองที่เกิดขึ้นกับคนในชาติขณะนี้มาจาก
ความแตกต่างทางความคิดซึ่งล้วนแต่มีเจตนาที่ดีต่อชาติบ้านเมืองด้วยกันทั้งสิ้น จึงจ าเป็นที่ประเทศ
ไทยจะต้องยุติความขัดแย้งและสร้างความปรองดองให้เกิดขึ้นกับคนในชาติ ซึ่งถ้าหากปล่อยไว้
ปัญหาความขัดแย้งจากจุดเล็กๆ อาจจะท าให้เกิดเป็นปัญหาความขัดแย้งที่ใหญ่ แผ่ขยายเป็นวง
กว้าง ยกตัวอย่าง ความขัดแย้งระหว่างรัฐบาลกับประชาชน เช่น กรณีเขื่อนแก่งเสือเต้น ปัญหา
ชาวเขา กรณีโรงไฟฟ้าขยะ-ลิกไนต์ นิคมอุตสาหกรรมล าพูน ปัญหาโครงการจัดการที่ดินเพ่ือ



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560580

การเกษตร ประกอบกับการใช้ความรุนแรงในกรณีเขื่อนปากมูน การลอบฆ่าผู้น าทั้งกรณีต่อต้านโรง
โม่หินจังหวัดเลย กรณีต่อต้านโรงงานก าจัดกากอุตสาหกรรม (เจนโก้) 
 จากข้อความข้างต้นผู้เขียนสามารถสรุปความขัดแย้ง ได้ 4 ประเด็นคือ ด้านสังคม ด้าน
การเมือง ด้านการบริหาร และด้านบทบาททหารในทางการเมือง ซึ่งประเด็นต่างๆเหล่านี้ล้วนเกิด
จาก ความเลื่อมล้ าในสังคมที่ขยายวงกว้าง การยึดติดในระบบอุปถัมภ์ การเล่นพรรค เล่นพวกพ้อง 
ตลอดจนสภาพปัญหาในสังคมมีความซับซ้อนมากขึ้นท าให้เกิดความขัดแย้งด้านผลประโยชน์ของ
กลุ่มต่างๆ อย่างรุนแรงและทวีความรุนแรงเพ่ิมมากขึ้นตามล าดับ และการไม่เห็นคุณค่าและการไม่
ยึดมั่นในกระบวนการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งในระบอบประชาธิปไตย แต่แก้ปัญหาโดยการใช้
อ านาจในการครอบง า ทั้งทางด้านความคิด การใช้ความรุนแรง ตลอดจนการใส่ร้ายป้ายสี 
 
3. ความขัดแย้งในความหมายทางพุทธธรรม 
 โดยทั่วไปแล้วค าว่า “ขัดแย้ง” หมายถึง การไม่ท าตาม ฝ่าฝืน ขืนใจ การไม่ลงรอย
เดียวกัน (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546, หน้า 176) ในทางพระพุทธศาสนาความขัดแย้งเป็นธรรมชาติ
อย่างหนึ่งของมนุษย์ เมื่อมนุษย์มาอยู่รวมกันในสังคมระดับต่างๆ จากความขัดแย้งภายในจิตใจก็
กลายเป็นความขัดแย้งภายนอกจิตใจ และมีความสลับซับซ้อนมากขึ้น ซึ่งจะสะท้อนออกมาใน
พฤติกรรมต่างๆ เช่น ความขัดแย้งในลักษณะของความบาดหมาง ที่เกิดขึ้นภายในจิตใจหรือจิตเกิด
ความแปลกแยกภายในท าให้เกิดอารมณ์ต่างๆ เช่น การดูหมิ่น เหยียดหยาม ส่อเสียดท าให้ผู้อ่ืนเกิด
ความเสื่อมเสียและอาจรุนแรงถึงขั้นท าร้ายร่างกาย  
 ความขัดแย้งในมุมมองของธรรมเป็นความหมายในระดับโลกิยธรรมเท่านั้น คือการที่
บุคคลหรือกลุ่มบุคคลมีความต้องการ ความเห็น การปฏิบัติ ค่านิยมและโครงสร้างที่มีความขัดกัน 
ไม่ลงรอยกัน หรือแตกต่างกัน จนก่อเกิดการบาดหมาง ทะเลาะวิวาทกัน โดยรวมแล้วความขัดแย้ง
ตามมุมมองของธรรม มีหลายนัยด้วยกัน ได้แก่  
 1. ความขัดแย้งในความหมายของบาดหมาง หรือในภาษาบาลี เรียกว่า “ภณฺฑน” มัก
เป็นอาการที่เกิดขึ้นภายในจิตของบุคคลใดบุคลหนึ่งหลังจากนั้นจะส าแดงออกเป็นความขัดแย้งใน
ลักษณะอ่ืนๆ ต่อไป 
 2. ความขัดแย้งในความหมายของการทะเลาะ หรือในภาษาบาลี เรียกว่า “กลห” เป็น
การทะเลาะเป็นอาการท่ีคู่กรณีได้แสดงออกทางกาย เช่น การตบตี ชกต่อย หรือการท าร้ายร่างกาย
ในลักษณะต่างๆ และการแสดงออกทางวาจา เช่น การดูหมิ่นเหยียดหยามคู่กรณี หรือด่าคู่กรณี เป็น
ต้น 
 3. ความขัดแย้งในความหมายของการแก่งแย่ง หรือในภาษาบาลี เรียกว่า “วิคฺคห” 
กิริยาอาการท่ีคู่กรณีใช้ความพยายามอย่างเต็มที่ในการแย่งชิงหรือฉกชิงสิ่งใดสิ่งหนึ่งด้วยกาย วาจา 
และใจ ในขณะเดียวกันก็พยายามรักษาจุดยืนของตัวเองโดยมิได้สนใจจุดยืนของคนอ่ืน 
 4. ความขัดแย้งในความหมายของการวิวาท หรือในภาษาบาลี เรียกว่า “วิวาท” การ
วิวาทนั้นเป็นผลต่อเนื่องจากคู่กรณีพยายามที่จะยึดถือและยึดมั่นในจุดยืนของตัวเอง หรือบนพ้ืนฐาน



581วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

ของความชอบของตัวเอง แล้วจึงพูดหรือน าเสนอวิธีการที่ต่างกันออกไป เมื่อต่างฝ่ายต่างพยายามจะ
ยืนยันในวิธีการของตัวเอง โดยการให้เหตุผลเพื่อย้ าถึงจุดยืนของตนเอง 
 5. ความขัดแย้งในความหมายของ การมุ่งร้ายกัน หรือในภาษาบาลี เรียกว่า “เมธคา” 
คือพฤติกรรมที่ส่องแสดงให้เห็นถึงความรุนแรงที่ปรากฏ ที่ก่อตัวจากการวิวาทที่คู่กรณีเกิดอารมณ์
ชั่ววูบ จึงตัดสินใจฆ่ากันหรือท าร้ายกันด้วยวิธีการอย่างใดอย่างหนึ่งจนท าให้คู่กรณีเสียชีวิตหรือ
ได้รับบาดเจ็บอย่างรุนแรง 
 6. ความขัดแย้งในความหมายของ การถกเถียงกัน หรือในภาษาบาลี เรียกว่า “โวหาร” 
ถ้อยค าที่น าไปสู่ความขัดแย้งในขณะที่คู่กรณีหรือบุคคลอ่ืนเข้าใจประเด็นที่ตัวเองต้องการสื่อ แต่
ถ้อยค าที่น าไปสู่ความขัดแย้งในขณะที่คู่กรณีหรือบุคคลทั่วไปพยายามท าก็คือ การแสดงออกหรือสื่อ
ถ้อยค าที่เจือปนด้วยถ้อยค าที่รุนแรงด้วยการกล่าวถ้อยค าที่ส่อเสียด ด่าคนอ่ืนให้เจ็บใจ เสียหน้า 
หรืออับอาย ผลจากการสื่อในลักษณะดังกล่าวนั่นเองจึงกลายเป็นถ้อยค าที่ก่อให้เกิดความขัดแย้ง 
 ความขัดแย้งในมุมมองของวินัย ซึ่งหมายถึง ระเบียบ แบบแผน ข้อปฏิบัติหรือสิกขาบทที่
พระพุทธเจ้าได้ทรงบัญญัติให้พระภิกษุ และภิกษุณี ใช้เป็นเครื่องมือในการประพฤติปฏิบัติ ซึ่ง
วัตถุประสงค์ประการหนึ่งที่พระพุทธเจ้าได้บัญญัติขึ้นมานั้น เพ่ือป้องกันความขัดแย้งไม่ให้เกิดขึ้นใน
หมู่สงฆ์ ระงับความขัดแย้งที่ก าลังเกิดขึ้น และได้เกิดขึ้นแล้วในหมู่สงฆ์ด้วย อันจะท าให้เกิดความ
ผาสุก แก่ตนเอง และสังคมส่วนรวม ความขัดแย้งในแง่ของวินัยนั้น เรียกว่า “อธิกรณ์” เมื่อกล่าว
โดยสารัตถะ อธิกรณ์ หมายถึง ปัญหา ข้อพิพาท และเรื่องที่ต้องอภิปราย ซึ่งข้อพิพาทหรือปัญหาใน
บริบทนี้เป็นคดีของพระเท่านั้น ดังนั้นเมื่อกล่าวถึงอธิกรณ์ในภาษาพระวินัย จึงเป็นคดีหรือปัญหาข้อ
พิพาทท่ีเกิดข้ึนแก่พระสงฆ์เท่านั้น 
 วิวาทาธิกรณ์ คือ ความบาดหมาง ความทะเลาะ ความแก่งแย่ง ความวิวาท ความกล่าว
ต่างกัน ความกล่าวโดยประการอื่น การพูดเพ่ือความกลัดกลุ้มใจ การด่าทอในเรื่องนั้นใดนี้เรียกว่า วิ
วาทาธิกรณ์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, หน้า 245) 
 กล่าวโดยสรุป ความขัดแย้งในมุมมองของธรรม ในทัศนะของผู้เขียนมองความขัดแย้งเป็น 
2 ประเด็น ประเด็นแรกคือ ความขัดแย้งในเชิงสร้างสรรค์และความขัดแย้งในเชิงลบ กล่าวคือ ความ
ขัดแย้งในเชิงสรร้างสรรค์ก่อให้เกิดผลดีต่อตนเองและคนรอบข้าง ตลอดจนสังคมที่อาศัยอยู่ ซึ่ง
ทัศนคติและพฤติกรรมในบางครั้งเกิดความขัดแย้งแล้วก็สามารถหาทางออกได้ในเชิงสมานฉันท์ 
และประเด็นที่ 2 ความขัดแย้งที่ก่อให้เกิดผลเสียและบรรยากาศที่ไม่ดีต่อตนเองและสังคม อันเป็น
การสะท้อนในลักษณะของความขัดแย้งออกมาในรูปแบบของความรุนแรง ไม่ว่าจะเป็นการ ด่าทอ 
ทะเลาะวิวาท ท าร้ายร่างกายซึ่งกันและกัน 
 
4. ความขัดแย้งในโลกใบนี้ 
 ความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในโลกใบนี้นั้น ในทัศนะของผู้เขียนสามารถแบ่งออกเป็น 2 สาเหตุ
ด้วยกัน คือเหตุปัจจัยภายใน กับเหตุปัจจัยภายนอก สาเหตุของปัจจัยภายนอกนั้น มุ่งไปยังสภาพ
เศรษฐกิจ สังคม ค่านิยม และอ านาจ ตลอดจนพฤติกรรมต่างๆ ที่คนบนโลกนี้แสดงออกมา ในส่วน



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560582

ของเหตุปัจจัยภายในนั้น ผู้เขียนให้ความส าคัญเป็นอย่างมาก เพราะเป็นสาเหตุหลักที่ท าให้ เกิด
ความขัดแย้ง และเป็นอุปสรรคตัวส าคัญการเกิดอภัยทาน อย่างไรก็ตามในทางพระพุทธศาสนา 
ถึงแม้ว่าจะให้ความส าคัญต่อเหตุปัจจัยเป็นส าคัญ แต่ก็ยังมองถึงความส าคัญของเหตุปัจจัยภายนอก
ด้วย (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 , หน้า 322) ดังพุทธพจน์ที่วิเคราะห์ประเด็นความขัดแย้งที่ว่า
ด้วยการวิวาท กล่าวว่า 
 

 “ถ้าเธอทั้งหลาย พิจารณาเห็นมูลเหตุแห่งการวิวาท
เช่นนี้ภายในหรือภายนอก เธอทั้งหลายพึงพยายามเพ่ือละ
มูลเหตุแห่งการวิวาทที่เป็นบาปภายในหรือภายนอกนั้นแล ถ้า
เธอทั้งหลายไม่พิจารณาเห็นมูลเหตุแห่งการวิวาทเช่นนี้ภายใน 
หรือภายนอก เธอทั้งหลายพึงปฏิบัติเพ่ือให้มูลเหตุแห่งการวิวาท
ที่ เป็นบาปนั้นไม่ยืดเยื้อต่อไป การละมูลเหตุแห่งการวิวาทที่เป็น
บาปนั้น ย่อมมีได้ และมูลเหตุแห่งการวิวาทที่เป็นบาปนั้น ย่อม
ไม่ยืดเยื้อต่อไป” 

  
 จากข้อความข้างต้นแสดงให้เห็นว่า พระพุทธเจ้าทรงให้หลักคิด เกี่ยวกับการวิเคราะห์
เหตุปัจจัย (Source Analysis) ว่าควรวิเคราะห์ทั้งเหตุปัจจัยภายในและเหตุปัจจัยภายนอก จึงจะท า
ให้กระบวนการในการแก้ไขปัญหาเป็นไปอย่างถูกต้อง 
 ความขัดแย้งที่เกิดจากภายใน เกิดจากสันดานมนุษย์และสัตว์ในทุกสังคม ความขัดแย้ง
ของมนุษย์ มีพื้นฐานเกิดจากสัญชาตญาณความก้าวร้าว ในขณะที่นักพฤติกรรมศาสตร์ซึ่งต่างศึกษา
ในเรื่องมนุษย์และความก้าวร้าว ก็ได้ชี้ไปในทิศทางเดียวกันว่า ความขัดแย้งและการต่อสู้ เป็น
กระบวนการเพ่ือการทดแทนหรือชดเชย สิ่งที่เป็นสัญชาตญาณก้าวร้าวท าลายล้างมนุษย์ โดยผ่าน
ทางความขัดแย้งหรือการแข่งขัน (Konrad Lorenz, 1969, p.28) ส าหรับในทางพระพุทธศาสนา 
เมื่อศึกษาวิเคราะห์ถึงเหตุปัจจัยภายในที่ก่อให้เกิดความขัดแย้งจะสามารถอธิบายในมุมมองของ
อกุศลธรรม 2 กลุ่ม คือ อกุศลมูล ได้แก่ โลภะ โทสะ โมหะ และปปัญจธรรม ซึ่งได้แก่ ตัณหา มานะ 
และทิฏฐิ 
 อกุศลมูลในทัศนะของพระพุทธศาสนา พลังอ านาจที่ขับเคลื่อนวิถีชีวิตและสังคมของ
มนุษย์คือพลังแห่งเจตจ านงหรือพลังแห่งกรรม (กมฺมุมา วตฺตตี โลโก) ซึ่งกรรมในที่นี้จะมุ่งตรงไปที่
ตัวแท้หรือต้นตอของกรรมจริงๆ ได้แก่ เจตนา ความจงใจ หรือการเลือกตัดสินใจที่จะกระท าอย่างใด
อย่างหนึ่ง นั่นเอง เจตนาหรือเจตจ านงนี้ จะเป็นตัวชี้น า และก าหนดทิศทางแห่งการกระท าทั้งหมด
ของมนุษย์พร้อมทั้งเป็นตัวการหรือเป็นแกนน าในการริเริ่ม ปรุงแต่ง สร้างสรรค์ทุกอย่าง หรืออาจ
กล่าวอีกนัยหนึ่งว่าเจตนาเป็นตัวแท้ของกรรม ดังพุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เรากล่าวเจตนาว่า
เป็นตัวกรรม บุคคลจงใจแล้ว จึงท าให้กรรม ด้วยกาย ด้วยวาจา ด้วยใจ” และในการที่เจตนาแสดง
พลังขับเคลื่อนวิถีชีวิตนั้น ก็ไม่ได้หมายความว่าจะด าเนินไปอย่างบริสุทธิ์ หากแต่เป็นพลังที่เคลื่อนไป



583วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

ตามอ านาจการชักน าของธรรมที่เป็นคุณสมบัติของจิต (เจตสิก) อีกขั้นหนึ่ง โดยเฉพาะกลุ่มกิเลสที่
เป็นรากเหง้าของอกุศล 3 อย่าง คือ โลภะ โทสะ และโมหะ จากหลักการดังกล่าวท าให้ชี้ชัดได้
ชัดเจนว่า สาเหตุหรือรากเหง้าที่แท้จริงในกระบวนการเกิดความขัดแย้งนั้น เกิดจาดอกุศลมูลนั่นเอง 
ดังพุทธพจน์ว่า “ภิกษุทั้งหลาย มีจิตโลภวิวาทกัน มีจิตโกรธวิวาทกัน มีจิตหลงวิวาทกันว่า นี้เป็น
ธรรม นี้อธรรม นี้วินัย นี้มิใช่วินัย” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 6, หน้า 334) 
 ปปัญจธรรม “ปปัญจธรรม” นี้ ประกอบไปด้วยหลักธรรมที่ส าคัญ 3 ประการ ได้แก่ 
ตัณหา ทิฏฐิ และมานะ 
 ตัณหา เป็นที่มาของความขัดแย้ง ซึ่งหมายถึงความอยาก ความอยากในบริบทนี้เป็น
ความอยากในเชิงลบ ค าที่ตรงข้ามกับค านี้และเป็นไปในเชิงบวก คือ “ธัมมฉันทะ” เมื่อจ าแนกนัย
ของความอยากตามที่ได้มีการนิยามในพระสูตรนั้นจะค่อนข้างกว้าง แต่เมื่อกล่าวโดนสรุปแล้ว
ครอบคลุมถึงความอยากใน 2 ประเด็นใหญ่ๆ ด้วยกัน คือ ความอยากในวัตถุ ได้แก่ ความอยากได้
ส่วนที่ดีหรือส่วนที่เรียกว่ากามคุณ คือ รูป รส กลิ่น เสียง โผฏฐัพพะ และความอยากได้ทรัพย์ทั้ง
ส่วนที่เรียกว่า สวิญญาณทรัพย์ (ทรัพย์มีชีวิต) และอวิญญาณทรัพย์ (ทรัพย์ไม่มีชีวิต) ที่น่าใคร่น่า
ปรารถนา และความอยากได้ที่เป็นตัวกิเลส (กิเลสกาม) ได้แก่ ความก าหนัด ความพอใจ หรือความ
ปรารถนากามคุณ เป็นต้น 
 ทิฏฐิ คือ ความเห็น ทิฏฐิในเรื่องนี้ผู้ เขียนแสดงให้เห็นถึงในแง่ลบประกอบไปด้วย
สักกายทิฏฐิ 20 มิจฉาทิฏฐิ 10 อันตคาหิกทิฏฐิมีวัตถุ 10 จนถึงทิฏฐิ 62 การที่มนุษย์ยึดมั่นถือมั่น
ในทิฏฐิ (ทิฏฐุปาทาน) อย่างใดอย่างหนึ่ง จึงท าให้เกิดการทะเลาะวิวาทกันในกลุ่มของคนที่มี
ความเห็นที่แตกต่างกันแต่ไม่ยอมรับ ความคิดเห็นของคนอ่ืน เนื่องจากบุคคลแต่ละคนมีจุดยืนของ
ตัวเองด้วยเหตุผลดังกล่าว พระพุทธเจ้าทรงย้ าว่า “ชนเหล่าใดยังถือทิฏฐิ ชนเหล่านั้นย่อมเที่ยว
กระทบกระท่ังกันในโลก” และ “สัตว์ทั้งหลายผู้ยึดถือในทิฏฐิ ทั้งหลายว่ายอดเยี่ยม ย่อมท าให้ทิฏฐิ
ใดให้ยิ่งใหญ่ในโลก กล่าวทิฏฐิอ่ืนทุกอย่างนอกจากทิฏฐินั้นว่าเลว เพราะฉะนั้นสัตว์เหล่านั้นจึงไม่
ล่วงพ้นการวิวาทไปได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 29, หน้า 244) 
 มานะ คือการถือตัว กิริยาที่ถือตัว ภาวะที่ถือตัว ความล าพองตน ความทะนงตน ความ
เชิดชูตนเป็นดุจธง ความเห่อเหิม ความที่จิตต้องการเชิดชูตนเป็นดุจธง (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 
30, หน้า 103) สาเหตุส าคัญก็เพราะว่าการถือตัวดังกล่าวนั้นน าไปสู่การลบหลู่ ดูหมิ่น และเกลียดชัง
คนอ่ืน จะเห็นได้ชัดเจนว่า จากกรณี เจ้าศากยะ มีความถือตัว เผ่าพันธุ์ของตัวเองเป็นเผ่าพันธุ์ที่ดี 
บริสุทธิ์และวิเศษกว่าคนอ่ืน ฉะนั้น จึงเป็นไปไม่ได้ที่ธิดากษัตริย์ศากยะจะต้องไปแต่งงานกับพระ
เจ้าปเสนทิโกศลที่มีที่มาหรือต้นก าเนิดไม่ชัดเจน และในขณะเดียวกันการที่ลูกหลานของเจ้าศากยะ
จะไหว้พระเจ้าวฑูฑภะก็เป็นเรื่องที่เป็นไปไม่ได้เช่นเดียวกัน และโดยเฉพาะอย่างยิ่ง การที่พระเจ้า
วิฑูฑภะซึ่งเป็นลูกนางทาสีจะนั่งตั่งของเจ้าศากยะก็นับเป็นการกระท าที่น่ารังเกียจ ฉะนั้นจึงต้องใช้
น้ านมล้างกระท าและแสดงออกในลักษณะนี้ ย่อมนับว่าเป็นการดูหมิ่น ชิงชัง และรังเกียจคนอ่ืน 
และการกระท าดังกล่าวนั้นเองได้น าไปสู่ “ภาวะแห่งการเกลียดชัง” ที่พระเจ้าวิฑูฑภะมีต่อเจ้า
ศากยะจนน าไปสู่ “สงครามฆ่าล้างเผ่าพันธุ์” ในที่สุด 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560584

 ความขัดแย้งที่เกิดจากเหตุปัจจัยภายนอก (วันชัย วัฒนศัพท์, 2547, หน้า 19-22) 
ผู้เขียนสามารถ สรุปได้ 5 ประเด็น ดังนี้ 
 1. ข้อมูลหรือข้อเท็จจริงเป็นที่มาของความขัดแย้ง (Data Conflict) ได้แก่ ข้อมูลขัดกัน 
ขาดข้อมูล เข้าใจผิด ขาดการสื่อสาร หรือสื่อสารไม่ถูกต้อง สับสนเรื่องหน้าที่ มุมมองต่างกันในเรื่อง
ของข้อมูลปัญหาที่จะเกิดขึ้นก็คือการขาดวิจารณญาณในการกลั่นกรอง เพราะการที่ข้อมูลมีมากมาย 
ซึ่งสามารถแสวงหาได้จากสื่อสิ่งพิมพ์ หรืออินเตอร์เน็ต ถ้าขาดการกลั่นกรองข้อมูลอย่างมี
วิจารณญาณ หรือขาดการแยกแยะวิเคราะห์และสังเคราะห์แล้ว ก็ท าให้เกิดความขัดแย้งได้
เช่นเดียวกัน 
 2. ผลประโยชน์และความต้องการเป็นที่มาของความขัดแย้ง ( Interest Confrict) ได้แก่ 
ความขัดแย้งเกี่ยวกับทรัพยากรทางด้านธรรมชาติ หรือสิ่งต่างๆ ที่ปรารถนาและต้องการ 
 3. ความสัมพันธ์เป็นที่มาของความขัดแย้ง (Relationship Conflict) ได้แก่  บุคลิกภาพ 
พฤติกรรมที่ต่างกัน พฤติกรรมทางลบที่เกิดข้ึนซ้ าซาก และวิธีการในการท าสิ่งต่างๆ แตกต่างกัน เช่น 
วิธีการท างานต่างกัน การตัดสินใจต่างกัน และการคาดหวังที่ต่างกัน 
 4. โครงสร้างเป็นที่มาของความขัดแย้ง (Structure Conflict) ได้แก่ การแก่งแย่ง โดย
เปลี่ยนแปลงระเบียบกฎเกณฑ์เดิม ขัดแย้งเกี่ยวกับระเบียบปฏิบัติ ขัดแย้งเนื่องจากขาดความ
ยุติธรรม (C. Wright mills, 1956, p.45) ซึ่ง C. Wright mills ได้กล่าวว่า ความขัดแย้งเกิดจากการกดขี่
ขูดรีด ทางชนชั้นโดยเฉพาะในสังคมทุนนิยมซึ่งโครงสร้างสังคมมีการแบ่งชนชั้นสูงและเป็นชนชั้นที่
กดขี่ขูดรีด ดังนั้นความขัดแย้งจึงเป็นสิ่งที่หลักเลี่ยงไม่ได้ ซึ่งขัดแย้งกันในผลประโยชน์ของชนชั้น 
เนื่องจากความส านึกของชนชั้นที่ก่อตัวขึ้นมากกลายเป็นความขัดแย้ง ได้ท าการจ าแนกตัวแปร
พ้ืนฐานของการขัดแย้งว่าความขัดแย้งไม่ได้เกิดขึ้นโดยบังเอิญ แต่เป็นผลพวงจากสังคมทุนนิยมและ
โครงสร้างทางเศรษฐกิจการกดขี่และการขัดแย้งทางสังคม ซึ่งผู้สนับสนุนแนวความคิดนี้มีเลนิน 
(Lenin) และเหมาเจ๋อตุง (Mao Tse-Tung) เป็นต้น 
 ในขณะที่ ดาห์เรนดอร์ฟ (Ralf dahrendord, 1959, pp. 69-71) บอกว่า ความขัดแย้ง
ทางสังคมเกิดจากการกดขี่ระหว่างกลุ่มต่างๆ แต่แตกต่างจากการกดขี่ทางชนชั้นอย่างแนวคิดของ 
มากซ์ (Marx) และเขามองว่าความขัดแย้งเป็นเรื่องเรื่องผลประโยชน์ในสังคมเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้
ก็จริง แต่แหล่งก าเนิดอันเป็นที่มาของความขัดแย้งในสังคมนั้น เกิดจากการรวมตัวขึ้นเป็นองค์กร
ของกลุ่มในสังคม เช่น ความขัดแย้งที่ เกิดขึ้นในสหรัฐอเมริกา มักจะเกิดกลุ่มต่างๆ ที่มีการจัดตั้ง
องค์กร เช่น กลุ่มสหภาพแรงงาน เพ่ือความเสมอภาค เป็นต้น 
 5. ค่านิยมเป็นที่มาของความขัดแย้ง (value Conflict) ได้แก่ ศาสนา ภาษา ชาติพันธุ์ 
โลกทัศน์หรือความเชื่อต่างกัน การให้ความส าคัญที่ต่างกัน เกณฑ์ประเมินต่างกัน ภูมิหลังทาง
วัฒนธรรมต่างกัน ภูมิหลังส่วนบุคคลที่ต่างกัน พ้ืนฐานทางประวัติศาสตร์ที่ต่างกัน  
 การที่มนุษย์ไปตัดสินใครคนใดคนหนึ่งที่ไม่ใช่พวงของเราว่าเป็น “ชาวเขา” หรือเรียกคน
อ่ืนๆ ที่ไม่ใช่พวกของเราว่าเป็น “คนชายขอบ” แล้วตีค่าหรือประเมินคุณค่า “ชาวเขา” ด้อยกว่า



585วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

ตัวเอง แล้วพยายามที่จะลดทอนศักดิ์ศรีและความเป็นมนุษย์ของเขาที่ด้อยอยู่แล้วให้ด้อยลงไป
เรื่อยๆ  เหล่านี้คือ ที่มาของความขัดแย้ง 
 ความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในโลกนี้ มีสามเหตุมาจากปัจจัยภายในและปัจจัยภายนอก เพราะ
เป็นการประพฤติที่มีการเจริญจิตและปัญญาในระดับบุคคลและระดับสังคมน้อย เมื่อมนุษย์มีความ
ขัดแย้งกัน มนุษย์เหล่านั้นก็จะแสดงออกทางกายและวาจา ด้วยการกระท าการใดๆ ที่เป็นการล่วง
ละเมิดคู่กรณีฉะนั้นการแก้ปัญหาความขัดแย้งต้องพัฒนาจิตและเจริญปัญญาทั้งระดับบุคคลและ
สังคม 
 
5. ปัญหาความขัดแย้งแก้ด้วยหลักพุทธธรรม 
 1. ระดับบุคคล พุทธธรรมกับการแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง ในเรื่องการพัฒนาคุณภาพ
และสมรรถภาพของจิต เป็นการพัฒนาให้มีจิตใจที่ดีงาม มีความเป็นมิตร มีเมตตา มีความอดทนทาง
ใจต่อความกระทบกระทั่ง ความไม่พอใจ หรือคามเจ็บใจ โดยการวางใจตัวเองให้เป็นกลาง ใช้
สติปัญญาในการเรียนรู้ และเข้าใจสิ่งทั้งหลายในความเป็นจริง ไตร่ตรองด้วยความรอบคอบ แล้ว
แสดงออกต่อความขัดแย้งในสถานการณ์นั้นๆ อย่างเข้าใจในธรรมชาติของสิ่งต่างๆ ซึ่งรวมถึง
ธรรมชาติของความขัดแย้งด้วยการพัฒนาจิตใจดังกล่าว จะเป็นรากฐานส าคัญในตัวบุคคล ที่จะ
น าไปประยุกต์ใช้ในการจัดการความขัดแย้ง ซึ่งประกอบด้วยหลักธรรมดังต่อไปนี้ 
 1.1 อัปปมาทธรรม หรือ ความไม่ประมาท คือ การมีชีวิตอยู่อย่างไม่ขาดสติ หรือการใช้
สติอยู่เสมอในทางค าสอนของพระพุทธศาสนา จะเน้นความส าคัญของสติเป็นอย่างมาก ในการ
ด าเนินชีวิต หรือการประพฤติปฏิบัติโดยมีสติก ากับอยู่เสมอ ในความเป็นจริงโดยทั่วไป เมื่อมีความ
ขัดแย้งเกิดขึ้น สิ่งหนึ่งที่เราจะประสบกันเป็นประจ า คือ เราจะมีสติรู้ตัวน้อยลง หรืออาจจะไม่มีสติ
เลย เพราะจิตของเราขณะนั้นถูกครอบง าด้วย อกุศลมูล ได้แก่ โลภะ โทสะ และโมหะ ซึ่งจะท าให้
เรามีปฏิกิริยาตอบโต้อย่างรวดเร็ว ล่วงละเมิดทางกาย วาจา และใจ ดังนั้นสติจึงเป็นธรรมที่มี
ความส าคัญอย่างมากในระดับตัวบุคคล ในการจัดการความขัดแย้ง เพราะจะเป็นตัวควบคุมการ
กระท า ป้องกันยับยั้งตนเอง ไม่ให้กระท าการใดๆ ที่เป็นการล่วงละเมิดคู่กรณี โดยเฉพาะอย่างยิ่งใน
สภาวะของอารมณ์โกรธ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 5, หน้า 265) พระพุทธเจ้า ทรงตรัสไว้ว่า  
 

 “บุคคลผู้ไม่โกรธตอบบุคคลผู้โกรธ ชื่อว่าย่อม
ชนะสงครามที่ชนะได้ยาก ผู้ใดรู้ว่าผู้อ่ืนโกรธแล้ว เป็นผู้
มีสติ สงบใจไว้ได้ ผู้นั้นชื่อว่าประพฤติประโยชน์ของคน
ทั้ง 2 ฝ่าย คือฝ่ายตนและฝ่ายผู้อ่ืน เมื่อผู้นั้นรักษา
ประโยชน์ของคนทั้งสองฝ่าย คือ ฝ่ายตนและฝ่ายผู้อ่ืน 
ชนทั้งหลายผู้ไม่ฉลาดในธรรม ย่อมเข้าใจว่าเป็นคนโง่” 
 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560586

 จากข้อความข้างต้น การมีสติรักษาตนเอง เท่ากับช่วยรักษาสังคม ซึ่งเป็นการแสดงให้
เห็นว่า ค าสอนทางพระพุทะศาสนามองชีวิตด้านในของบุคคล โดยสัมพันธ์กับคุณค่าด้านนอกคือทาง
สังคม และถือว่าคุณค่าท้ังสองด้านนี้เชื่อมโยงถึงกัน ไม่แยกจากกัน และสอดคล้องไปด้วยกัน 
 สติ หรือ อัปปมาทธรรม กล่าวได้ว่า เป็นหลักธรรมส าคัญที่ใช้เป็นรากฐานในการจัดการ
ความขัดแย้ง เพราะสติจะเป็นตัวที่บั่นทอนรากเหง้าที่ก่อให้เกิดความขัดแย้ง ทั้งในส่วนของตัณหา 
ทิฏฐิ มานะ และส่วนของโลภะ โทสะ โมหะ โดยจะท าให้เรารู้ตัวอยู่เสมอ ว่าเราก าลังคิดอย่างไรกับ
สถานการณ์ความขัดแย้ง และควรจะปฏิบัติการหรือจัดการอย่างไร โดยที่จะไม่ท าการล่วงละเมิด
คู่กรณีทั้งกาย วาจาและใจ จะเห็นได้ว่า ถ้าเรามีสิตคอยควบคุมก ากับแล้ว เท่ากับเรานั้นได้ช่วยรักษา
คู่กรณีด้วย สถานการณ์ความขัดแย้งนั้นจะถูกควบคุม ไม่ปานปลาย หรือเกิดความรุนแรง และ
สามารถหาทางออกร่วมกันได้ในที่สุด 
 1.2 ไตรลักษณ์ เป็นหลักธรรมที่ส าคัญในระดับตัวบุคคลเพ่ือเน้นให้เข้าใจถึงธรรมชาติ
ของความขัดแย้งอย่างแท้จริง และน าความรู้ที่ได้เป็นประโยชน์ หรือประยุกต์ใช้ในการจัดการความ
ขัดแย้ง ดังต่อไปนี้ 

1.2.1 อนิจจตา (Impermanence) คือ ความไม่เที่ยง ความไม่คงที่ ความไม่คงตัว 
ภาวะที่เกิดขึ้นแล้วเสื่อมและสบายไป ในบริบทของการจัดการความขัดแย้ง หลักอนิจจตาสามารถใช้
ให้เป็นประโยชน์ ในการตระหนักรู้ถึงความผันผวนปรวนแปรไม่แน่นอน ซึ่งเป็นเหตุให้เกิดความ
ขัดแย้งได้ การรู้เข้าใจในสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง ด ารงอยู่ด้วยจิตใจที่เป็นอิสระ จะท าให้เราใช้
ชีวิตอย่างไม่ประมาท หรือไม่นิ่งนอนใจ เมื่อเกิดความขัดแย้งขึ้นก็ย่อมที่จะปล่อยวางได้ ไม่ยึดมั่นถือ
มั่นในการเอาชนะ หรือได้มาในสิ่งที่ตนเองพอใจ เพราะทุกสิ่งย่อมมีการเสื่อมสลายไป การรู้และ
เข้าใจสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงดังกล่าว จะท าให้ไม่ตกเป็นทาสของความขัดแย้ง หรื อความ
เปลี่ยนแปลงที่อาจเกิดข้ึนอยู่ตลอดเวลา 

1.2.2 ทุกขตา (Conflict) คือ ความเป็นทุกข์ที่ เป็นภาวะที่ถูกบีบคั้นด้วยการ
เกิดข้ึนและสลายไป เป็นภาวะที่กดดันฝืนที่มีความขัดแย้งอยู่ในตัว เพราะปัจจัยที่ปรุงแต่งให้มีสภาพ
เป้นอย่างนั้นเปลี่ยนแปลงไป จะท าให้คงอยู่สภาพนั้นไม่ได้ อย่างที่ได้กล่าวข้างต้นแล้วว่า ความ
ขัดแย้งน าไปสู่ความเปลี่ยนแปลง ในทางกลับกัน ความเปลี่ยนแปลงนั้นอาจน ามาซึ่งความขัดแย้งได้ 
เช่นกัน เพราะความคิดหรือการกระท าของมนุษย์นั้นมีการเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่อง ทนอยู่ใน
สภาพเดิมไม่ได้ ความขัดแย้งจึงเป็นลักษณะของธรรมชาติ ดังนั้น การฝืนแบบไม่ยอมรับสภาวะทุกข์ 
หรือสภาวะความขัดแย้งนั้น ย่อมให้ผลร้ายมากกว่าผลดี การรู้จักปรับตัวให้ยอมรับกับสภาพการณ์
ความขัดแย้งนั้น ถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของการจัดการความขัดแย้ง โดยการรู้เท่าทันและจัดการทุกสิ่ง
ทุกอย่างให้ตรงตัวเหตุปัจจัย ให้ปฏิบัติต่อสถานการณ์ความขัดแย้งด้วยการศึกษาให้รู้ให้เข้าใจอย่าง
ที่สุด คือ ให้รู้จักปัญหาความขัดแย้ง มิใช่ให้เป็นทุกข์ หรือหนีปัญหา เพ่ือปฏิบัติต่อปัญหาความ
ขัดแย้งได้อย่างถูกต้อง 

1.2.3 อนัตตา ความไม่มีตัวตนที่แท้จริง ที่จะสั่งบังคับให้เป็นอย่าไรได้ ความรู้ใน
หลักอนัตตาที่จะน ามาประยุกต์ใช้ในการจัดการความขัดแย้ง คือ การสลายความเป็นอัตลักษณ์ 



587วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

ความยึดมั่นถือมั่น การช่วยลดทอนความเห็นแก่ตน เปิดใจกว้างในการยอมรับฟังความเห็น หรือ 
การกระท าของผู้อ่ืนสามารถเข้าไปเก่ียวข้อง พิจารณา และจัดการปัญหาความขัดแย้ง โดยไม่เอา
ตัวตน ความอยากของตน ตลอดจนความเห็น ความยึดมั่นถือมั่นของตนเข้าไปตัดสิน แต่จะพิจารณา
ไปตามเหตุผล ดังนั้น การรู้หลักอนัตตา จะท าให้สลายความเป็นอัตลักษณ์ ความยึดมั่นถือมั่น ซึ่งถือ
ได้ว่าเป็นแนวคิดท่ีมีความส าคัญอย่างยิ่ง ต่อการจัดการค้าขัดแย้ง 

1.3 ขันติธรรม ทางพระพุทธศาสนา หมายถึง ความออดทน คือความอดกลั้นอันเป็น
ตบะอย่างยิ่ง ในพระอธิธรรมปิฎกแสดงลักษณะของขันติ คือ ความอดทน กิริยาที่อดทน ความอด
กลั้น ความไม่ดุร้าย ความไม่เกรี้ยวกราด ความแช่มชื่นแห่งจิต เพ่ือให้ส าเร็จประโยชน์ในความอดทน
ที่สมบูรณ์ ขันติจะมอีงค์ธรรมเข้ามาประกอบ ได้แก่ อโทสะเจตสิกที่มีลักษณะอย่างนี้คือ ความไม่คิด
ประทุษร้าย กิริยาที่ไม่คิดประทุษร้าย ภาวะที่ไม่คิดประทุษร้าย ความไม่พยาบาท ความไม่
เบียดเบียน มีความไม่ดุร้าย ไม่พิโรธเป็นเครื่องหมาย มีแยบคายซึ่งจะท าให้เกิดความอดทน 
 2. ระดับสังคม พุทธธรรมกับการแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง แนวคิดหรือหลักธรรมระดับ
สังคมนั้น ผู้เขียนหมายถึง หลักธรรมที่มุ่งเน้นในระดับสังคม ที่เกี่ยวข้องกับการจัดการความขัดแย้ง 
เพ่ือหวังให้เกิดผลในทางบวกทั้งต่อกลุ่มบุคคล องค์กร สังคม และประเทศชาติในการจัดการความ
ขัดแย้งดังกล่าว ซึ่งประกอบด้วยหลักสามัคคีธรรม พระพุทธเจ้าทรงตรัสถึงหลักธรรมที่ชาววัชชีถือ
ปฏิบัติอย่างเคร่งครัด จึงท าให้รัฐเข้มแข็ง เจริญรุ่งเรืองและม่ันคง   
  
6. บทสรุป 

ในสังคมทุกวันนี้ปัญหาความขัดแย้งสามารถเกิดขึ้นได้ตลอดเวลา ซึ่งอาจเป็นความขัดแย้ง
ระหว่างบุคคลหรือระหว่างกลุ่มบุคคล ดังนั้นเราควรยอมรับว่าทุกความขัดแย้งที่เกิดขึ้นนั้นถือว่าเป็น
ปรากฏการณ์ตามธรรมชาติและเป็นปกติที่เกิดขึ้นในทุกสังคม ขณะเดียวกันความขัดแย้งยังมี
ปฏิสัมพันธ์โดยตรงระหว่างบุคคล กลุ่มบุคคล โดยทั่วไปความขัดแย้งจะออกมาในรูปแบบเป็นค าพูด
หรือไม่เป็นค าพูด หรือแสดงออกในลักษณะการพยายามขัดขวาง บีบบังคับ ท าอันตราย ต่อต้าน 
เมื่อกล่าวถึงความขัดแย้งแล้วคงไม่มีใครที่จะปรารถนา แต่ก็เป็นการที่หลักเลี่ยงไม่ได้มนุษย์ยังมีชีวิต
อยู่ร่วมกันกับคนอ่ืนๆ ในสังคม ฉะนั้นเราจึงควรท าความรู้จักความขัดแย้งและอยู่กับมันให้ได้ 

ความขัดแย้งเป็นธรรมชาติของมนุษย์ ซึ่งยากที่จะหลีกเลี่ยงได้ สาเหตุของปัญหาความ
ขัดแย้งสามารถแบ่งตามปัจจัยภายนอกและปัจจัยภายใน ในทัศนะของพระพุทธศาสนานั้น สาเหตุ
ของความขัดแย้งเกิดมาจากการปฏิสัมพันธ์ระหว่างปัจจัยภายในและปัจจัยภายนอก ส าหรับปัจจัย
ภายในได้แก่ ปปัญจธรรม คือ ตัณหา มานะ ทิฏฐิ และอกุศลมูล คือโลภะ โทสะ โมหะ โดยทิฏฐิ ท า
หน้าที่เป็นแกนกลางของปัจจัยภายในที่ท างานร่วมกันกับอกุศลมูล จะกลายเป็นแรงผลักดันที่ท าให้
เกิดสภาวะของความขัดแย้งขึ้นจนน าไปสู่ความรุนแรงในที่สุด และอีกปัจจัยหนึ่งของความขัดแย้งคือ
ความขัดแย้งภายนอก คือ ความขัดแย้งด้านข้อมูล ความขัดแย้งด้านผลประโยชน์ ความขัดแย้งด้าน
ความสัมพันธ์ ความขัดแย้งด้านโครงสร้าง และความขัดแย้งด้านคุณค่าหรือค่านิยม ส าหรับการแก้ไข
ปัญหาความขัดแย้งนั้นได้แก้ไขได้ 2 ระดับ โดยน าหลักพุทธธรรมมาประยุกต์ใช้ได้ดังนี้ 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560588

 ระดับบุคคล คือ 1. สติ ถ้าเรมีสติควบคุมแล้วเท่ากับเรานั้นได้ช่วยรักษาคู่กรณีด้วย 
สถานการณ์ความขัดแย้งนั้นจะถูกควบคุม ไม่บานปลาย หรือ เกิดความรุนแรง และสามารถหา
หนทางออกร่วมกันได้ในที่สุด 2. ไตรลักษณ์เป็นหลักธรรมที่เน้นให้เขาเข้าใจถึงธรรมชาติของความ
ขัดแย้งอย่างแท้จริงและท าให้สลายความเป็นอัตลักษณ์ ความยึดมั่นถือมั่น ซึ่งถือได้ว่าเป็นแนวคิดที่
มีความส าคัญอย่างยิ่ง ต่อการจัดการความขัดแย้ง 3. ขันติธรรม มีองค์ธรรมเข้ามาประกอบ ได้แก่ 
อโทสะเจตสิกที่สร้างลักษณะอย่างนี้คือ ความไม่คิดปะทุษร้าย กิริยาที่ไม่คิดประทุษร้าย ภาวะที่ไม่
คิดประทุษร้าย ความไม่พยาบาท  ความไม่เบียดเบียน มีความไม่ดุร้าย ไม่พิโรธเป็นเครื่องหมาย มี
แยบคายซึ่งจะท าให้เกิดความอดทน 

 ระดับสังคมเป็นการถือปฏิบัติอย่างเคร่งครัดจึงท าให้เข้มแข็ง เจริญรุ่งเรืองและ
มั่นคง หลักธรรมนั้นมีชื่อว่า “อปริหานิยธรรม” ธรรมที่ท าให้เจริญโดยส่วนเดียวไม่มีวันเสื่อมไป 
ประกอบด้วย หมั่นประชุมกันเนืองนิตย์ พร้อมเพรียงกันประชุม ไม่ท าอะไรนอกเหนือจากระเบียบ
ข้อบังคับ เคารพให้เกียรติท่านผู้ใหญ่ในที่ประชุม ให้เกียรติแก่สตรีและเด็ก เคารพบูชาปูชนียสถาน
ของชาติ และสุดท้ายคุ้มครองอารักขาผู้ทรงศีล  

 ส าหรับแนวทางได้มาซึ่ งลดความขัดแย้งในสังคมให้สั งคม สงบ สันติสุข 
พระพุทธเจ้า ทรงตรัสไว้ว่า ทุกคนในสังคมจะต้องมีจิตใจที่กว้างขวางไม่มีประมาณ มีพรหาวิหาร
ธรรมที่แผ่ไปแบบไม่มีที่สิ้นสุด คือ การมีเมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขาต่อกัน ทั้งนี้เราควรจะ
เริ่มต้นที่การมองผู้อ่ืนและสรรพสิ่งที่มีอยู่รอบๆ ตัวเราในแง่ดี จากนั้นจะต้องเผื่อแผ่ตามหลักสา
ราณียธรรมไปยังทุกสรรพสิ่ง มีความเพียรพยายามขวนขวายให้ความช่วยเหลือเกื้อกูลแก่ผู้อ่ืนทันที
เมื่อมีโอกาส เห็นประโยชน์ส่วนรวมมากกว่าประโยชน์ส่วนตน แสดงความยินดีเมื่อผู้อ่ืนประสบ
ความส าเร็จ และวางใจเป็นกลางมองสิ่งต่างๆ ทั้งหลายตามความเป็นจริง และควรเลือกปฏิบัติหรือ
แสดงออกถึงความมีเมตตาในเวลาปกติหรือเหตุการณ์ทั่วไป ควรแสดงออกหรือปฏิบัติถึงความมี
มุทิตาในเวลาที่คนอ่ืนได้ดีหรือประสบความส าเร็จ 
 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เล่มท่ี 6. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
รอฮีม ปรามาส. (2547). สงครามอนาคต และนวัตกรรมทางการทหาร . กรุงเทพมหานคร:

ส านักพิมพ์มติชน.  
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2542. กรุงเทพมหานคร: 

บริษัทนานมีบุ๊คส์ จ ากัด.  
วันชัย วัฒนศัพท์. (2547). ความขัดแย้ง: หลักการและเครื่องมือแก้ปัญหา. พิมพ์ครั้งที่ 2. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  



589วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

ศุภกฤต เทศก าจร . (2560). ความขัดแย้งในสังคมไทยกับรูปแบบกากรจัดการความขัดแย้ง
ในอปัณณกสูตร. การประชุมวิชาการระดับชาติ “การบูรณาการพระพุทธศาสนากับ
ศาสตร์สมัยใหม่ เพื่อการพัฒนาประเทศให้ยั่งยืน ในประชาคมอาเซียน เล่ม 2”.  

C. Wright mills. (1956). The Power Elite. New York: Oxford University.  
Konrad Lorenz. (1969). on Aggression. New York: Bantam.  
Ralf dahrendord. (1959). Class and Class Conflict in Industrial Society. California 

Standford University.  
Thoresten Sellin. (1938). Culture Conflict and crime. New York: Socail Science 

Research Council.  



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560590


