
373วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

วิเคราะห์พระพุทธศาสนาจากพงศาวดารกรุงศรีอยุธยา 
AN ANALYTICAL STUDY OF BUDDHISM FROM SRI-AYUTTHYÂ GENEOLOGY 

 

พระครูศรีปัญญาวิกรม 
 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยครั้งนี้มีจุดประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาประวัติพระพุทธศาสนาจากพงศาวดารกรุงศรี
อยุธยา 2) วิเคราะห์บทบาทและความสัมพันธ์สัมพันธ์ของพระพุทธศาสนาที่มีต่อสังคม และ  
3) วิเคราะห์คตินิยมทางพระพุทธศาสนาที่มีต่อสังคม และที่สังคมมีต่อพระพุทธศาสนาสมัยกรุงศรี
อยุธยา โดยใช้วิธีระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ 
 ผลการวิจัยพบว่า กรุงศรีอยุธยาด ารงความเป็นราชธานีของไทยนับระยะเวลา 417 ปี มี
กษัตริย์ปกครอง 33 พระองค์  แบ่งเป็น 5 ราชวงศ์ โดยในจ านวนนี้ มีบันทึกที่เกี่ยวข้องกับ
พระพุทธศาสนาจ านวนทั้งสิ้น 22 พระองค์  และส่วนที่ ไม่พบบันทึกใด ๆ ที่ เกี่ยวข้องกับ
พระพุทธศาสนาจ านวน 11 พระองค์ ที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา ส่วนใหญ่จะผูกติดอยู่กับ
สถาบันพระมหากษัตริย์ ซึ่งสอดคล้องกับลักษณะของพงศาวดาร 
 ในส่วนของบทบาทและความสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับสังคมไทยสมัยกรุงศรี
อยุธยา พบมี 2 ลักษณะ ลักษณะแรกเป็นส่วนที่พระพุทธศาสนาเข้าไปเกี่ยวข้องในมิติต่าง เช่น มิติ
ทางด้านศาสนธรรม, ศาสนบุคคล, ศาสนพิธี ,  และศาสนวัตถุ ท าให้อยุธย าเป็นดินแดน
พระพุทธศาสนาที่ยิ่งใหญ่ในอดีต และมรดกเหล่านั้นได้ตกทอดมาตราบเท่าถึงปัจจุบัน ลักษณะที่สอง
เป็นส่วนที่สังคมไทยได้เข้าไปเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา ส่วนนี้ถือเป็นอิทธิพลทางสังคม ซึ่งก็มี
ส่วนส าคัญท่ีท าให้เกิดสิ่งใหม่ ๆ ขึ้นในพระพุทธศาสนา มีทั้งที่สอดคล้องและต่างออกไปจากหลักการ
แห่งค าสอนเดิม 
 ส่ วนคตินิ ยมทางพระพุทธศาสนาที่ มี ต่ อสั งค มและคตินิ ยมทางสั งคมที่ มี ต่ อ
พระพุทธศาสนาสมัยกรุงศรีอยุธยาพบว่า  คตินิยมทางพระพุทธศาสนามีผลก่อก าเนิดแบบแผนการ
ด าเนินชีวิตสมัยกรุงศรีอยุธยาหลายประการ เช่น คตินิยมการปฏิบัติตนในวันธรรมสวนะ, คตินิยม
การสร้างวัดเป็นอนุสรณ์, คตินิยมการผนวชของเจ้านายชั้นผู้ใหญ่, คตินิยมเรื่องช้างมงคล, คตินิยม
การถวายการอุปถัมภ์พระพุทธศาสนา, คตินิยมเร่ืองทศพิธราชธรรม เป็นต้น ท านองเดียวกัน คติ
นิยมในสมัยกรุงศรีอยุธยาก็มีส่วนส าคัญที่ท าให้เกิดคตินิยมต่าง ๆ ขึ้นในสังคมซึ่งมีผลต่อ
พระพุทธศาสนาเช่นกัน เช่น คตินิยมการสร้างพระพุทธรูปฉลองพระองค์, คตินิยมการให้มีมหรสพ
สมโภช, คตินิยมเรื่องเรื่องโชคลาง, คตินิยมเรื่องการถวายเครื่องทรงบูชาพระพุทธรูป เป็นต้น 
 

ค าส าคัญ: พระพุทธศาสนา, พงศาวดาร, กรุงศรีอยุธยา 

                                                           
 ผู้อ านวยการฝ่ายวิชาการ วิทยาลัยสงฆ์บรุีรมัย ์



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560374

ABSTRACT 
 The objectives of the research are 1) to study the Buddhism from Sri-
Ayuttaya Geneology, 2) to analyze the role and relation of Buddhism to society, 
and 3) to analyze the ideology of Buddhism on society and society to Buddhism 
under which qualitative methodology was used. 
 The findings were as follows:- 
 Sri-Ayutthaya was been the capital of Thai for 417 years, and ruled by the 
thirty-three kings. All of them were divided into five dynasties. The history of 
Buddhism was recorded on Ayuttaya Geneology in 22 regions, while the 11 regions 
have no anything about Buddhism been recorded. The Buddhism recorded on 
Ayutthaya Geneology had relation to the kings in according with the Geneology.    
 According to the role and the relation between Buddhism and Ayutthaya 
society, the research found two characters. The first, Buddhism played the 
important role and relation to society in many dimension e.i. morality, citizen, 
ceremony and religious buildings that made Ayuttaya be the important land of 
Buddhism until now. The second, society played role and influence to Buddhism. 
As the social influence, it made the new value in Buddhism that corresponding and 
not corresponding to ordinary principle. 
 By the ideology of Buddhism on society and vice versa, the research 
found that the ways of life in Ayutthaya society received from the ideology of 
Buddhism, i.e. ideology of practicing on Buddhist Holly day, building religious 
objects for memory, to ordain of royalty, auspicious elephant, and the ideology on 
patronizing Buddhism etc., while some Buddhist traditions also received from the 
ways of society i.e. to erect the Buddha statue for one’s birthday, to play 
entertainment in Buddhist celebration, to believe in omen, to give sacrifice for 
worshiping the Buddha etc.    
 
Keywords: Buddhism, Geneology, Ayuttaya  
 

 



375วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

1. บทน า  
 พงศาวดาร หมายถึงเรื่องราวของเหตุการณ์เกี่ยวกับประเทศชาติ หรือพระมหากษัตริย์ผู้
เป็นประมุขของประเทศชาตินั้น เช่น พงศาวดารกรุงศรีอยุธยา พงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์ 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) จัดเป็นหนังสือบันทึกเหตุการณ์ (chronicle) ประเภทหนึ่ง ซึ่งเน้นเรื่อง
เกี่ยวกับพระมหากษัตริย์ผู้เป็นประมุขของประเทศ หรือพระราชกรณียกิจของพระมหากษัตริย์ที่
เกี่ยวกับประเทศ ตลอดเหตุการณ์ส าคัญต่าง ๆ ในอดีต แม้อรรถกถาสุมังควิสาลินี  ก็อธิบาย
ความหมายว่า  บันทึกเรื่องราวเก่า ๆ ที่อธิบายเรื่องราวต่าง ๆ ว่า สิ่งนี้ได้เป็นมาแล้วอย่างนี้ สิ่งนี้ได้
เป็นมาแล้วเช่นนี้ (ที.สี.อ. (ไทย) 1/1/538)  
 กรุงศรีอยุธยาเป็นราชธานีเป็นระยะเวลา 417 ปี  มีกษัตริย์ปกครองทั้งสิ้น 33 พระองค์ 
และทรงนับถือพระพุทธศาสนาทั้งหมด  กษัตริย์ทุกพระองค์ได้ให้ความอุปถัมภ์พระพุทธศาสนา วัด
และพระสงฆ์เป็นศูนย์รวมทางด้านจิตใจ วัดเป็นสโมสร โรงพยาบาล เป็นศาล เป็นที่ผักผ่อนหย่อนใจ 
เป็นโรงเรียน เป็นที่ศึกษาศิลปศาสตร์สาขาตา่งๆ เป็นแหล่งวัฒนธรรมต่างๆ มากมาย 
 ความที่พระพุทธศาสนาได้มีบทบาทส าคัญต่อสถาบันพระมหากษัตริย์นับตั้งแต่อดีต  
บันทึกเรื่องราวต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับพระมหากษัตริย์ จึงมักมีเรื่องราวเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา
ในแง่มุมต่าง ๆ ด้วย  พงศาวดารจึงนอกจากจะจารึกเหตุการณ์บ้านเมืองในอดีตแล้ว บางช่วงบาง
ตอนยังสะท้อนให้เห็นเหตุการณ์เกี่ยวกับพระพุทธศาสนาในหลายรูปแบบ และหลายลักษณะ 
นับตั้งแต่เริ่มต้นสถาปนากรุงศรีอยุธยา กระทั่งถึงวาระสุดท้าย   
 เรื่องราวที่จารึกไว้ในพงศาวดาร มีความเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาอยู่ทุกยุคทุกสมัย 
โดยกระทั่งสุดท้ายก่อนที่จะเสียกรุงศรีอยุธยาให้แก่พม่า วัดวาอารามที่เคยกลายเป็นสัญลักษณ์ของ
ความสงบร่มเย็น ก็ได้กลายเป็นสมรภูมิรพ  พม่าได้ยกทัพมาตั้งค่ายในวัด บุกโจมตี และฆ่าผู้คนไป
เป็นจ านวนมาก เมื่ออายุแผ่นดินศรีอยุธยาถึงกาลอวสาน จึงเกิดอาเพศให้เห็นประหลาด เช่น พระ
ประธานวัดเจ้าพระนางเชิงน้ าพระเนตรไหลลงมาจนถึงพระนาภี  ในวัดพระศรีสรรเพชญ์นั้น พระ
บรมไตรโลกนาถ พระอุระแตก ดวงพระเนตรตกลงมาอยู่ที่ตักเป็นอัศจรรย์ พระเจดีย์วัดราชบูรณะ
นั้น กาบินมาเสียบตายอยู่บนปลายยอด รูปพระนเรศวรเจ้าโรงแสงในกระทืบพระบาทสนั่นไปทั้งสี่
ทิศ (กรมราชบัณฑิต, 2501) และเมื่อพม่าเข้ากรุงได้ ก็เอาไฟเผาพระราชวัง และวัดพระศรีสรร
เพชญ์ ขณะที่พระเจ้าแผ่นดินอยุธยา ได้หนีออกจากพระนครไปพระองค์เดียว ได้รับความล าบาก 
สุดท้ายก็ถึงแก่พิราลัย แผ่นดินอยุธยาจึงอันปิดฉากลงใน พ.ศ. 2310 ปีกุน นพศก (พระราช
พงศาวดารกรุงศรีอยุธยา ฉบับพันจันทนุมาศ (เจิม), 2553) ร่องรอยพระพุทธศาสนาที่ปรากฏใน
พงศาวดารกรุงศรีอยุธยา มีหลายประเด็นที่ควรศึกษา และวิเคราะห์สืบต่อไป  

 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560376

2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 2.1 เพ่ือศึกษาประวัติพระพุทธศาสนาจากพงศาวดารกรุงศรีอยุธยา 
 2.2 เพ่ือวิเคราะห์บทบาทและความสัมพันธ์ของพระพุทธศาสนาต่อสังคมสมัยกรุงศรี
อยุธยา  
 2.3 เพ่ือวิเคราะห์คตินิยมทางพระพุทธศาสนาที่มีต่อสังคม และคตินิยมที่สังคมมีต่อ
พระพุทธศาสนาสมัยกรุงศรีอยุธยา 
 
3. ขอบเขตของการวิจัย 
 3.1. ขอบเขตด้านเนื้อหา 
  การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยมุ่งศึกษาประวัติพระพุทธศาสนาที่ปรากฏอยู่ในพงศาวดารกรุงศรี
อยุธยา จากนั้นวิเคราะห์บทบาท ความสัมพันธ์ และคตินิยมทางพระพุทธศาสนาที่มีต่อสังคม และ
คตินิยมทางสังคมท่ีมีต่อพระพุทธศาสนา 
 3.2. ขอบเขตด้านเอกสาร 
  ผู้วิจัยใช้พระราชพงศาวดาร พงศาวดาร และประชุมพงศาวดารสมัยกรุงศรีอยุธยา ซึ่ง
ตีพิมพ์ในโอกาสต่าง ๆ โดยจัดกลุ่มเป็นเอกสารชั้นปฐมภูมิคือตัวพงศาวดาร และเอกสารชั้นทุติยภูมิ 
ได้แก่จดหมายเหตุ ประชุมพงศาวดาร ตลอดจนถึงต านาน ต าราทางวิชาการต่าง ๆ  
 ก. ประเภทพงศาวดาร เช่น พระราชพงศาวดาร เล่ม 1-2-3 ตีพิมพ์โดยกรมศึกษาธิการ 
(ร.ศ.120) , พงศาวดารกรุงศรีอยุธยา ฉบับวัน วลิต พ.ศ. 2182, พระราชพงศาวดารฉบับพระ
ราชหัตถเลขา ภาค 1-2-3  ตีพิมพ์เมื่อ รศ.131 (พ.ศ.2455), พระราชพงศาวดารกรุงเก่า ฉบับหลวง
ประเสิด ตีพิมพ์ พ.ศ.2486, พระราชพงศาวดารกรุงเก่า  กรมราชบัณฑิตจัดพิมพ์ 2501 
  ข. ประเภทจดหมายเหตุ และประชุมพงศาวดาร  เช่น ลาลูแบร์ จดหมายเหตุกรุงศรี
อยุธยา, ประชุมพงศาวดาร ภาคท่ี 19, ประชุมพงศาวดาร ภาคท่ี 20, ประชุมพงศาวดาร ภาคท่ี 37, 
ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ 38, ประชุมพงศาวดาร ภาคท่ี 40, ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ 64, ประชุม
พงศาวดาร ภาคท่ี 69,จดหมายเหตุระยะทางราชทูตลังกาเข้ามาขอคณะสงฆ์ท่ีกรุงศรีอยุธยา,ตีพิมพ์ 
2473,  จดหมายเหตุเก่า เรื่อง พระเจ้าแผ่นดินกรุงศรีอยุธยาแต่งทูตไปนมัสการพระมาไลย์เจดีย์
เมืองหงสาวดี เป็นต้น  
 
4. วิธีด าเนินการวิจัย 
  ผู้วิจัยได้ด าเนินการศึกษาตามวิธีวิทยา (Research Methodology) การวิจัยเชิงคุณภาพ 
(Qualitative Method) โดยด าเนินการดังนี้ 
 4.1 ในการศึกษาประวัติพระพุทธศาสนาจากพงศาวดารกรุงศรีอยุธยา ผู้วิจัยด าเนินการ
สืบค้นเอกสารพงศาวดารกรุงศรีอยุธยาจากเอกสารหลัก ประกอบไปด้วย ฉบับจันทนุมาศ, ฉบับ
หลวงประเสริฐ ตีพิมพ์ พ.ศ.2486, ฉบับพระราชหัตถเลขา ภาค 1-2-3  และเทียบเคียงฉบับอ่ืน ๆ 



377วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

เช่น ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ 19, ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ 20, ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ 37, 
ประชุมพงศาวดาร ภาคท่ี 38, ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ 40, ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ 64, ประชุม
พงศาวดาร ภาคที่ 69, จดหมายเหตุระยะทางราชทูตลังกาเข้ามาขอคณะสงฆ์ที่กรุงศรีอยุธยา, 
ตีพิมพ์ 2473,  จดหมายเหตุเก่า เรื่อง พระเจ้าแผ่นดินกรุงศรีอยุธยาแต่งทูตไปนมัสการพระมาไลย์
เจดีย์เมืองหงสาวดี เป็นต้น จากนั้นคัดเนื้อหาส่วนที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาออกมา แล้วจัด
หมวดหมู่ตามเนื้อหา  
  4.2 ในการวิเคราะห์บทบาทและความสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับสังคมสมัยกรุง
ศรีอยุธยา ผู้วิจัยด าเนินการวิเคราะห์เนื้อหาที่ได้จากการศึกษาในข้อ 1 โดยแบ่งออกเป็น 2 ส่วน คือ 
ส่วนที่เป็นบทบาท และความสัมพันธ์ที่พระพุทธศาสนามีต่อสังคมในสมัยกรุงศรีอยุธยา โดยใช้กรอบ
แนวคิดทั้ง 4 ประการ กล่าวคือ ศาสนาบุคคล ศาสนาธรรม ศาสนพิธี และศาสนวัตถุ เป็นหลักใน
การวิเคราะห ์
  4.3 ในวิเคราะห์คตินิยมทางพระพุทธศาสนาที่มีต่อสังคม และคตินิยมที่สังคมมีต่อ
พระพุทธศาสนาสมัยกรุงศรีอยุธยา ผู้วิจัยด าเนินการ 1) วิเคราะห์เนื้อหาที่ได้จากการศึกษาในข้อ 1 
โดยพิจารณาเฉพาะในส่วนที่เป็นคตินิยม 2 ส่วน คือ คตินิยมที่พระพุทธศาสนามีต่อสังคม และคติ
นิยมที่สังคมมีต่อพระพุทธศาสนา  2) การวิเคราะห์คตินิยมพระพุทธศาสนาที่มีต่อสังคม ผู้วิจัยอาศัย
คตินิยมที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก และอรรถกถาเป็นแนวคิดและทฤษฎีส าหรับการวิเคราะห์ 
ส่วนคตินิยมที่สังคมมีต่อพระพุทธศาสนา  ผู้วิจัยอาศัยคตินิยมทางสังคมสมัยอยุธยาเป็นแนวคิด 
พร้อมทั้ ง เชื่ อมโยงให้ เห็นอิทธิพล หรื อบทบาทส าคัญในการก าหนดคตินิยมใหม่ขึ้น ใน
พระพุทธศาสนา 
 
5. สรุปผลการวิจัย 
 จากการศึกษาประวัติพระพุทธศาสนาจากพงศาวดารกรุงศรีอยุธยา ตามวัตถุประสงค์ทั้ง 
3 ประการ ได้ข้อสรุปดังนี้ 
 5.1 กรุงศรีอยุธยาด ารงความเป็นราชธานีของไทยนับระยะเวลา 417 ปี มีกษัตริย์
ปกครอง 33 พระองค์  แบ่งเป็น 5 ราชวงศ์ โดยในจ านวนนี้ มีบันทึกที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา
จ านวนทั้งสิ้น 22 พระองค์ ประกอบไปด้วย รัชสมัยของสมเด็จพระรามาธิบดีที่ 1 (พระเจ้าอู่ทอง), 
สมเด็จพระราเมศวร, สมเด็จพระบรมราชาธิราชที่ 1, สมเด็จพระบรมราชาธิราชที่ 2, สมเด็จพระ
บรมไตรโลกนาถ, สมเด็จพระรามาธิบดีที่ 2, สมเด็จพระชัยราชาธิราช, ขุนวรวงศาธิราช, สมเด็จพระ
มหาจักรพรรดิราชาธิราช, สมเด็จพระมหินทราธิราช, สมเด็จพระมหาธรรมราชาธิราช, สมเด็จพระ
นเรศวรมหาราช, สมเด็จพระเอกาทศรฐ, สมเด็จพระศรีเสาวภาค, สมเด็จพระบรมราชาที่ 1 (พระ
เจ้าทรงธรรม), สมเด็จพระบรมราชาที่ 2 (พระเชษฐาธิราช), สมเด็จพระสรรเพชญ์ที่ 5 (พระเจ้า
ปราสาททอง), สมเด็จพระรามาธิบดีที่ 3 (สมเด็จพระนารายณ์), สมเด็จพระมหาบุรุษ (พระเพท
ราชา), สมเด็จพระสรรเพ็ชญ์ที่ 8 (พระเจ้าเสือ), สมเด็จพระสรรเพ็ชญ์ที่ 9 (พระเจ้าท้ายสระ), 
สมเด็จพระบรมโกศ, และรัชสมัยสมเด็จพระที่นั่งสุริยาศน์อมรินทร์ (พระเจ้าเอกทัศ) 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560378

 จากหลักฐานพงศาวดารกรุงศรีอยุธยาที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา ส่วนใหญ่จะผูกติด
อยู่กับสถาบันพระมหากษัตริย์  และเมื่อพิจารณาลงไปในรายละเอียดก็พบว่า ครอบคลุม
องค์ประกอบต่าง ๆ ทุกด้านของศาสนา ไม่ว่าจะเป็นด้านศาสนธรรม ศาสนบุคคล ศาสนพิธี และ
ส่วนปกิณณกะ 
 ด้านศาสนธรรม เช่น การสร้างพระไตรปิฎกบาลี อรรถกถา คัมภีร์วิวรณ์ ในรัชสมัยของ
สมเด็จพระเอกาทศรฐ  การยึดม่ันในทศพิธราชธรรม การส่งสมณฑูตไปสืบพระพุทธศาสนาศรีลังกา
ในรัชสมัยของสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวบรมโกศ (พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, 2455) และ
สมเด็จพระที่นั่งสุริยาศน์อมรินทร์ ด้านศาสนบุคคล เช่น การปกครองคณะสงฆ์สมัยกรุงศรีอยุธยา, 
บทบาทของพระสงฆ์ในสังคมด้านต่าง ๆ ด้านศาสนพิธี มีรายละเอียดเกี่ยวกับพิธีการต่าง ๆ ทาง
พระพุทธศาสนา ทั้งส่วนที่กุศลพิธี บุญพิธี ทานพิธี ปกิณณกพิธี, ด้านศาสถาน เช่น การใช้วัดใน
กิจการบ้านเมืองต่าง นับตั้งแต่การใช้เป็นที่ส าเร็จโทษเจ้านายชั้นผู้ใหญ่, การใช้เป็นสถานที่ตั้งทัพ, 
การใช้วัดเป็นที่หลบภัย เป็นต้น 
 5.2 ในส่วนของบทบาทและความสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับสังคมไทยสมัยกรุง
ศรีอยุธยา ได้ข้อสรุปดังนี้ 
 บทบาทและความสัมพันธ์ที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา มี 2 ลักษณะ ลักษณะแรกเป็น
ส่วนที่พระพุทธศาสนาเข้าไปเกี่ยวข้อง ลักษณะที่สองเป็นส่วนที่สังคมไทยได้เข้าไปเกี่ยวข้องกับ
พระพุทธศาสนา  
 ลักษณะที่พระพุทธศาสนาเข้าไปเกี่ยวข้องกับสังคม เช่น การมีตัวแทนคณะสงฆ์ (สมเด็จ
พระราชาคณะ) ในพิธีการส าคัญ ๆ เช่น การสถาปนาพระมหากษัตริย์, การที่พระสงฆ์ได้มีส่วนช่วย
ในยามศึกษาสงคราม เช่นกรณีพระมหานาคพาชาวบ้านขุดคลองเพ่ือป้องกันข้าศึก  พระอาจารย์
ธรรมโชติ วัดเขานางบวช ได้รวบรวมชาวบ้านบางระจันจัดกองก าลังสกัดทัพพม่าที่เข้ามารุกรานกรุง
ศรีอยุธยา กรณีพระพนรัตน์วัดป่าแก้ว พร้อมกับพระราชาคณะ 25 รูป เข้าไปบิณฑบาตชีวิตทหารที่
จะถูกประหารชีวิต พระมหาเถรคันฉองให้การสนับสนุนสมเด็จพระนเรศวรในการกอบกู้บ้านเมือง
คืนจากการตกเป็นเมืองขึ้นของพม่า เป็นต้น 
 ลักษณะที่สังคมเข้าไปเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา เช่น การสถาปนาวัด, การสร้างวั ด, 
การปฏิสังขรณ์ถาวรวัตถุทางพระพุทธศาสนา, การถวายความอุปถัมภ์พระสงฆ์ วัด และ
พระพุทธศาสนาในลักษณะต่าง ๆ, การเสด็จบ าเพ็ญพระราชกุศลในโอกาสต่าง ๆ, การสร้างพระ 
แต่งคัมภีร์ สร้างพระคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา, การเสด็จออกผนวชของพระมหากษัตริย์ หรือ
เจ้านายชั้นผู้ใหญ่ในสถานการณ์ต่าง ๆ, การใช้พระสงฆ์เป็นทูต เป็นตัวกลางในการเจรจา, การใช้วัด
เป็นที่ประหารชีวิตนักโทษ หรือใช้วัดในการตั้งทัพในยามสงคราม เป็นต้น  
 กล่าวโดยสรุป พระพุทธศาสนามีบาทบาท และความสัมพันธ์ต่อสถาบันชาติ แล ะ
พระมหากษัตริย์อย่างแน่นแฟ้น นับตั้งแต่การสถาปนาสมณศักดิ์ การท านุบ ารุงพระพุทธศาสนาด้าน
ต่าง ๆ  พระมหากษัตริย์ทรงอยู่ในฐานะเป็นเอกอัครศาสนูปถัมภ์ ขณะเดียวกัน เหตุการณ์ส าคัญต่าง 
ๆ ในชาติบ้านเมือง หรือสถานบันพระมหากษัตริย์ พระสงฆ์ก็ได้เข้าไปมีบทบาทส าคัญ เช่นกา ร



379วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

สถาปนาพระมหากษัตริย์ การระงับความขัดแย้ง การช่วยเหลือบ้านเมืองในยามขับขัน หรือในยาม
ศึกสงคราม เป็นต้น 
 5.3 ในส่วนคตินิยมทางพระพุทธศาสนาที่มีต่อสังคมและคตินิยมทางสังคมที่มีต่อ
พระพุทธศาสนาสมัยกรุงศรีอยุธยา ได้ข้อสรุปดังนี้  
 คตินิยมทางพระพุทธศาสนามีผลก่อก าเนิดแบบแผนการด าเนินชีวิตสมัยกรุงศรีอยุธยา
หลายประการ ท านองเดียวกัน คตินิยมในสมัยกรุงศรีอยุธยาก็มีส่วนส าคัญที่ท าให้เกิดคตินิยมต่าง ๆ 
ขึ้นในสังคมซึ่งมีผลต่อพระพุทธศาสนาเช่นกัน  
 คตินิยมทางพระพุทธศาสนาที่มีผลต่อวิถีชีวิตในสมัยกรุงศรีอยุธยาได้แก่ คตินิยมการ
ปฏิบัติตนเนื่องในวันธรรมสวนะ (วันพระ), การสร้างวัด, การออกผนวชของเจ้านายชั้นผู้ใหญ่, การ
ถวายสตสดกมหาทาน, ช้างมงคลคู่บ้านคู่เมือง, การถวายความอุปถัมภ์พระพุทธศาสนา, และคติ
นิยมเรื่องทศพิธราชธรรม 
 คตินิยมทางสังคมสมัยกรุงศรีอยุธยาที่มีต่อพระพุทธศาสนา ได้แก่ คตินิยมสร้ าง
พระพุทธรูปฉลองพระองค์, การให้มีการฉลอง และการมหรสพ, เรื่องลาง, การค านึงถึงสมณชี
พราหมณ์, การถวายเครื่องทรงบูชาพระพุทธปฏิมา, คตินิยมเรื่องการพระศพเจ้านายชั้นผู้ใหญ่, และ
คตินิยมพ้ืนเมืองที่มีต่อพระพุทธศาสนา 
 
6. อภิปรายผล 
 ก่อนการวิจัยประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาจากพงศาวดารกรุงศรีอยุธยา เดิมใช้ชื่อเรื่อง
ว่า สืบพระพุทธศาสนาจากพงศาวดารกรุงศรีอยุธยา ด้วยมองเห็นว่า ลักษณะเนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับ
พระพุทธศาสนานั้น ไม่อาจเรียกได้เต็มปากมากนักว่าเป็นประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา ตามความ
เข้าใจทั่วไปเมื่อพูดถึงค าว่า “ประวัติศาสตร์” เพราะเนื้อหาส่วนใหญ่จะกระท่อนกระแท่น ไม่ใช่การ
เรียบเรียงเชิงพรรณนารายละเอียดเป็นหมวดหมู่ หรือเป็นบทเป็นตอนเหมือนหนังสือประวัติศาสตร์
โดยทั่วไป การเปล่ียนสืบพระพุทธศาสนาจากพงศาวดารไปเป็นประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาจาก
พงศาวดาร ก็ด้วยข้อสังเกตของคณะกรรมการผู้ทรงคุณวุฒิ ประกอบกับเหตุผลส่วนตัวของผู้วิจัยเอง
เห็นว่า แม้จะใช้ค าว่า “ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาจากพงศาวดาร” ก็สามารถนิยามศัพท์ 
“ประวัติศาสตร์” เพ่ิมเติมเพ่ือให้เข้ากับเจตนาเดิมของการวิจัยได้ จึงไม่ได้ติดใจเรื่องชื่อ 
 อนึ่ง แม้จะตระหนักในข้อท้วงติงของคณะกรรมการผู้ทรงคุณวุฒิพิจารณาหัวข้อว่า 
“เนื้อหาพระพุทธศาสนาในพงศาวดารเป็นเร่ืองกระท่อนกระแท่น และไม่เห็นว่าจะมีอะไรใหม่จาก
หนังสือที่มีผู้ เรียบเรียงไว้แล้ว” แต่ผู้ วิจัยก็มองเห็นประโยชน์ที่จะใช้ความรู้ที่มีอยู่อย่าง
กระท่อนกระแท่นในพงศาวดารนั้นมาพิจารณาในภาพรวมทั้งหมดของประวัติศาสตร์กรุงศรีอยุธยา
ทั้ง 417 ปี แล้ววิเคราะห์ทั้งในส่วนของบทบาท ความสัมพันธ์ คตินิยมต่าง ๆ ที่พระพุทธศาสนามีต่อ
สังคม และท่ีสังคมมีต่อพระพุทธศาสนา 
 จากผลของการวิจัย ร่องรอยของพระพุทธศาสนาที่พบในพงศาวดาร มีหลากหลาย
ลักษณะ บางเรื่อง แม้ข้อความกล่าวถึงจะสั้น ๆ แต่ก็สามารถมองเห็นสารัตถะทั้งหมดได้โดยไม่ยาก



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560380

นัก เช่นข้อความว่า “สถานที่ถวายพระเพลิงนั้น ให้สถาปนาพระมหาธาตุและพระวิหารเป็นอาราม” 
“ยกวังท าเป็นวัดพระศรีสรรเพ็ชญ์” “ครั้นถึงพระนครศรีอยุธยาแล้ว จึงให้เอารูปสัตว์ทั้งปวงไปบูชา
ไว้ ณ วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ” เป็นต้น 
 สองข้อความแรก สะท้อนให้เห็นคตินิยมเรื่องการสถาปนาวัด หรือสร้างวัดในสมัยกรุงศรี
อยุธยาว่า ส่วนหนึ่งต้องการให้เป็นอนุสรณ์ถึงบุคคล หรือเหตุการณ์ส าคัญ ขณะที่อีกส่วนหนึ่งก็เพ่ือ
ความสะดวกในการบ าเพ็ญพระราชกุศลเป็นการส่วนเฉพาะพระองค์ คตินิยมดังกล่าวนี้ พบสามารถ
สาวไปถึงคัมภีร์พระไตรปิฎก และคัมภีร์อรรถกถา ขณะที่ข้อความสุดท้าย ก็สามารถสะท้อนให้ถึงคติ
ความเชื่อของคนสมัยกรุงศรีอยุธยาว่า ศาสนาพราหมณ์ยังมีอิทธิพลหรือบทบาทในสังคมอยู่ไม่น้อย 
ยิ่งถ้าพิจารณาภาพรวมในแต่ละรัชสมัย ก็จะเห็นภาพชัดเจนยิ่งขึ้น 
 แม้ในส่วนของบทบาทและความสัมพันธ์ของพระพุทธศาสนาที่มีต่อสังคมในสมัยกรุงศรี
อยุธยา ก็สามารถเก็บรายละเอียดแต่ละรัชกาลมาปะติดปะต่อ ก็จะได้ เห็นบทบาทของ
พระพุทธศาสนาที่มีต่อสังคมในมิติต่าง ๆ เช่น บทบาทของพระสงฆ์ต่อสถานบันชาติ, บทบาทของ
พระสงฆ์ต่อสถาบันพระมหากษัตริย์, บทบาทของพระสงฆ์ต่อกิจการบ้านเมือง  
 จากบทบาทดังกล่าว หากพิจารณาในแง่ของความสัมพันธ์  เราก็จะได้ชุดแห่ง
ความสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนาต่อสังคม หรือที่สั งคมมีต่อพระพุทธศาสนา เช่น 
พระมหากษัตริย์กับพระพุทธศาสนา, พระมหากษัตริย์กับการสถาปนา สร้าง บูรณะปฏิสังขรณ์วัดวา
อารามต่าง ๆ, พระมหากษัตริย์กับการบ าเพ็ญพระราชกุศลในโอกาสต่าง ๆ ซึ่งถือเป็นช่องทางหนึ่งที่
ท าให้ได้มีโอกาสพบพสกนิกรของพระองค์ 
 ในส่วนของคตินิยมก็ลักษณะเดียวกัน หากพิจารณาเฉพาะเรื่อง ๆ อาจไม่เห็นกระแสของ
ความต่อเนื่อง แต่หากน าเหตุการณ์เฉพาะมาปะติดต่อกัน แม้จะเพียง 2-3 เหตุการณ์ตัวอย่าง ก็
สามารถเชื่อมโยงระบบความคิดไปหาคัมภีร์พระไตรปิฎก หรือคัมภีร์อรรถกถาได้โดยไม่ยาก เช่น คติ
นิยมเรื่องช้างมงคล ในสมัยอยุธยาก็ยังมีช้างมงคลชื่อปัจจยนาเคน ซึ่งมีชื่อพ้องกับช้างปัจจยนาเคนที่
พระเวสสันดรให้ทานจนเป็นที่ไม่พอใจของชาวเมือง (ขุ.ชา.อ. (ไทย) 4/3/614-625) คตินิยมเรื่อง
การถวายสตสดกมหาทาน ก็เป็นคตินิยมที่มีมาในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา ถือว่าเป็นบุญใหญ่ 
เพราะต้องใช้ก าลังทรัพย์มาก คตินิยมเรื่องการสร้างวัด สถาปนาวัด การบูรณปฏิสังขรณ์วัด, การ
เสด็จออกผนวชของพระมหากษัตริย์ และเจ้านายชั้นผู้ใหญ่  เป็นต้น  
 ท านองกลับกัน คติความเชื่อของคนในสมัยกรุงศรีอยุธยา แม้จะมีพระพุทธศาสนาเป็น
หลักส าคัญ แต่คติความเชื่อที่มีอยู่เดิม เช่น คติความเชื่อแบบพราหมณ์ ซึ่งมีอิทธิพลส าคัญทั้งใน
ระดับราชส านัก และประชาชนทั่วไป ก็มีส่วนส าคัญท่ีท าให้เกิดการผสมผสาน และกลายเป็นคตินิยม
ใหม่ซึง่แฝงอยู่ในพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะในระดับพิธีกรรม เช่น การถวายเครื่องทรง  ซึ่งถือเป็น
เรื่องของ “โลก”  แต่สมัยกรุงศรีอยุธยาก็ถือคติว่า พระพุทธเจ้าทรงเป็นกษัตริย์ ถ้าจะสร้างพระพุทธ
ปฏิมาทรงเครื่องอย่างกษัตริย์ก็ถือเป็นการถวายเกียรติสูงสุด   
 ในพงศาวดารกรุงศรีอยุธยา จึงถือคติดังกล่าวนี้จึงบูชาพระพุทธเจ้าด้วยการถวายเครื่อง
ทรง เช่นกรณีครั้งสมเด็จพระนเรศวรยกทัพไปถึงพระพนมตรัด ก็ได้ถวายพระภูษาเป็นฉัตรธงบูชา



381วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

พระมหาธาตุ ครั้นยกทัพกลับถึงเมืองพิษณุโลก ก็เปลื้องเครื่องทรงออกบูชาถวายพระพุทธชินราช  
เม่ือสมเด็จพระนเรศวรรวบรวมไพร่พลประกาศอิสรภาพจากพม่า ได้นิมนต์พระมหาเถรคันฉองมา
อาศัยอยู่ที่กรุงศรีอยุธยาแล้ว เสด็จกลับเมืองพิษณุโลก เมื่อเสด็จไปถึงก็ได้ถวายนมัสการพระชินราช
พระชินศรี  พร้อมทั้งทรงมีจิตศรัทธา ได้เปลื้องเครื่องสุวรรณลังกาขัตติยาภรณ์บูชา 
  
7. ข้อเสนอแนะ 
 7.1 เรื่องราวต่าง ๆ เกี่ยวกับพระพุทธศาสนานอกจากจะปรากฏอยู่ในพงศาวดารกรุงศรี
อยุธยาแล้ว ยังปรากฏอยู่ในพงศาวดารอ่ืน ๆ เช่น พงศาวดารโยกนก, พงศาวดารกรุงธนบุรี, 
พงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์ ตลอดจนจดหมายเหตุต่าง ๆ ซึ่งเป็นหลักฐานส าคัญในการศึกษา
พระพุทธศาสนาในมิติต่าง และในสมัยต่าง ๆ ได้เป็นอย่างดี  
 7.2 การศึกษาประวัติพระพุทธศาสนาจากพงศาวดารกรุงศรีอยุธยาครั้งนี้ เน้นเฉพาะ
หลักฐานที่เป็นเอกสาร ขาดการตรวจสอบหลักฐานจากโบราณคดี โบราณวัตถุ เพ่ือเชื่อมโยงให้เห็น
ถึงความสัมพันธ์ระหว่างหลักฐานทางเอกสารกับหลักฐานทางโบราณคดีและโบราณวัตถุที่ยังปรากฏ
อยู่ในปัจจุบันว่ามีความสอดคล้องกันเพียงไหน อย่างไร  
 7.3 หลักฐานที่เกี่ยวข้องกับกรุงศรีอยุธยายังมีอีกมาก หลักฐานเหล่านั้น ยังมีเรื่องราว
เกี่ยวกับพระพุทธศาสนาตลอดจนวิถีชีวิตของคนในสมัยอยุธยา แต่ในงานวิจัยครั้งนี้ ยังไม่ได้เก็บ
รายละเอียด เนื่องจากอยู่เหนือขอบเขตการวิจัย  เห็นควรมีการศึกษาเพ่ิมเติม เพ่ือเชื่อมต่อองค์
ความรู้ให้สมบูรณ์ หรือกว้างขวางยิ่งขึ้น 
 
บรรณานุกรม 
กรรณิกา จรรย์แสง. ผู้แปล. (2558). บันทึกการเดินทางของอ็องรี มูโอต์. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ 
 มติชน.  
กิตติ โล่เพชรรัตน์.  (2557). มรดกอยุธยา. กรุงเทพฯ: ก้าวแรก.  
กรมพระยาด ารงราชานุภาพ. (2466). ต านานคณะสงฆ์. พระนคร: โสภณพิพรรฒธนากร.  
เจ้าฟ้าธรรมธิเบศ. (2509). พระมาลัยค าหลวง. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร.  
นิโกลาส์ แชรแวส. (2550). ประวัติศาสตร์ธรรมชาติและการเมืองแห่งราชอาณาจักรสยาม. สันต์ ท. 
 โกมลบุตร ผู้แปล. พิมพ์ครั้งที่ 2.นนทบุรี: ส านักพิมพ์ศรีปัญญา.  
น. ณ ปากน้ า. (2558).ห้าเดือนกลางซากอิฐปูนที่อยุธยา. กรุงเทพมหานคร: เมืองโบราณ.  
บัญชา พงษ์พานิช และคณะ. (2559).  จากอินเดียถึงไทย: รอยทางพระพุทธศาสนาแรก ๆ. 
 กรุงเทพมหานคร:  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
ปวัตร นวะมะรัตน. (2557). อยุธยาที่ไม่คุ้นเคย.  กรุงเทพฯ: ศิลปวัฒนธรรม.  
พระพนรัตน์. (2535). จุลยุทธการวงศ์. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว. (2455). พระราชพงศาวดารฉบับพระราชหัตถเลขา ภาค 
 1-3. สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ เจ้าฟ้าภาณุรังษีสว่างวงศ์ กรมพระยาภาณุพันธุวงศ์ 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560382

 วรเดช พิมพ์ขึ้นเป็นส่วนพระกุศลทานมัยในงานพระศพพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรม
 หลวงวรเสฐสุดา.  
พระเจนจีนอักษร (สุดใจ ตัณฑากาศ) ผู้แปล. (2476). จดหมายเหตุเรื่องพระราชไมตรีระหว่างกรุง
 สยามกับกรุง จีน. พระนคร: โสภณพิพรรฒธนากร.  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2543).พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 45 เล่ม. กรุงเทพฯ 
 :มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2552). พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล 91 เล่ม. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช
 วิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2556) . พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2545 . กรุงเทพฯ : 
 ราชบัณฑิตยสถาน. 
ล าจุน ฮวบเจริญ. (2555). เกร็ดพงศาวดารสยาม. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: ดวงกมล.  
แสงเพชร. (2556). เกร็ดประวัติศาสตร์บนแผ่นดินอยุธยา. กรุงเทพฯ: ไทยควอลิตี้บุ๊คส์ (2006).  
องค์การศึกษา. (2503). ศาสนพิธีเล่ม 1. กรุงเทพฯ : มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
พระครูศรีปัญญาวิกรม. (บุญเรือง ปญฺญาวชิโร/เจนทร). (2557). “การศึกษาเชิงวิเคราะห์สัญลักษณ์
 ทางพระพุทธศาสนาในสังคมไทย”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต . บัณฑิต
 วิทยาลัย:มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
Teun A Van Dijk. (1998). Ideology: A Multidisplinary Approach. New Delhi: S AGE 
 Publishers. 
William Geddie. (ed.). (1970). Chambers’s Twenthieth Century Dictionary. New Delhi: 
 Allied Publishers.  

 


