
453วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา 
AN ENVIRONMENTAL CONSERVATION IN BUDDHISM 

 
ศราวุฒิ เมืองอินทร์ 

 
บทคัดย่อ 

 การศึกษาวิจัยเรื่อง “การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา” มีวัตถุประสงค์  2  
ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับสิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา  และ 2) เพ่ือศึกษาแนว
ทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา โดยเป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพจากพระไตรปิฎกและ
เอกสารทางวิชาการท่ีเกี่ยวข้อง สรุปได้ดังนี้ 
 ผลการศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับสิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา พบว่า สิ่งแวดล้อมใน
พระพุทธศาสนา คือ ค าว่า “บริวาร” หมายถึง สิ่งที่อยู่รอบตัวมนุษย์ ซึ่งแบ่งเป็น 2 ประเภท คือ (1) 
สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ ได้แก่ (1.1) สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติที่ไม่มีชีวิต ได้แก่ อุตุนิยาม  และ 
(1.2) สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติที่มีชีวิต ได้แก่ พีชนิยาม จิตนิยาม กรรมนิยาม และธรรมนิยาม (2) 
สิ่งแวดล้อมที่มนุษย์สร้างขึ้น ได้แก่ (2.1) สิ่งแวดล้อมที่เป็นรูปธรรม คือ ศาสนสถานและศาสนวัตถุ  
และ (2.2) สิ่งแวดล้อมที่เป็นนามธรรม คือ วัฒนธรรมประเพณี กฎระเบียบ แนวทางการอนุรักษ์
สิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนาแบ่งออกเป็น 2 แนวทาง คือ (1) แนวทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม
ภายนอกตามหลักสัปปายะ 7 คือ การพัฒนาสถานที่ให้เป็นที่สบาย 7 ด้าน คือ 1) อาวาสสัปปายะ 
(ท่ีอยู่อาศัยเป็นที่สบาย) 2) โคจรสัปปายะ (แหล่งอาหารเป็นที่สบาย) 3) ภัสสสัปปายะ (ถ้อยค าเป็น
ที่สบาย) 4) ปุคคลสัปปายะ (บุคคลเป็นที่สบาย) 5) โภชนสัปปายะ (อาหารเป็นที่สบาย) 6) อุตุสัป
ปายะ (อุณหภูมิเป็นที่สบาย) และ 7) อิริยาบถสัปปายะ (การเคลื่อนไหวเป็นที่สบาย) และ (2) แนว
ทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมภายในตามหลักภาวนา 4 คือ การฝึกอบรมตน แบ่งออกเป็น 2 แนวทาง 
คือ (2.1) แนวทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมทางกาย ได้แก่ กายภาวนา และสีลภาวนา และ (2.2) แนว
ทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมทางจิต ได้แก่ จิตตภาวนา และปัญญาภาวนา โดยมุ่งหมายเพ่ือการ
พัฒนาวัดให้เป็นปฏิรูปเทส 
ค าส าคัญ : อนุรักษ;์ สิ่งแวดล้อม; สิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา 
 

ABSTRACT 
 The thematic paper entitled ‘An Environmental Conservation in 
Buddhism’ consists of two objectives as 1) to study the environmental concept in 
Buddhism and 2) to study the approach for an environmental conservation in 

                                                           
 หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560454

Buddhism. The research was conducted through the qualitative research method 
based on the academics documents and the Buddhist Canon. 
 The results revealed that the Buddhist environmental concept was found 
in the Buddhist Canon as the term called ‘parivāra’ or retinue. It refers to things 
that are existed around human, which is divided into 2 categories viz. 1) Natural 
Environment such as 1.1) the non-living environment or it is called the physical law 
and 1.2) the living environments - they are called the biological law, psychic law, 
karmic law and general law. 2) The Man-Made Environments are divided into 2 
categories as 2.1) the concrete environment – religious buildings and religious 
objects, 2.2) the non-concrete environment – culture and laws.   
 Regarding the Buddhist approach for an environmental conservation in 
Buddhism, it is based on two guidelines as 1) the Seven Agreeable Things or 
Sappàya and 2) the Four Developments or Bhàvanà. According to the Seven 
Suitable Things or Sappàya, they are the suitable abode, suitable resort, suitable 
speech, suitable person, suitable food, suitable climate and suitable posture. And 
the Four Developments or Bhàvanà are 1) Physical Development, 2) Social 
Development, 3) Emotional Development and 4) Wisdom Development. It refers to 
Trainings for developing a suitable temple.     
Keywords : conserve; environment; Environmental Concepts 
 

1. บทน า 
 วิกฤตการณ์ปัญหาสิ่งแวดล้อมของโลกปัจจุบัน มีสาเหตุมาจากรูปแบบการด าเนินชีวิตที่
ไม่สมดุลของมนุษย์ ดังนั้น เมื่อสิ่งแวดล้อมถูกท าลาย ทุนทางธรรมชาติที่เป็นพ้ืนฐานของการเติบโต
และการด ารงชีวิตของมนุษย์ก็จะถูกท าลายลงไปด้วย (องค์การสหประชาชาติ, 2548: 8) ในทาง
พระพุทธศาสนา สิ่งแวดล้อมที่เหมาะสมกับการอยู่อาศัย คือ ปฏิรูปเทสวาสะ หมายถึง การอยู่ใน
ประเทศหรือถ่ินที่เหมาะที่ควร ในภาษาสมัยใหม่ก็คือ การอยู่ในสิ่งแวดล้อมที่ดี (พระเมธีธรรมาภรณ์ 
(ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2538: 3) บริษัท 4 ย่อมเที่ยวไป บุญกิริยาวัตถุมีทานเป็นต้น ย่อมเป็นไป ค า
สอนของพระศาสดามีองค์ 9 ย่อมรุ่งเรืองในประเทศใดประเทศนั้น ชื่อว่าประเทศอันควร การอาศัย
อยู่ในประเทศอันสมควรนั้น พระพุทธเจ้าตรัสว่า เป็นมงคล เพราะเป็นปัจจัยแห่งการท าบุญแห่งสัตว์
ทั้งหลาย (คณะกรรมการแผนกต ารา, 2550:  127) ดังนั้น กล่าวได้ว่าความหมายของสิ่งแวดล้อมคือ 
สิ่งที่ใกล้ชิดกับชีวิตมนุษย์ รวมทั้งการอยู่ในถิ่นที่เหมาะ (ขุ.ขุ. (ไทย) 25/4/7) 
 ดังนั้น สิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา คือ สิ่งที่สัมพันธ์กับชีวิตมนุษย์ ทั้งในด้านการ
ด ารงชีวิต เป็นที่อยู่อาศัย เป็นแหล่งอาหาร เป็นแหล่งยารักษาโรค และเป็นสถานที่ที่เหมาะสมแก่
การอบรมพัฒนาตนเองเพ่ือบรรลุเปูาหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา  



455วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

2. วตัถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเก่ียวกับสิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา 
 2. เพื่อศึกษาแนวทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา 
 

3. ระเบียบวิธีการวิจัย 
 การศึกษาวิจัยครั้งนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยผู้วิจัยจะ
ท าการศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับสิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา จากการศึกษาจาก พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ปกรณ์วิเสส  และวรรณกรรม
ทางพระพุทธศาสนา ผลงานวิจัย วิทยานิพนธ์ เอกสาร หนังสือ ต ารา บทความทางวิชาการ รวมถึง
สื่อสารสนเทศท่ีเกี่ยวข้อง 
 
4. ผลการวิจัย 
 1. แนวคิดเก่ียวกับสิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา   
 พระพุทธศาสนามีความข้องแวะเกี่ยวพันกับสิ่งแวดล้อมมาตั้งแต่สมัยพุทธกาลถึงปัจจุบัน 
นับตั้งแต่การถือก าเนิดขององคศ์าสดา นั่นคือ เจ้าชายสิทธัตถะ ทรงมีพระประสูติกาลใต้ต้นสาละ ณ 
สวนลุมพินีวัน ต่อมา เมื่อทรงเจริญวัย พระเจ้าสุทโธทนะราชบิดาได้พาเสด็จไปประกอบพิธีจรดพระ
นังคัลแรกนาขวัญ ทรงให้ประทับนั่ง ณ ใต้ต้นหว้า ทรงประทับนั่งสมาธิก าหนดอาปานสติ จนบรรลุ
ปฐมญาณ นับเป็นครั้งแรกที่เจ้าชายสิทธัตถะได้สัมผัสถึงประสบการณ์ทางจิต จนกระทั่ง เจ้าชาย
สิทธัตถะได้ถือบวชเป็นนักบวชที่ริมฝั่งแม่น้ าอโนมานที และไปบ าเพ็ญเพียร ณ อุรุเวลาเสนานิคม ริม
ฝั่งแม่น้ าเนรัญชรา เมื่อตรัสรู้แล้วเสด็จไปแสดงธรรมโปรดปัญจวัคคีย์ ณ ปุาอิสิปตนมฤคทายวัน 
เสด็จจาริกแสดงธรรมโปรดสัตว์โลกเป็นเวลา 45 พรรษา แล้วเสด็จดับขันธปรินิพพาน ณ ภายใต้ต้น
สาละคู่ ในปุาไม้สาละ (พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์ สมฺมาปญฺโญ), 2554: 10) จะเห็นได้ว่า ตลอด
ช่วงพระชนมายุของพระพุทธเจ้า ตั้งแต่ประสูติจนปรินิพพานทรงประทับอยู่ท่ามกลางสิ่งแวดล้อมที่
เป็นธรรมชาติ  โดยทรงพรรณนาคุณของการอยู่อาศัยตามธรรมชาติว่า “เมื่อเธอเข้าไปอยู่อาศัยปุา
ทึบนั้น สติที่ยังไม่ปรากฏก็ปรากฏ จิตที่ไม่ตั้งม่ันก็ตั้งม่ัน” (ม.มู. (ไทย) 12/193/205) 
 แม้ค าว่า “สิ่งแวดล้อม” ในพระพุทธศาสนาไม่ได้ระบุไว้โดยตรง แต่มีค าที่ มีความหมาย
ใกล้เคียง ได้แก่ ค าว่า “บริวาร” ซึ่งหมายถึง สิ่งแวดล้อม ของสมทบ และสิ่งประกอบร่วม  (พระ
ธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2548:  109) เช่น วนอุทยาน ประกอบด้วย ต้นไม้ ดอกไม้ พืชพรรณ
ต่างๆ และมีสัตว์นานาชนิด เป็นสิ่งประกอบร่วม ดังที่ ป. หลงสมบุญ กล่าวว่า ปริขารหรือบริวาร 
หมายถึง เครื่องล้อม เครื่องห้อมล้อม หรือ เครื่องแวดล้อม (ป. ปลงสมบุญ, ม.ป.ป.:  547) ตรงกับ
ภาษาอังกฤษว่า Environment หมายถึง สิ่งที่อยู่แวดล้อมกัน สภาวะของสิ่งที่ถูกแวดล้อม (J.A. 
Simpson and E.S.C.Weiner, 1999: 315) ซึ่งสภาพแวดล้อมที่เป็นที่อยู่อาศัยที่เหมาะสมกับการ
ด าเนินชีวิตของมนุษย์ ก็คือ ปฏิรูปเทสวาสะ หมายถึง การอยู่ในประเทศอันสมควร อยู่ในถิ่นที่



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560456

เหมาะสม หมายถึงอยู่ในถิ่นเจริญ มีคนดี มีนักปราชญ์ รวมทั้งการอยู่ในประเทศหรือถิ่นที่เหมาะที่
ควร ในภาษาสมัยใหม่ก็คือ การอยู่ในสิ่งแวดล้อมที่ดี หรือการอยู่ในประเทศอันควร (คณะกรรมการ
แผนกต ารา, 2550: 127) 
 สรุปได้ว่า สิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา ก็คือ ค าว่า “บริวาร” หมายถึง สิ่งที่อยู่รอบตัว
มนุษย์ มนุษย์จะต้องเผชิญหน้าอยู่กับสิ่งแวดล้อมอยู่ตลอดเวลาทั้งโดยตรงและทางอ้อม มนุษย์ไม่
สามารถหลบหนีพ้นจากสภาพสิ่งแวดล้อมได้  
 ประเภทของสิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา สามารถแบ่งออกเป็น 2 ประเภทหลักๆ คือ 
สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ (Natural Environment) และ) สิ่งแวดล้อมที่มนุษย์สร้างขึ้น (Man-
Made Environment) มีรายละเอียดดังนี้  
 1. สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ (Natural Environment) สามารถแบ่งเปน็ 2 ประเภท คือ 
 1.1 สิ ่งแวดล้อมทางธรรมชาติที่ไม่มีชีวิต  เช่น อากาศ แม่น้ า ล าคลอง ภูเขา ถ้ า 
ซอกหิน ล าคลอง หนอง บึง แม่น้ าน้อยใหญ่ (ขุ.สุ. (ไทย) 25/726/671) ปุา โคนไม้ ปุาช้า ปุาชัฏ 
ที่แจ้ง ลอมฟาง (ที.สี. (ไทย) 9/216/73) ก้อนกรวด และก้อนหิน (ม.มู. (ไทย) 12/433/462)  
น้ าในมหาสมุทร และมหาสมุทร (ส.นิ. (ไทย) 16/81/166) ปรากฏอยู ่ในหลัก “นิยาม 5” 
หมายถึง “ความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไปตามธรรมดา” (ส .นิ. (ไทย) 16/20/34; องฺ.
เอกก. (ไทย) 20/137/385) พระพุทธโฆสาจารย์ได้ให้ความหมายที่แตกต่างออกไปเล็กน้อยว่า
เป็น “ความแน่นอน” จ าแนกออกเป็น 5 ประเภท ได้แก่ อุตุนิยาม พีชนิยาม จิตตนิยาม กรรม
นิยาม และธรรมนิยาม (ที.ม.อ. (บาลี) 13/56/100-101) นอกจากน้ัน ค าอธิบายร่วมสมัยก็ใช้ค า
ว่า “กฎธรรมชาติ” (niyāma : the five aspects of natural law) ดังที่พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต) ได้อธิบายไว้ว่า 1) อุตุนิยาม คือ กฎธรรมชาติเกี่ยวกับปรากฏการณ์ฝุายวัตถุ 2) 
พีชนิยาม คือ กฎธรรมชาติเกี่ยวกับการสืบพันธุ์ 3) จิตตนิยาม คือ กฎธรรมชาติเกี่ยวกับการ
ท างานของจิต 4) กรรมนิยาม คือ กฎธรรมชาติเกี่ยวกับการท างานของมนุษย์ และธรรมนิยาม 
คือ กฎธรรมชาติเกี่ยวกับความสัมพันธ์และอาการที่เป็นเหตุเป็นผลแก่กันของสิ่งทั้งหลาย  (พระ
ธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2555: 153) 
 ในส่วนที่เกี่ยวข้องกับสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติที่ไม่มีชีวิต ได้แก่ อุตุนิยาม (Physical 
Laws) คือ กฎธรรมชาติที่ครอบคลุมความเป็นไปของปรากฏการณ์ในธรรมชาติ เช่น อุณหภูมิ 
ดินฟูาอากาศ และวัตถุที่ไม่มีชีวิตทุกชนิด คือ ลักษณะสภาวะต่างๆ ของธาตุทั้ง 5 คือ ดิน น้ า ลม 
ไฟ และอากาศ ซ่ึงก็คือปรากฏการณ์ทางธรรมชาติต่างๆ เมื่อมีเหตุปัจจัยเพียงพอก็จะเป็นไปโดย
ไม่มีใครเป็นผู้ก าหนดหรือห้ามได้ เช่น การที่จะเกิดฝนตก ฟูาร้อง ตลอดถึงปรากฏการณ์ทางวัตถุ
อื่นๆ เช่น การเคลื่อนที่ของจักรวาล แรงดึงดูด แผ่นดินไหว เป็นต้น ซึ่งปรากฏการณ์เหล่าน้ี 
พระพุทธศาสนาถือว่าเกิดข้ึนเพราะวัตถุธาตุต่างๆ คือ ดิน น้ า ลม ไฟ อากาศ ปรับเปลี่ยนสภาวะ
ของตนเองตามอุณหภูมิ คือ ความร้อนและเย็น ดังนั้นกฎข้อนี้จึงชื่อว่า อุตุนิยาม (อุตุ แปลว่า 
พลังงาน ฤดู ความร้อนเย็น) ดังที่พระพุทธโฆสาจารย์ได้แสดงว่า “ในชนบทนั้นๆ ในกาลนั้นๆ 
การเก็บดอกไม้และผลไม้ เป็นต้น โดยตัดครั้งเดียวเท่านั้น ลมพัด ลมไม่พัด แดดกล้า แดดอ่อน 



457วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

ฝนตก ฝนไม่ตก ดอกบัวกลางวันแย้ม กลางคืนหุบ อย่างนี้เป็นต้น เป็นอุตุนิยาม” (ที.ม.อ. (บาลี) 
13/56/101) 
 1.2 สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติที่มีชีวิต ได้แก่ ปุาไม้ ภูเขา แม่น้ า สัตว์ และพืชพรรณต่างๆ 
เช่น จ าพวกพืช ได้แก่ อุบล ปทุม โกมุท บุณฑริก อันผลิดอกได้ทุกฤดูกาล (ที.ม. (ไทย) 
10/253/189) และสัตว์ เช่น หนอน (ขุ.ชา. (ไทย) 27/151/105) โค แพะ แกะ ไก่ สุกรและสัตว์
นานาชนิด (ที.สี. (ไทย) 9/345/114) เป็นต้น กลุ่มนี้จัดเป็น พีชนิยาม (Biological Laws) คือ กฎ
ธรรมชาติที่ครอบคลุมความเป็นไปในพันธุกรรม ว่าด้วยกฎธรรมชาติที่ครอบคลุมความเป็นไปของ
สิ่งมีชีวิตทั้งพืชและสัตว์เช่นเดียวกับกฎทางชีววิทยา จิตนิยาม  (Psychic Laws) คือ กฎธรรมชาติ
เกี่ยวกับการท างานของจิตและเจตสิก ว่าด้วยกฎธรรมชาติที่เก่ียวกับกลไกการท างานของจิต ซึ่งจะมี
อยู่ในสัตว์และมนุษย์ กรรมนิยาม (Karmic Laws) คือ กฎแห่งกรรม คือกฎแห่งการกระท าและผล
ของการกระท า ว่าด้วยกฎแห่งกรรม ซึ่งจะมีอยู่ในมนุษย์ เพราะในพระพุทธศาสนาถือว่า สัตว์เป็นผล
มาจากกรรม เป็นตัวรับผลกรรมที่บุคคลครั้งเป็นมนุษย์ได้ก่อขึ้น และ ธรรมนิยาม (General Laws) 
ได้แก่ กฎไตรลักษณ์ทั้ง 3 คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ว่าด้วยกฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับความเป็นเหตุ
เป็นผลของสิ่งทั้งหลาย เป็นกฎสากลที่ครอบคลุมความเป็นไปทั้งฝุายจิตและวัตถุ ซึ่งครอบคลุมกฎ
นิยามทั้ง 4 ข้อข้างต้นทั้งหมดด้วย (วิสุทธิ. (ไทย) 3/275) 
 กล่าวได้ว่า สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติในพระพุทธศาสนาทั้งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิต คือสิ่งที่
เกิดข้ึนเองตามธรรมชาติ และอยู่รอบๆ ตัวเรา เราสามารถสัมผัสได้ ประกอบด้วย  สิ่งที่ไม่มีชีวิต 
ได้แก่ อุณหภูมิ ดินฟูาอากาศ รวมไปถึงแร่ธาตุ สสารต่างๆ เป็นต้น เรียกว่า อุตุนิยาม และ
สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติที่มีชีวิต ได้แก่ พืช สัตว์ และมนุษย์  
 2. สิ่งแวดล้อมที่มนุษย์สร้างขึ้น (Man-Made Environment) สามารถแบ่งเป็น 2 
ประเภท คือ สิ่งแวดล้อมท่ีเป็นรูปธรรม และสิ่งแวดล้อมท่ีเป็นนามธรรม มีรายละเอียดดังนี ้
 2.1 สิ่งแวดล้อมท่ีเป็นรูปธรรม คือ ทุกสิ่งที่เกิดขึ้นจากการกระท าของมนุษย์ ไม่ได้เกิดขึ้น
เองตามธรรมชาติ เช่น อาคาร บ้านเรือน ถนน สะพาน สระน้ า เป็นต้น ที่สร้างขึ้นเพ่ือสร้างความ
เป็นอยู่ของมนุษย์ เช่น มหาสุทัสสนสูตร ได้มีการกล่าวถึงการสร้างสระน้ าไว้ด้านหน้าของปราสาทว่า 
พระเจ้ามหาสุทัสสนะทรงมีรับสั่งให้สร้างสระธรรมโบกขรณีไว้เบื้องหน้าธรรมปราสาท ด้านทิศ
ตะวันออกและทิศตะวันตกยาว 1 โยชน์ ด้านทิศเหนือและทิศใต้กว้างกึ่งโยชน์ สระธรรมโบกขรณีก่อ
ด้วยอิฐ 4 ชนิดคือ (1) อิฐทอง (2) อิฐเงิน (3) อิฐแก้วไพฑูรย์ (4) อิฐแก้วผลึก สระธรรมโบกขรณีมี
บันได 24 บันได (ที.ม. (ไทย) 10/259/192) ซึ่งสิ่งก่อสร้างในพระพุทธศาสนาเกิดขึ้นครั้งแรก เมื่อ
พระเจ้าพิมพิสารได้ถวายสวนไม้ไผ่ให้เป็นวัดแห่งแรกในพระพุทธศาสนา เพ่ือเป็นที่ประทับของ
พระพุทธเจ้าพร้อมทั้งพระสงฆ์สาวก พระพุทธองค์ทรงรับอารามนั้น  แล้วทรงรับสั่งว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย เราอนุญาตอาราม” (วิ.มหา. (ไทย) 4/63/55) 
 ค าว่า “อาราม” มีความหมายว่า “สวนปุาที่น่ารื่นรมย์ยินดีเป็นที่อยู่ของพระสงฆ์” เพราะ
สภาพของอารามหรือวัดในยุคแรกเริ่มนั้น มีสภาพเป็นสวนปุาตามธรรมชาติ ยังไม่มีสิ่งก่อสร้างใดๆ 
มากนัก เป็นสถานที่สงบสงัด อยู่แยกต่างหากจากหมู่บ้าน แต่ก็ไม่ไกลจนเกินไป สามารถเดินทางไป



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560458

มาได้สะดวก เป็นอาณาบริเวณที่อยู่ของสมณะผู้ต้องการศึกษาปฏิบัติธรรม ลักษณะของวัดเช่นนี้
ปรากฏอยู่ในพระด าริของพระเจ้าพิมพิสารก่อนที่จะถวายสร้างวัดถวายว่า “พระผู้มีพระภาคพึง
ประทับที่ไหนหนอแล จึงจะเป็นสถานที่ไม่ไกลจากหมู่บ้านมีการคมนาคมสะดวกแก่ประชาชนผู้มี
ความประสงค์จะไปเฝูาได้ กลางวันไม่พลุกพล่านกลางคืนเงียบสงัด เสียงไม่กึกก้อง ปราศจากลมจาก
คนผู้เดินเข้าออก ควรเป็นที่ประกอบกิจของผู้ต้องการที่สงัด และควรเป็นที่หลีกเร้นอยู่ตามสมณ
วิสัย” (วิ.มหา. (ไทย) 4/63/55) 
 ในสมัยนั้น พระพุทธเจ้ายังมิได้ทรงบัญญัติเสนาสนะใดๆ แก่ภิกษุ ต่อมา อนาถปิณฑิก
เศรษฐไีด้เห็นพระสงฆ์เดินออกจากปุา โคนไม้ ภูเขา ซอกเขา ถ้ า ปุาช้า ทีช่ัฏ ที่แจ้ง ลอมฟาง ในตอน
เช้าจึงเกิดความเลื่อมใส ประสงค์จะถวายวิหารให้เป็นที่อยู่อาศัยแก่พระสงฆ์  พระพุทธเจ้าก็ทรง
อนุญาต ท่านเศรษฐีจึงได้สร้างวิหาร 60 หลังถวาย ด้วยเหตุนี้ พระพุทธเจ้าจึงได้ทรงบัญญัติ
เสนาสนะ 5 ชนิด คือ วิหาร เรือนมุงแถบเดียว ปราสาท เรือนโล้น และถ้ า (วิ.จู. (ไทย) 7/294/90) 
และมีการสร้างเสนาสนะอ่ืนๆ ที่รวมกันอยู่ในสถานที่แห่งเดียวกัน ที่ประกอบไปด้วย “บริเวณซุ้ม
ประตู วิหาร หอฉัน เรือนไฟ ศาลาเรือนไฟ กัปปิยะกุฏิ วัจจะกุฎี ที่จงกรม บ่อน้ า ศาลาบ่อน้ า 
โบกขรณี สร้างเสร็จก็ถวายแก่สงฆ์ที่มาทั้ง 4 ทิศตามพุทธฎีกา พระพุทธเจ้าทรงอนุโมทนาคาถาดังที่
ได้กล่าวมาแล้วในอนุโมทนาคาถาถวายวิหาร” (วิ.จู.  (ไทย) 9/200/107) 
 ต่อจากนั้น จึงมีการก่อสร้างสถานที่ประกอบสังฆกรรม เนื่องจากพระภิกษุมีความสงสัย
ว่า พระพุทธเจ้าบัญญัติให้มีความพร้อมเพรียงมีก าหนดเขตเพียงอาวาสเดียว  แล้วอาวาสหนึ่งมีการ
ก าหนดเขตเท่าไร จึงน าเรื่องนี้ไปกราบทูล พระพุทธองค์จึงรับสั่งอนุญาตให้สมมติสีมา ในสถานที่
ต่างๆ ต่อไปนี้ ภูเขา  แผ่นหิน ปุา ต้นไม้ หนทาง จอมปลวก แม่น้ า น้ า (วิ.ม. (ไทย) 4/138/215) 
ต่อมา ภิกษุฉัพพัคคีย์พากันสมมติสีมาใหญ่เกินไป 4 โยชน์ 5 โยชน์ 6 โยชน์ พวกภิกษุจึงน าเรื่องนี้ไป
กราบทูลพระพุทธเจ้า พระพุทธองค์จึงรับสั่งอนุญาตให้สมมติสีมาประมาณ 3 โยชน์เป็นอย่างมาก  
(วิ.ม. (ไทย) 4/140/216) 
 นอกจากนั้นแล้วก็ยังมีพระเจดีย์หรือพระสถูป ซึ่งมีความหมายถึงสิ่งที่ก่อขึ้น ที่เคารพบูชา 
สิ่งที่เตือนใจให้ระลึกถึง เรียกว่า สัมมาสัมพุทธเจดีย์หรือพุทธเจดีย์ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต), 
2545: 115) เช่น บริโภคเจดีย์ คือ เจดีย์คือสิ่งหรือสถานที่ที่พระพุทธเจ้าเคยทรงใช้สอย ได้แก่ 
สังเวชนียสถาน 4 ที่ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ทรงมีพุทธานุญาตให้เหล่าพุทธบริษัททั้งหลายได้ไปสักการะ 
และปลงธรรมสังเวชน้อมร าลึกถึงพระองค์ คือ สถานที่ประสูติ ณ ปุาลุมพินี แขวงเมืองกบิลพัสดุ์ 
สถานที่ตรัสรู้ ณ ควงไม้พระศรีมหาโพธิ์ ต าบลพุทธคยา สถานที่แสดงปฐมเทศนา ณ ปุาอิสิปตน
มฤคทายวัน แขวงเมืองพาราณสี  สถานที่เสด็จดับขันธ์ปรินิพพาน ณ ปุาสาลวโณทยาน แขวงเมืองกุ
สินารา ต่อมาในสมัยหลัง สถานที่อ่ืนๆ อันเกี่ยวเนื่องในพุทธประวัติ เช่น สถานที่แสดงยมก
ปาฏิหาริย์ ณ เมืองสาวัตถี เป็นต้น ก็ได้รับการนับถือว่าเป็นบริโภคเจดีย์เช่นเดียวกัน และธาตุเจดีย์ 
คือ เจดีย์บรรจุพระบรมสารีริกธาตุ รวมไปถึงอุเทสิกเจดีย์ ได้แก่ พระพุทธรูป และการสร้างเป็นพุทธ
บัลลังก์ (อาสน์เปล่า) เรียกว่า อาสนะบูชา (ด ารงราชานุภาพ, 2513: 10) สรุปได้ว่า สิ่งแวดล้อมที่



459วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

มนุษย์สร้างขึ้นที่เป็นรูปธรรมในพระพุทธศาสนามีมาตั้งแต่สมัยพุทธกาล และได้ก่อสร้างเพ่ิมเติม
ต่อมาอีกมากจนถึงปัจจุบัน 
 2.2 สิ่งแวดล้อมที่เป็นนามธรรม  ได้แก่ วินัย อภิสมาจาร ธรรมเนียมปฏิบัติ บทบาท
หน้าที่การงาน เป็นต้น ประเพณีและวัฒนธรรมนั้นเกิดข้ึนจากการที่ได้ปฏิบัติเป็นวัตรหรือปฏิบัติเป็น
ประจ า ดังปรากฏเรื่องราวใน นิสสัคคิยกัณฑ์ (วิ.มหา. (ไทย) 2/459/1) เป็นการกล่าวถึงการบัญญัติ
สิกขาบทหรือข้อปฏิบัติที่พระภิกษุควรกระท า เช่น พระวินัยบัญญัติเรื่องการไม่ใช้มือที่เปื้อนอาหาร
จับภาชนะน้ าดื่ม (วิ.มหา. (ไทย) 2/631/705) ทรงอนุญาตให้อุ่นภัตตาหารได้  (วิ.ม. (ไทย) 
5/274/72) เป็นต้น และยังมีปรากฏในโภชนปฏิสังยุตที่ 2 (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิร
ญาณวโรรส, 2538: 23) ว่าด้วยเร่ืองของมารยาทในการรับประทานอาหารของพระภิกษุ เช่นเร่ือง
ของการไม่ขุดข้าวให้แหว่ง ตักกับตักแกงให้พอดีไม่มากจนเกินไป ไม่ตักข้าวแต่ยอดๆ เพราะผู้อ่ืนจะ
ได้ฉันข้าวข้างล่าง ไม่ฉันข้าวค าใหญ่เกินไป ไม่โยนข้าวเข้าปาก ไม่เอานิ้วสอดไปในปาก เมื่อมีข้าวใน
ปากจักไม่พูด ไม่ฉันโดยให้กระพุ้งแก้มตุ่ย ให้ฉันแต่พอดี ไม่แลบลิ้น ไม่ฉันดังจั๊บๆ ไม่เลียมือ ไม่เลีย
ริมฝีปาก เป็นต้น ถือเป็นกฎข้อปฏิบัติที่ทรงตั้งไว้ เพ่ือให้มีกฎเกณฑใ์นการอยู่ร่วมกันของคนหมู่มาก  
 นอกจากน้ันแล้ว ภายในวัดหรืออาราม ยังมีการจัดความสัมพันธ์กันในฐานะต่างๆ ทั้งใน
ด้านบทบาทหน้าที่และการท างาน ในสมัยพุทธกาล พระพุทธเจ้าทรงมีพุทธวิธีการจัดแบ่งงานในการ
จัดการคณะสงฆ์เช่นเดียวกับกับการจัดแบ่งงานเหมือนการจัดองค์กรในปัจจุบัน เช่น งานด้านการ
ปกครอง (วิ.มหา. (ไทย) 1/21/13 – 14) งานด้านการให้การศึกษา (ม.อุ. (ไทย) 14/74/78) งาน
ด้านการเผยแผ่ศาสนา (วิ.ม. (ไทย) 4/32/40) งานด้านสาธารณูปการ (วิ.จู. (ไทย) 7/294 – 323/89 

– 150)  เป็นต้น 
 นอกจากนี้ยังมีลักษณะงานที่จัดเป็นแผนก (Depart mentation) ให้รับหน้าที่ท ากิจการ
น้ันเป็นแผนกๆ (สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส , 2543: 53 – 72)  มีการ
แต่งตั้งภิกษุให้ท ากิจหรือเป็นเจ้าหน้าที่ในเรื่องอย่างใดอย่างหนึ่ง เช่น เจ้าอธิการแห่งจีวร  อาหาร 
เสนาสนะ อาราม ซ่ึงพระพุทธเจ้าทรงวางหลักการก าหนดคุณสมบัติไว้ คือ เว้นจากอคติ 4 และเป็น
ผู้ฉลาด และรู้จักกิจนั้นๆ เป็นอย่างด ี(วิ.ม. (ไทย) 5/342/203) และการแบ่งลักษณะงานที่ต้องอาศัย
ความช านาญเฉพาะด้าน (Specialization of work) โดยพิจารณาถึงความถนัดและความสามารถ
ส่วนบุคคลเป็นหลัก ในต าแหน่ง“เอตทัคคะ” (องฺ.เอกฺก. (ไทย) 20/188 – 234/25 – 30) 
 สรุปความได้ว่า ประเภทของสิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา สามารถแบ่งออกเป็น 2 

ประเภทหลักๆ คือ  (1) สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ (Natural Environment) แบ่งเป็น (1.1) 
สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติที่ไม่มีชีวิต ได้แก่ อุตุนิยาม (1.2) สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติที่มีชีวิต ได้แก่ 
พีชนิยาม จิตนิยาม กรรมนิยาม และ ธรรมนิยาม (2) สิ่งแวดล้อมที่มนุษย์สร้างขึ้น (Man-Made 
Environment) ประกอบด้วย (2.1) สิ่งแวดล้อมที่เป็นรูปธรรม ได้แก่ อาราม (2.2) สิ่งแวดล้อมที่
เป็นนามธรรม ได้แก่ วินัย ธรรมเนียมปฏิบัติ เป็นต้น 
 2. แนวทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา 
 แนวทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา สามารถสรุปได้เป็น 2 แนวทาง คือ  



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560460

 2.1 แนวทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมภายนอกตามหลักสัปปายะ 7  
 “สัปปายะ” แปลว่า สิ่งที่มีประโยชน์ก่อให้เกิดความเจริญ มีอุปการะต่อการศึกษาและ
ปฏิบัติ (องฺ.สตฺตก.อ. (บาลี) 3/38/179) หมายถึง ธรรมอันเป็นที่สบาย 7 อย่าง (พระพุทธโฆสเถระ, 
2548: 220)สิ่งที่เอ้ือต่อการอยู่ดีและการที่จะพัฒนาชีวิตที่เหมาะสม ช่วยให้สมาธิตั้งมั่น ไม่เสื่อมถอย 

(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551: 209 – 210) เช่น ในการบ าเพ็ญเพียรหรือท ากรรมฐาน 
(พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2548: 1090) มี 7 อย่าง คือ 1) อาวาสสัปปายะ (ที่อยู่อาศัย
เป็นที่สบาย) 2) โคจรสัปปายะ (แหล่งอาหารเป็นที่สบาย) 3) ภัสสสัปปายะ (ถ้อยค าเป็นที่สบาย) 4) 
ปุคคลสัปปายะ (บุคคลเป็นที่สบาย) 5) โภชนสัปปายะ (อาหารเป็นที่สบาย) 6) อุตุสัปปายะ 
(อุณหภูมิเป็นที่สบาย) และ 7) อิริยาบถสัปปายะ (การเคลื่อนไหวเป็นที่สบาย) ทั้งหมดนี้เหมาะสม
กันเป็นสัปปายะ ไม่เหมาะสมกันเป็นอสัปปายะ ดังนี้ 
 (1) อาวาสสัปปายะ (Suitable Abode) คือ ที่อยู่ซึ่งเหมาะกัน เช่น ปลอดภัย ไม่
พลุกพล่าน จอแจ พระพุทธเจ้าทรงแนะน าให้ภิกษุไปเลือกปลีกวิเวกปฏิบัติอยู่คนเดียวที่เรือนว่าง 
โคนไม้ ปุา ถ้ า ภูเขา หรือถ้าอยู่ในวัด ควรปลูกกุฏิห่างกัน พอประมาณ ไม่ควรมองเห็นกัน เพ่ือไม่
รบกวนกัน มีทางเดินเข้าและออก ที่สะดวกพอประมาณ และในพระวินัยยังได้กล่าวถึงการสร้างที่อยู่
อาศัย เช่น วิหาร โดยไม่ต้องตัดต้นไม้ เป็นการรักษาสภาพแวดล้อมและท าให้วิหารอาคารอยู่ใน
สถานที่ที่ร่มรื่น มีร่มเงาจากต้นไม้ส่งผลให้มีอุณหภูมิไม่ร้อนจนเกินไป หากเป็นวิหารหลังใหญ่ ต้องมี
การติดต้ังวงกบ และบานหน้าต่าง และต้องไม่สร้างวิหารทับต้นไม้ ดังปรากฏข้อความว่า “ภิกษุจะ
สร้างวิหารหลังใหญ่ จะติดตั้งบานประตูใกล้วงกบประตู และตบแต่งบานหน้าต่าง ควรยืนในที่ที่
ปราศจากของเขียว ด าเนินการมุงหลังคาได้ 2-3 ชั้น” (วิ.มหา. (ไทย) 1/182/155; 1/365/402) 
 การสร้างเสนาสนะในแต่ละครั้งจะต้องอาศัยพ้ืนที่จ านวนมาก พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติว่า 
สถานที่จะสร้างเสนาสนะได้นั้นจะต้องเป็นที่ที่คณะสงฆ์เป็นผู้แสดงที่ให้ว่าสถานที่แห่งนี้ไม่มีเจ้าของ
จับจองมาก่อน จึงจะสามารถสร้างเสนาสนะน้ันได้ และการสร้างจะต้องไม่มีขนาดใหญ่จนเกินก าลัง
ทรัพย์ของผู้มีศรัทธาที่เลื่อมใสที่เขาจะสร้างถวาย “ความยาวไม่เกิน 12 คืบพระสุคตหรือศอก ความ
กว้างไม่เกิน 7 คืบพระสุคตหรือศอกและมีชานรอบเสนาสนะทั้ง 4 ด้านและเวียนรอบได้ ซึ่งเป็นการ
สร้างด้วยความศรัทธา” (พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตญาโณ), 2536: 40) 
 เสนาสนะ ในสมัยพุทธกาล ส่วนใหญ่เป็นที่อยู่อาศัยที่ใช้บ าเพ็ญเพียร หรือสถานที่หา
ความสงบมักจะเป็นตามโคนไม้หรือปุาเขาธรรมชาติ ส่วนที่พักอาศัยเพ่ือกิจวัตรประจ าวันก็คือ วิหาร 
ปราสาท เรือนหรือถ้ าที่อยู่ตามธรรมชาติ สถานที่เหล่านี้ต้องเอ้ือแก่การบรรลุธรรม ท าให้จิตใจที่ยัง
ไม่สงบยังไม่ตั้งมั่น มีความสงบตั้งมั่นขึ้นได้ (พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ , 2539: 55) 
พระพุทธเจ้าได้ตรัสอานิสงส์แห่งการอยู่ปุาว่า “ภิกษุพึงยินดีการนั่งผู้เดียว การนอนผู้เดียว ไม่เกียจ
คร้าน เที่ยวไปตามล าพัง ฝึกฝนอยู่ผู้เดียวและยินดีการอยู่ปุา” (ขุ.ธ. (ไทย) 25/305/128) 
 นอกจากนี้อาคารที่พักอาศัยต้องมีความสะอาด โปร่งโล่ง อากาศถ่ายเทได้สะดวก 
(เสนาสนะ ที่พักอาศัย) และท าความสะอาดด้วยการปัดกวาดบริเวณที่พักอาศัยให้มีความสะอาด ร่ม
รื่นเสมอ เป็นการสร้างสุขอนามัยของส่วนรวม กรณีนี้พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติเป็นพระวินัยแก่ภิกษุ



461วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

ให้พึงปฏิบัติต่อเสนาสนะให้มีความสะอาด ไว้ในอุปัชฌายวัตตกถา (วิ.ม. (ไทย) 4/66/85) ความว่า 
“บริเวณซุ้ม โรงฉัน โรงไฟ วัจกุฎีรก พึงปัดกวาด”  
 (2) โคจรสัปปายะ (แหล่งอาหารเป็นที่สบาย) (Suitable Resort) ที่เที่ยวบิณฑบาตที่
เหมาะดี เช่น มีหมู่บ้านหรือชุมชนที่มีอาหารบริบูรณ์ มีเส้นทางที่พอใช้เดินได้ไม่เสี่ยงอันตราย ไม่
ล าบากเกินไป พ้นจากแสงอาทิตย์ขึ้นส่องหน้าในเวลาไปหรือกลับจากบิณฑบาต และภิกษุรู้จัก
เส้นทางนั้นดีซึ่ง อยู่ไม่ไกลเกินไป ประมาณ หนึ่งโกสะ ถึงหนึ่งโกสะครึ่ง (1-5 กิโลเมตร) พอที่จะเดิน
ไป และเดินกลับได้ในเวลาพอสมควร และข้อส าคัญ ที่โคจรไปนั้นต้องไม่เป็นแหล่งยั่วยวนกวนกิเลส
ซึ่งจะเป็นอันตรายต่อการประพฤติ และปฏิบัติกรรมฐาน เช่นแหล่งอบายมุข หรือแหล่งของหญิง
แพศยา (วิ.ม.อ. (ไทย) 4/139; ขุ.ธ.อ. (บาลี) 25/168-169/85) เป็นต้น ซ่ึงเป็นแดนอโคจร เพราะ
เสี่ยงต่อการเกิดกามคุณ 5 (ส .ม. (ไทย) 19/372/218-219) คือ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ที่รู้แจ้ง 
(จิตเห็น) ทางตา หู จมูก ลิ้น และกาย ว่าน่าปรารถนา น่าพอใจ ชวนให้รัก ชักให้ใคร่ พาใจให้
ก าหนัด 
 (3) ภัสสสัปปายะ คือ (การพูดคุยที่เหมาะกันเป็นที่สบาย) (Suitable Speech) เช่น 
พูดคุยเล่าขานกันแต่ในกถาวัตถุ 10 และพูดแต่พอประมาณ เฉพาะข่าวสารและสื่อสารที่เอ้ือปัญญา
ดังปรากฏใน กถาวัตถุ 10 ประการคือ 1. อัปปิจฉกถา (ถ้อยค าที่ชักน าให้มีความปรารถนาน้อย) 2. 
สันตุฏฐิกถา (ถ้อยค าที่ชักน าให้มีความสันโดษ) 3. ปวิเวกกถา (ถ้อยค าที่ชักน าให้มีความสงัดกายใจ) 
4. อสังสัคคกถา (ถ้อยค าที่ชักน าให้ไม่คลุกคลีด้วยหมู่) 5. วิริยารัมภกถา (ถ้อยค าที่ชักน าให้มุ่งมั่นท า
ความเพียร) 6. สีลกถา (ถ้อยค าที่ชักน าให้ตั้งอยู่ในศีล) 7. สมาธิกถา (ถ้อยค าที่ชักน าให้ท าจิตมั่น) 8. 
ปัญญากถา (ถ้อยค าที่ชักน าให้เกิดปัญญา) 9. วิมุตติกถา (ถ้อยค าที่ชักน าให้ท าใจให้พ้นจากกิเลสและ
ความทุกข์) และ 10. วิมุตติญาณทัสสนกถา (ถ้อยค าที่ชักน าให้สนใจและเข้าใจเรื่องความรู้ความเห็น
ในภาวะที่หลุดพ้นจากกิเลสและความทุกข์) (ขุ.ม. (ไทย) 29/196/570-57) เมื่อสนทนาธรรมกันแล้ว 
ก็ควรได้ลงมือปฏิบัติธรรม ตามแนวทางการปฏิบัติที่เหมาะสบายแก่ตน 
 (4) ปุคคลสัปปายะ (บุคคลเป็นที่สบาย) (Suitable Person) คือ บุคคลที่ถูกกันเหมาะกัน 
เช่น ไม่เป็นคนร้าย เป็นผู้ทรงคุณธรรม ทรงภูมิปัญญาเป็นที่ปรึกษาที่เหมาะใจ เป็นผู้เกื้อกูล อ านวย
ประโยชน์ให้ และมีอุปนิสัยเข้ากันได้ดีทั้งผู้เป็นศิษย์และอาจารย์ ดังตัวอย่างเรื่องพระจูฬปันถก ใน
สมัยที่พระภิกษุพ่ีชายคือพระมหาปันถกไล่ออกจากวัด ก็คิดน้อยใจ จึงต้ังใจจะสึก พระพุทธเจ้าจึง
ทรงเสด็จมาสอนโดยได้ประทานผ้าส าหรับเช็ดเท้าให้พระจูฬปันถก แล้วทรงตรัสว่า เธอจงอธิษฐาน
ผ้าสะอาดนี้แล้วบริกรรมว่า “รโชหรณ  รโชหรณ ” เมื่อถูกลูบไล้นานเข้าจึงเปื้อนเหงื่อจากมือ 
กลายเป็นผ้าหมองคล้ า จิตเริ่มเห็นความไม่เที่ยงของสังขาร พระพุทธเจ้าจึงน ามาเป็นเหตุเทศนา
ธรรมสั่งสอนจนได้บรรลุพระอรหันต์ (ขุ.เถร. (ไทย) 26/557-566/437) 
 ดังนั้น การด ารงตนอยู่ในสังคมที่ดี คือ การคบหาสัตบุรุษ ค าว่า “การคบ” ภาษาบาลีว่า 
“เสวนา” เป็นการถ่ายเทเอานิสัยใจคอ หรือชีวิตจิตใจผสมกัน (ปิ่น มุทุกันต์, มงคลชีวิต, 2549: 58-

59) เป็นการถ่ายทอดเอานิสัยใจคอและคุณงามความดีจากผู้ที่เราคบเข้ามาสู่ตัวเรา เรียกว่า “ส้อง
เสพ” การคบหาสัตบุรุษ หรือการเสวนากับสัตบุรุษ จึงหมายถึง การถ่ายเทเอานิสัยใจคอ หรือจิตใจ 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560462

หรือคุณลักษณะที่ดีงามของท่านผู้รู้ ท่านผู้เป็นสัตบุรุษ ท่านผู้ทรงธรรม ทรงปัญญา เป็นกัลยาณมิตร 
ได้แก่ ท่านผู้รู้ ผู้ทรงคุณงามความดี มีความประพฤติชอบด้วยกายวาจาใจ เรียกอีกอย่างว่า 
“บัณฑิต” (ตรงข้ามกับคนพาล) ซึ่งเป็นผู้ที่มีปกติในการคิดดี พูดดี และกระท าความดี เข้ามาสู่ตัว
ของเราเอง ให้คุณงามความดีเหล่าน้ันได้เติบโตและเจริญงอกงามในตัวเราและจิตใจของเรา
เช่นเดียวกับที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า “เพราะพูดถึงองค์ประกอบภายนอก เราไม่เห็นองค์ประกอบอ่ืน
แม้อย่างหนึ่งที่เป็นไปเพื่อประโยชน์มากเหมือนความมีกัลยาณมิตรนี้ ความมีกัลยาณมิตรย่อมเป็นไป
เพ่ือประโยชน์มาก” (องฺ.เอกฺก. (ไทย) 20/111/17) 
 เหตุผลส าคัญท่ีการเสวนากับสัตบุรุษ เพราะบรรดาสัตบุรุษหรือผู้เป็นบัณฑิตเหล่านี้เป็นผู้
มีคุณลักษณะส าคัญที่ก่อให้เกิดกระบวนการเรียนรู้ที่ถูกต้องดีงาม 7 ประการ เรียกว่า “กัลยาณมิตร
ธรรม 7” ได้แก่ (1) ปิโย เป็นที่รักเป็นที่พอใจ (2) ครุ เป็นที่เคารพ (3) ภาวนีโย เป็นที่ยกย่อง (4) วตฺ
ตา จ เป็นนักพูด คือ รู้จักพูดให้ได้ผล รู้จักชี้แจงให้เข้าใจ (5) วจนกฺขโม เป็นผู้อดทนต่อถ้อยค า (6) 
คมฺภีรญฺจ กถ  กตฺตา เป็นผู้พูดถ้อยค าลึกซึ้งได้ และ (7) โน จฏฺฐาเน นิโยชเย ไม่ชักน าในอฐานะ คือ 
ไม่แนะน าในเรื่องเหลวไหล หรือชักจูงไปในทางเสื่อมเสีย 
 ดังนั้น การได้อยู่ในสังคมที่มีการพูดคุยส่งเสริมข้อมูล แนะน า เพ่ือการปฏิบัติไปให้ถึง
จุดหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา  
 (5) โภชนสัปปายะ (อาหารเป็นที่สบาย) (Suitable Food) คือ อาหารที่เหมาะกัน เช่น 
ถูกกับร่างกาย อาหารนั้นถูกย่อยไปเลี้ยงร่างกายได้ง่าย เกื้อกูลต่อสุขภาพ และฉันไม่ยาก ดังมีเรื่องที่ 
มีพระภิกษุประมาณ 60 รูป เดินไปอาศัยอยู่ในหมู่บ้านหนึ่ง ชื่อมาติกคาม ใกล้เชิงเขาแห่งแคว้น
โกศล มารดาของผู้ใหญ่บ้านเป็นผู้อุปถัมภ์ พระภิกษุจึงได้สอนให้นางสาธยายอาการ 32 มีผม ขน 
เล็บ ฟัน หนังเป็นต้น โดยความเป็นของปฏิกูลคือไม่สะอาด และ พิจารณาความความเสื่อมในสังขาร 
เมื่อนางสาธยายอยู่ไม่นานก็ได้บรรลุเป็นพระอนาคามี นอกจากนี้ ยังได้ปฏิสัมภิทา 4 และโลกีย
อภิญญา 5 ด้วย เมื่อนางตรวจดูด้วยทิพยจักษุ จึงรู้ว่า พระภิกษุทั้งหมดยังมีกิเลสอยู่ ปฏิบัติธรรมไม่
บรรลุเพราะยังขาดอาหารอันเป็นที่สบาย หรืออาหารอันสมควรแก่การท าความเพียร ตั้งแต่วันนั้น 
นางจึงได้จัดอาหารอันประณีตหลายอย่างไปถวาย เมื่อภิกษุได้อาหารอันเป็นที่สบาย สรีระก็
กระปรี้กระเปร่า จิตก็ดิ่งลงสู่อารมณ์เดียว เจริญวิปัสสนาไม่นานนักได้บรรลุอรหัตตผล พร้อมด้วย
ปฏิสัมภิทาท้ังหลาย  (วศิน อินทสระ, [30 พฤศจิกายน 2559] นอกจากอาหารตามปกติแล้ว คิลาน
ปัจจัยเภสัชบริขาร ก็เป็นสิ่งสัปปายะ คิลานปัจจัยเภสัชบริขาร คือ เภสัช 5 ชนิด ได้แก่ เนยใส เนย
ข้น น้ ามัน น้ าผึ้ง น้ าอ้อย (วิ.อ. (บาลี) 2/290/40; สารตฺถ.ฎีกา. (ไทย) 2/290/393) เป็นสิ่งสัปปายะ
ส าหรับภิกษุผู้เจ็บไข้  
 (6) อุตุสัปปายะ (อากาศเป็นที่สบาย) (Suitable Climate) คือ ดินฟูาอากาศ ธรรมชาติที่
แวดล้อมที่เหมาะกัน เช่น ไม่หนาวเกินไป ไม่ร้อนเกินไป เป็นต้น ดังตัวอย่างภูมิประเทศของแคว้นกุ  
รุซึ่งอยู่ในบริเวณที่มีอากาศดี อากาศเหมาะสมทุกฤดูกาล ก่อให้เกิดความสบาย ดังนั้น  ชาวกุรุจึงมี
สุขภาพแข็งแรง ก าลังกายดี และสุขภาพจิตของชาวกุรุก็สมบูรณ์ดี ดังนั้นพระพุทธองค์ จึงทรงตรัส
สอนมหาสติปัฏฐานสูตร ซึ่งมีเนื้อหาลึกซ้ึงอย่างยิ่ง  



463วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

 นอกจากนี้การอาศัยอยู่ที่ถูกสุขลักษณะก็เป็นสิ่งส าคัญอีกประการหนึ่ง ดังสรุปความใน
เรื่อง ทรงอนุญาตที่จงกรมและเรือนไฟ (วิ.จู. (ไทย) 7/260/33) ว่า หมอชีวกโกมารภัจ เห็น
พระภิกษุมีร่างกายอ้วน มีอาพาธมาก จึงขออนุญาตที่จงกรมและเรือนไฟ เพ่ือให้ภิกษุได้เดินจงกรม 
และสถานที่นั้นต้องเรียบ มีที่จับ และอยู่ในที่ร่ม มีหลังคามุงเพ่ือปูองกันความร้อน และในส่วนของ
เรือนไฟ ก็มีการถมที่เพ่ือไม่ให้น้ าท่วมถึง ท าคันดินกั้น มีบันไดและราวบันได มีการจัดสถานที่ที่
เหมาะสม หากเรือนไฟมีขนาดเล็กให้น าเตาไฟไปต้ังด้านนอก หากว่าเรือนไฟมีขนาดใหญ่ ให้น าเตา
ไฟมาตั้ง ตรงกลางเรือนไฟได้ ท ารางละลายดิน หากดินมีกลิ่นก็สามารถอบด้วยความร้อนก่อน
น ามาใช้ อนุญาตให้มีขันน้ า และท าที่กันลื่นในเรือนไฟ นอกจากนี้ยังอนุญาตให้ท ารางระบายน้ าด้วย 
นอกจากที่อยู่อาศัยนั้นต้องมีอากาศถ่ายเทสะดวกด้วย โดยให้พึงค านึงถึงทิศทางลม ปรากฏใน
อุปัชฌายวัตรว่า “ถ้าลมเจือฝุุนละอองพัดมาทางทิศตะวันออก พึงปิดหน้าต่างด้านตะวันออก ถ้าพัด
มาทางทิศตะวันตก พึงปิดหน้าต่างด้านตะวันตก ถ้าพัดมาทางทิศเหนือ พึงปิดหน้าต่างด้านเหนือ ถ้า
พัดมาทางทิศใต้ พึงปิดหน้าต่างด้านใต้ ถ้าเป็นฤดูหนาว พึงเปิดหน้าต่างกลางวัน ปิดกลางคืน ถ้าเป็น
ฤดูร้อน พึงปิดหน้าต่างกลางวัน เปิดกลางคืน (วิ.ม. (ไทย) 4/66/85) 
 (7) อิริยาบถสัปปายะ (การเคลื่อนไหวเป็นที่สบาย) (Suitable Posture) คือ สถานที่
เคลื่อนไหวอิริยาบถประเภทหนึ่งที่ทรงอนุญาต สรุปความในเร่ือง ทรงอนุญาตที่จงกรมและเรือนไฟ 
(วิ.จู. (ไทย) 7/260/33) ความว่า หมอชีวกโกมารภัจ เห็นพระภิกษุมีร่างกายอ้วน มีอาพาธมาก จึง
ขออนุญาตที่จงกรมและเรือนไฟ เพ่ือให้ภิกษุได้เดินจงกรม และสถานที่นั้นต้องเรียบ มีที่จับ และอยู่
ในที่ร่ม มีหลังคามุงเพ่ือปูองกันความร้อน และในส่วนของเรือนไฟ ก็มีการถมที่เพ่ือไม่ให้น้ าท่วมถึง 
ท าคันดินกั้น มีบันไดและราวบันได มีการจัดสถานที่ที่เหมาะสม หากเรือนไฟมีขนาดเล็กให้น าเตาไฟ
ไปตั้งด้านนอก หากว่าเรือนไฟมีขนาดใหญ่ ให้น าเตาไฟมาต้ัง ตรงกลางเรือนไฟได้ ท ารางละลายดิน 
หากดินมีกลิ่นก็สามารถอบด้วยความร้อนก่อนน ามาท าได้ อนุญาตให้มีขันน้ า และท าที่กันลื่นในเรือน
ไฟ นอกจากนี้ยังอนุญาตให้ท ารางระบายน้ าด้วย  
 สรุปได้ว่า การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมโดยการพัฒนาปรับปรุงวัดให้เป็นสถานที่ให้เป็นที่สบาย
และเหมาะสมเกื้อกูลกับบุคคลที่อยู่อาศัยและบุคคลที่เข้ามาใช้ประโยชน์ 7 ด้าน คือ 1) อาวาสสัปปา
ยะ (ท่ีอยู่อาศัยเป็นที่สบาย) 2) โคจรสัปปายะ (แหล่งอาหารเป็นที่สบาย) 3) ภัสสสัปปายะ (ถ้อยค า
เป็นที่สบาย) 4) ปุคคลสัปปายะ (บุคคลเป็นที่สบาย) 5) โภชนสัปปายะ (อาหารเป็นที่สบาย) 6) 
อุตุสัปปายะ (อุณหภูมิเป็นที่สบาย) และ 7) อิริยาบถสัปปายะ (การเคลื่อนไหวเป็นที่สบาย)  
 2.2 แนวทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมภายในตามหลักภาวนา 4  
 การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมโดยการพัฒนากายกับจิตของบุคคลที่อยู่อาศัยและบุคคลที่เข้ามา
ใช้ประโยชน์ โดยใช้หลักภาวนา 4  แบ่งออกเป็น 2 แนวทาง คือ  
 (1) แนวทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมทางกาย  
 (1.1) กายภาวนา หรือ ภาวิตกาย (Physical Development) เป็นการฝึกอบรมกาย คือ 
มีความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพในทางที่เกื้อกูล และได้ผลดี เป็นคุณ ไม่เกิดโทษ เริ่มแต่



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560464

รู้จักบริโภคปัจจัย 4 รู้จักใช้อินทรีย์ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ในการเสพหรือใช้สอยวัสดุ อุปกรณ์ 
ตลอดจนเทคโนโลยีทั้งหลาย 
 (1.2) สีลภาวนา หรือ ภาวิตศีล (Social Development) การฝึกอบรมพฤติกรรม
ทางด้านกาย วาจาไม่เบียดเบียน หรือก่อความเดือดร้อนแก่ผู้อ่ืน มีวินัยในตนเอง และประกอบ
อาชีพที่สุจริต มีความสัมพันธ์ทางสังคมในลักษณะที่เก้ือกูลและสร้างสรรค์  
 (2) แนวทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมทางจิต 
 (2.1) ภาวิตจิต หรือจิตตภาวนา (Emotional Development) เป็นการฝึกอบรมด้าน
จิตใจ ให้สมบูรณ์ด้วยคุณภาพจิต สมรรถภาพจิต และสุขภาพจิตที่ดี ได้แก่ การมีจิตใจที่มีคุณธรรม 
เมตตา เอ้ืออารี มีความเคารพ ความอ่อนน้อม มีความกตัญญูรู้คุณ ด้านสมรรถภาพจิตได้ แก่ การมี
จิตใจที่เข้มแข็ง มั่นคง เพียรพยายาม อุตสาหะ มีความรับผิดชอบ มีสติและสมาธิ ส่วนด้าน
สุขภาพจิตที่ดี ได้แก่ การมีจิตใจร่าเริงแจ่มใส เบิกบานสดชื่น อ่ิมเอิบ ผ่องใส และสงบสุข 
 (2.2) ภาวิตปัญญา หรือปัญญาภาวนา (Wisdom Development) การฝึกอบรมด้าน
ปัญญา ได้แก่ รู้จักคิด รู้จักพิจารณา รู้จักวินิจฉัย รู้จักแก้ปัญหา และรู้จักจัดท าด าเนินการต่างๆ ด้วย
ปัญญาที่บริสุทธิ์ ซึ่งมองดูรู้เข้าใจเหตุผล มองเห็นสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง ไม่มีอคติเคลือบแฝง 
เป็นอิสระจากการครอบง าของกิเลส เป็นอยู่ด้วยความรู้เท่าทันธรรมดาของโลกและชีวิต 
 สรุปได้ว่า แนวทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมภายใน เป็นการพัฒนากายกับจิตของบุคคลที่
อยู่อาศัยและบุคคลที่เข้ามาใช้ประโยชน์ โดยใช้หลักภาวนา 4  แบ่งออกเป็น 2 แนวทาง คือ (1) 
แนวทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมทางกาย ได้แก่ กายภาวนา (Physical Development) เป็นการ
ฝึกอบรมพฤติกรรมของตนเอง และสีลภาวนา (Social Development) การฝึกอบรมพฤติกรรม
ทางสังคม (2 )  แนวทางการอนุรักษ์สิ่ งแวดล้อมทางจิต ได้แก่  จิตตภาวนา ( Emotional 
Development) คือ การฝึกอบรมให้จิตของตนเกิดสมาธิ  และ ปัญญาภาวนา (Wisdom 
Development) คือ การฝึกอบรมให้จิตของตนเกิดปัญญา เพ่ือมุ่งพัฒนาตนสู่การเห็นสัจธรรมดังที่
ปรากฏในภาษิตของพระเอกวิหาริยเถระ ได้กล่าวว่า 
 เราผู้เดียวมุ่งประโยชน์เป็นส าคัญ   จะรีบเข้าปุาใหญ่ที่ท าปีติให้เกิดแก่ผู้บ าเพ็ญเพียร  น่า
รื่นรมย์   ซึ่งช้างซับมันอาศัยอยู่    จะอาบน้ าที่ซอกภูเขาอันเยือกเย็นในปุาร่มร่ืน   มีดอกไม้บาน
สะพรั่ง   จงกรมแต่ผู้เดียว เมื่อไร  เราจะได้อยู่ปุาใหญ่ที่น่ารื่นรมย์แต่ผู้เดียว  ไม่มีเพ่ือน ได้ส าเร็จกิจ   
ไม่มีอาสวะ  ขอความประสงค์ของเราผู้ต้องการจะท าอย่างนั้นจงส าเร็จเถิด เราจักท าให้ส าเร็จได้เอง  
ผู้อื่นไม่อาจท าให้ผู้อื่นได้  เรานี้สวมเกราะคือความเพียรอยู่ จะเข้าปุาใหญ่ ยังไม่ถึงความสิ้นอาสวะ ก็
จักไม่ออกจากปุาใหญ่นั้น เมื่อลมเย็นพัดเอากลิ่นดอกไม้หอมฟูุงมา   เราจะน่ังบนยอดเขาท าลาย
อวิชชา  จักได้รับความสุขรื่นรมย์ด้วยวิมุตติสุข  ที่เงื้อมภูเขามีพ้ืนเย็นในปุา ซึ่งดารดาษด้วยดอก
โกสุม แน่แท ้
 กล่าวได้ว่า ความเชื่อมโยงกันของวิถีชีวิตมนุษย์ และธรรมชาติรอบๆ ตัวมนุษย์ ไม่ว่าจะ
เป็นสิ่งที่มีชีวิต หรือสิ่งที่ไม่มีชีวิต การกล่าวถึงสถานที่ที่เหมาะส าหรับการบ าเพ็ญเพียร ที่มีลักษณะ
เป็นปุาน่ารื่นรมย์ อุดมสมบูรณ์มีสายน้ าไหลไปตามซอกหิน มีดอกไม้บานสะพรั่ง เป็นที่เหมาะแก่การ



465วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

พักผ่อนหย่อนใจ และเป็นที่ท่ีเหมาะสมส าหรับการปฏิบัติธรรม หรือการฝึกตนเพ่ือบรรลุถึงเปูาหมาย
สูงสุดของพระพุทธศาสนานั้นคือนิพพาน 
 
 

บรรณานุกรม 
 

คณะกรรมการแผนกต ารา. (2550). มังคลัตถทีปนีแปล เล่ม 1. พิมพ์ครั้งที่ 15. กรุงเทพมหานคร : 
มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

ด ารงราชานุภาพ.  (2513). สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยา. ต านานพระพุทธเจดีย์. พระนคร : 
ศิลปาบรรณาคาร.   

ป. ปลงสมบุญ. พจนานุกรม มคธ-ไทย. พิมพ์ครั้งที่ 2. ม.ป.ท.. ม.ป.ป.. 
ปิ่น มุทุกันต์. (2549). มงคลชีวิต. พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร : สร้างสรรค์บุ๊คส์.  
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2548). ค าวัด. กรุงเทพมหานคร : เลี่ยงเชียง.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต). (2545). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 11. 

กรุงเทพมหานคร : บริษัท สหธรรมิก จ ากัด.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม . 

พิมพ์ครั้งที่ 16. กรุงเทพมหานคร : บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จ ากัด.. 
พระพุทธโฆสเถระ. (2548) .คัมภีร์วิสุทธิมรรค. แปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ 

(อาจ อาสภมหาเถร). พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร : ธนาเพรส.  
พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2538). ธรรมะกับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม . 

กรุงเทพมหานคร : บริษัทสหธรรมิก จ ากัด.  
พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์  สมฺมาปญฺโญ) .  (2554). สารนิพนธ์พุทธศาสตรบัณฑิต 

ประจ าปี  2554.  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ .  (2539). ปรมัตถโชติกะ ปริเฉทที่ 9 เล่ม 1 สมถกรรมฐาน

ทีปนี. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ทิพยวิสุทธิ์.  
มหาว ิทยาล ัยมหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย  .  (2539). พระไตรป ิฎกฉบับภาษาไทย . 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2543). วินัยมุข เล่ม 3 (หลักสูตรนักธรรมชั้น

เอก). พิมพ์ครั้งที่ 31. กรุงเทพมหานคร :  มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
องค์การสหประชาชาติ .  (2548). 60  ความส า เ ร ็จขององค์การสหประชาชาติ . 

กรุงเทพมหานคร : องค์การสหประชาชาติ.  
 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560466


