
425วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

ความสุขและความทุกข์ในทัศนะของเจรามี เบนธัม : การศึกษาเชิงวิพากย์  
THE PLEASURE AND PAIN IN ACCORDING TO JEREMY BENTHAM : AN 

ANALYTICAL STUDY   
 

มณเฑียร  อรรถวาที 
 

 
บทคัดย่อ 

 บทความวิจัยเรื่องนี้ มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดความสุข และ
ความทุกข์ในทัศนะของ เจรามี เบนธัม 2) เพ่ือศึกษาแนวคิดความสุข และความทุกข์ในทัศนะของ 
พุทธปรัชญาเถรวาท และ 3) เพ่ือวิเคราะห์เชิงวิพากษ์แนวคิดความสุข และความทุกข์ในฐานะ
รากฐานของระบบ จริยศาสตร์ของเจรามี เบนธัมในทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท การวิจัยคร้ังน้ี
เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการศึกษาค้นคว้าข้อมูลต าราทางวิชาการและเอกสารที่เกี่ยวข้อง จาก
การวิจัยความสุขและความทุกข์ในทัศนะของเจรามี เบนธัม พบว่า 
 การศึกษาวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า เจรามี เบนธัม เชื่อว่า ความสุขหรือความพึงพอใจ
เกิดเป็นพ้ืนฐานการกระท า เพ่ือให้ได้สิ่งที่ดีที่สุดทางกาย และทางใจ และความทุกข์คือ ความไม่พึง
พอใจ เป็นพ้ืนฐานให้หลีกเลี่ยงความทุกข์ เบนธัม เชื่อว่า เกณฑ์การตัดสินความถูกคือ การได้รับ
ความสุข การกระท าที่ให้เกิดความสุขถือว่าเป็นสิ่งที่ดีที่สุด และเกณฑ์ตัดสินความผิดคือ การความ
ทุกข์ การกระท าที่ให้ความทุกข์ถือว่าเป็นสิ่งที่ต้องหลีกเลี่ยง 
 การศึกษาวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า พุทธปรัชญาเชื่อว่า ความสุขหรือสุขเวทนา เป็น
ความพึงพอใจที่เกิดขึ้นทางกาย และทางจิตใจ และความทุกข์หรือทุกขเวทนา เกิดจากเหตุปัจจัยที่
เป็นความรู้สึกมาบีบคั้นทางร่างกาย และทางจิตใจ ในพุทธปรัชญา เชื่อว่า ความสุขในฐานะรากฐาน
ทางศีลธรรมคือ อโลภะ อโทสะ อโมหะ เพราะว่า เป็นผลมาจากกุศลมูลให้มีความประพฤติที่
สม่ าเสมอทางกาย ทางวาจา ทางจิตใจ และความทุกข์ในฐานะรากฐานที่ไม่มีศีลธรรมคือ โลภะ 
โทสะ โมหะ เพราะว่า เป็นผลจากอกุศลมูลซึ่งท าให้มีความประพฤติที่ไม่สม่ าเสมอทั้งทางกาย ทาง
วาจา ทางจิตใจ  
 การศึกษาวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า การวิพากย์พุทธปรัชญาไม่เห็นด้วยกับความเชื่อ
ของเจรามี เบนธัม ที่ว่า ความสุขที่ได้จากความพึงพอใจทางร่างกาย และทางจิตใจสามารถเป็น
รากฐานทางศีลธรรม พุทธปรัชญาให้เหตุผลว่า ความสุขที่ใช้เป็นรากฐานทางศีลธรรมควรจะมาจาก
จิตใจที่ปราศจากกุศลมูล คือ อโลภะ อโทสะ อโมหะ เพราะว่า การใช้ความสุขที่เกิดจากความพึง

                                                           
หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎบีัณฑติ สาขาวิชาปรัชญา บัณฑิตวิทยาลยั มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย  



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560426

พอใจเป็นรากฐานทางศีลธรรมเป็นสิ่งที่ไม่แน่นอน เพราะคนแต่ละคนย่อมมีความพึงพอใจต่างกัน 
และพุทธปรัชญาไม่เห็นด้วยกับเจรามี เบนธัม เชื่อว่า ความทุกข์ที่ท าให้เกิดความไม่พึงพอใจเป็นสิ่งที่
ต้องหลีกเลี่ยง ในเรื่องนี้พุทธปรัชญาให้เหตุผลว่า ความทุกข์ที่มาจากการกระท าของ โลภะ โทสะ 
โมหะเป็นสิ่งที่ควรหลีกเลี่ยง และน าไปใช้เป็นรากฐานทางศีลธรรมไม่ได้ เพราะว่า อกุศลมูลเป็น
สาเหตุให้เกิดความทุกข์ จากมุมมองนี้แสดงให้เห็นว่า เบนธัมให้ความส าคัญกับความสุขที่เกิดจาก
ความพึงพอใจ และยังให้ความส าคัญกับความทุกข์ในฐานะเป็นสิ่งที่ให้ความไม่พึงพอใจทางกาย และ
ใช้เป็นรากฐานความผิดศีลธรรม ในเรื่องนี้พุทธปรัชญาเห็นด้วยกับความสุขทางกาย และทางจิตใจใน
ฐานะที่เป็นรากฐานทางศีลธรรม ส่วนในเรื่องความทุกข์นั้น ได้เสนอให้บุคคลก าจัดอกุศลมูลที่เป็น
เหตุให้เกิดความทุกข์ท้ังทางร่างกายและจิตใจ จากเหตุผลนี้แสดงให้เห็นว่า แนวคิดของพุทธปรัชญา
เกี่ยวกับเรื่องความสุข และความทุกข์ในฐานะเป็นรากฐานทางศีลธรรมตามแนวคิดของเบนธัมจึงมี
ความแตกต่างกัน 
ค าส าคัญ : ความสุขและความทุกข์, เจรามี เบนธัม, พุทธปรัชญา,ความพึงพอใจ, เจตนา 
 

ABSTRACT 
 This dissertation entitled ‘An Analytical Study of The Concept of Pleasure 
And Pain As The Foundation According To Jeremy Bentham Ethics’ has three 
objectives: 1) to study the concept of pleasure and pain in Jeremy Bentham’s 
ethics, 2) to study the concept of pleasure and pain in Theravada Buddhist 
philosophy, and 3) to critically analyze the concept of Jeremy Bentham’s pleasure 
and pain as moral foundation in the viewpoint of Theravada Buddhist philosophy. 
This is a documentary research. 
 According to Jeremy Bentham’s viewpoint, while the happiness or 
pleasure arise through body and mind  and becomes  the chief base of action 
motivating man to act in order to gain the best things, pain or unsatisfactoriness 
becomes the chief cause motivating man to avoid such suffering. Based on the 
mentioned reasons, according to Jeremy Bentham’s view, the criterion in judging 
what is right is pleasure; the action leading to happiness is counted as the best 
action and the criterion in judging what is wrong  is pain; the action giving rise to 
suffering is counted as the worse action one should avoid. 
 In Buddhism, it is believed that pleasure or happy feeling is bodily and 
mentally satisfied and pain or suffering is conditionally caused and brought about 
physical and mental stress. According to Buddhist philosophy, pleasure held as a 
moral base basically refers to non-greed, non-hatred and non-delusion; it is so 
because it is derived from wholesome root of action giving rise to bodily, verbal 



427วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

and mental behavior in a good manner. As regards the pain as an immoral base, it 
refers to greed, hatred and delusion because this type of suffering is derived from 
unwholesome root of action giving rise to bodily, verbal and mental behavior in 
improper manner. 
 In the critical study, it was found that Theravada Buddhist philosophy is 
clearly opposed to Jeremy Bentham’s viewpoint that pleasure derived from bodily 
and mental satisfactoriness becomes the moral base by reasoning that happiness 
served as a moral base should be basically derived from the state of mind where 
wholesome root action, non-greed, non-hatred and non-delusion is present 
because such pleasure claimed by Jeremy Bentham is uncertain; each one 
possesses their own satisfactoriness. And, furthermore, Theravada Buddhist 
philosophy argues against Jeremy Bentham’s position concerning such pain that 
one should avoid suffering that causes unsatisfactoriness. In this matter, according 
to Buddhism, suffering by nature derived from unwholesome root action, greed, 
hatred and delusion needs to be avoided and it cannot be used as the moral base 
because such unwholesome root of action can cause hefty of suffering. Viewed 
from this angle, it can be reasoned that Jeremy Bentham lays great emphasis on 
pleasure that is basically derived from one’s satisfactoriness and he also lays chief 
emphasis on pain causing bodily and mental unsatisfactoriness served as the moral 
base. As far as moral base is concerned, Theravada Buddhist philosophy has 
supported the moral base gained through bodily and mental pleasure but objected 
to bodily and mental suffering as the moral base. In order to solve this problem, 
Theravada Buddhist philosophy has recommended one to take great pains in 
getting rid of unwholesome root of action giving rise to bodily and mental suffering. 
Viewed from the mentioned discussion, it can be claimed that the concept of 
pleasure and pain in Buddhism served as the moral base according to Jeremy 
Bentham’s viewpoint becomes clearly different. 
Keywords: Pleasure And Pain; Jeremy Bentham; Theravada Buddhist philosophy. 
 

1.  บทน า 
 การศึกษาแนวคิดเรื่อง ความสุขและความทุกข์ใช้เป็นรากฐานทางศีลธรรมของมนุษย์ได้
หรือไม่ โดยมีพ้ืนฐานมาจากปัญหาเกี่ยวกับแนวคิดอุดมคติของชีวิตที่ต้องการพิจารณาว่า อะไรเป็น
สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์แสวงหาให้กับตนเอง (summum bonum) เพ่ือค้นหาปัญหาที่ส าคัญเกี่ยวกับ
แนวคิดความสุขและความทุกข์ของมนุษย์ในทางศีลธรรมที่เกี่ยวข้องกับความดี และความชั่ว ซึ่งได้



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560428

จากแนวคิดของ เจรามี เบนธัม (Jeremy Bentham 1748-1832) ชาวอังกฤษ ในงานเร่ือง 
Introduction to the Principles of Moral and Legislation ได้น าแนวคิดความสุข และความ
ทุกขท์ีเ่กี่ยวข้องกับศีลธรรม และกฎหมายจากหลักของประโยชน์ (utility) มาพิจารณาความสุขของ
มนุษย์มีท้ังระดับทางกาย และระดับทางจิตใจได้พบข้อมูลที่มีเหตุผล ซึ่งรวมกับข้อมูลที่สนับสนุนใน
นักปรัชญา และแนวคิดพุทธปรัชญาเถรวาท ดังนั้น จึงได้แสดงปัญหาจากการให้เหตุผลของเจรามี 
เบนธัมดังนี ้
 ปัญหาประเด็นแรกว่า ความสุขและความทุกข์ของมนุษย์คืออะไร โดยพิจารณาจาก 

ความหมายของความสุขและความทุกข์ในฐานะที่เป็นเป้าหมาย (Consequent of any Action) 

ความสุขเป็นสิ่งที่ดีที่สุดของมนุษย์เป็นความดีในตัวเองที่สามารถน าพาไปพบความสุขในทางผัสสะ
ของร่างกายที่อ้างอิงในธรรมชาติของมนุษย์ ซึ่งมนุษย์ต้องการความสุขตลอดเวลาในฐานะที่เป็น
เป้าหมายจริงหรือไม่ 
 ปัญหาประเด็นที่สองว่า  เกณฑ์การตัดสินของความสุขและความทุกข์เป็นอย่างไร โดย
พิจารณาจาก ลักษณะและประเภทของความสุขและความทุกข์ เมื่อมนุษย์ต้องการความสุขอาจเกิด
การแย่งชิง และการท าร้ายกันเอง และความกังวลให้เกิดการหลีกเลี่ยงความทุกข์เป็นสิ่งที่ถ่ายโอน
ความทุกข์ไปสู่ผู้อื่นได้เช่นกัน ดังนั้น แรงจูงใจในการกระท าที่มีสาเหตุมาจากความต้องการสุขสบาย
เป็นความถูกเพียงสิ่งเดียว ซึ่งแสดงให้เห็นได้อย่างชัดเจนว่า ยังมีความบกพร่องในวิธีการจัดการเพ่ือ
หลีกเลี่ยงความทุกข์ของมนุษย์เป็นความผิดในฐานะเป้าหมายได้จริงหรือไม่ 
 ปัญหาประเด็นทีส่ามว่า  การเสนอให้ความสุขและความทุกข์ใช้เป็นรากฐานทางศีลธรรม
ในการด าเนินชีวิตได้อย่างไร โดยพิจารณาจากการให้เหตุผลว่า การทดแทนในความเชื่อมั่นที่ได้สร้าง
ความวิตกกังวล และไม่มีความชัดเจนที่เกี่ยวข้องกับความรู้สึก หรือการรับรู้ถึงสิ่งที่ควร  และไม่ควร
กระท าท่ีจะสามารถประเมินหรือแสดงผลลัพธ์ได้ตามความต้องการ 
 ข้อบ่งชี้ที่ควรเลือกพิจารณาแนวคิดความสุขและความทุกข์ในพุทธปรัชญานั้นได้ใช้ความ
ทุกข์เป็นฐานในการแสวงหาสิ่งที่ที่สุดของมนุษย์ ซึ่งผลสืบเนื่องที่ตามมาสามารถอธิบายใหม่ได้ว่า 

“ความสุขเป็นความปลอดภัยจากความทุกข์ทั้งทางร่างกายและจิตใจ” และในงานนี้ได้เลือกเสนอ
แนวคิดใหม่ “ความสุขคือ ความดีที่ให้ความปลอดภัยทั้งทางร่างกายและจิตใจ”ความปลอดภัยให้
ความสุข และป้องกันความชั่วที่สร้างความไม่ปลอดภัยให้เกิดความทุกข์ ซึ่งการอธิบายถึงการกระท า
ที่ไม่สามารถปฏิเสธถึงความมีอยู่ และไม่สามารถที่จะมีอิสระจากความสุขและความทุกข์ เพราะ
มนุษยม์ุ่งเน้นทีค่วามสุขหลีกเลี่ยงผลลัพธ์ให้เกิดความทุกขแ์ก่ตนเองเพียงอย่างเดียวไม่ได้ 
 ดังนั้น ผู้วิจัยจึงศึกษามุมมองของเจรามี เบนธัม ที่ใช้ความสุขและความทุกข์เป็นรากฐาน
ของจริยศาสตร์ ซึ่งในการโต้แย้งน้ี ผู้วิจัยจะพิจารณาจากมุมมองของพุทธปรัชญาเถรวาท เพ่ือ
ชี้ให้เห็นว่า ถ้าหากใช้ความสุขและความทุกข์เป็นรากฐานทางจริยศาสตร์ ปัญหาที่จะตามมาคือ การ
ใช้ความสุขและความทุกข์เป็นรากฐานของศีลธรรมจะมีความสมเหตุสมผลเพียงใดที่ใช้ความสุขจาก
ความพึงพอใจที่มีอยู่ในแต่ละบุคคล โดยหลีกเลี่ยงความทุกข์เป็นหมายสูงสุด ซ่ึงตามมุมมองของพุทธ
ปรัชญาไม่สนับสนุนหลักการน้ีเพียงอย่างเดียว เพราะว่า มุ่ง เน้นทางสายกลางที่ให้ความส าคัญต่อ



429วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

การดับทุกข์ และความทุกข์ที่เสนอในเรื่องของ อริยสัจ 4 เพราะว่า สนับสนุนให้มนุษย์รู้เท่าทันใน
ความทุกข์ และความสุขที่มาจากรู้แจ้งในกองทุกข์ทั้งปวงของมนุษย์ รวมถึงประเด็นนักปรัชญาได้
โต้แย้งการใช้เกณฑ์ความสุขและความทุกข์เป็นอ านาจให้เกิดการกระท าดังกล่าวมา จึงเป็นเหตุผล
การท าวิจัยในครั้งนี ้
 

2.  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 2.1  เพ่ือศึกษาแนวคิดความสุข และความทุกข์ในทัศนะของ เจรามี เบนธัม 
 2.2  เพ่ือศึกษาแนวคิดความสุข และความทุกข์ในทัศนะของ พุทธปรัชญาเถรวาท  
 2.3  เพ่ือวิเคราะห์เชิงวิพากษ์แนวคิดความสุข และความทุกข์ในฐานะรากฐานของระบบ 
จริยศาสตร์ของเจรามี เบนธัมในทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท 
 

3.  ขอบเขตของการวิจัย 
 3.1  ด้านเนื้อหา   
 ศึกษาประเด็นปัญหา สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์แสวงหา (summum bonum) เพ่ือมุ่งเน้นสู่ข้อ
สรุปว่า ความสุขและความทุกข์ใช้เป็นหลักการในการด าเนินชีวิตของมนุษย์ โดยจะศึกษาเนื้อหา
ความหมายในความสุขและความทุกข์ของมนุษย์ มีลักษณะเป็นอย่างไรในแนวคิดของ เจรามี เบนธัม 
โดยจะท าการศึกษาโต้แย้งในประเด็น ปัญหาการแสวงหาความสุขจากความพึงพอใจ เป็นสิ่งที่ดีที่สุด
เพ่ือการหลีกเลี่ยงความทุกข์เป็นเป้าหมายสูงสุด และศึกษาแนวคิดนักปรัชญาที่สนับสนุนและโต้แย้ง
ในปรัชญาทางตะวันตก และพุทธปรัชญาเถรวาท รวมถึงการวิพากษ์ความสุข และความทุกข์ใน
ฐานะรากฐานทางจริยศาสตร์  
 3.2  ด้านเอกสาร   
 ผู้วิจัยมุ่งเน้นศึกษางานเขียนทางปรัชญาของเจรามี เบนธัม ในหนังสือเรื่อง Introduction 
to the Principle of Moral and Legislation รวมถึงศึกษาเนื้อหาข้อมูลในพระไตรปิฎกของมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย งานเขียนที่เก่ียวข้องในพุทธปรัชญาเถรวาท และงานเขียนของนักปรัชญา 
 

4.  วิธีด าเนินการวิจัย 
 การวิจัยคร้ังน้ีเป็นการวิจัยเชิงเอกสาร ใช้วิธีการศึกษาจากเอกสาร โดยมีข้ันตอนการ
ด าเนินงานดังนี้ 
 1)  ขั้นศึกษาข้อมูลจากเอกสาร (Documentary Research) 
 เป็นการศึกษาแนวความคิดทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการศึกษา วิธีการศึกษา รวมทั้งข้อมูล
ส าคัญที่เก่ียวข้องกับการศึกษาครั้งนี้ โดยแบ่งแหล่งข้อมูลดังนี้ 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560430

 1.1  แหล่งปฐมภูมิ (Primary Sources)  : ศึกษาในพระไตรปิฎกของมหาจุฬาลงกรณ์
ราชวิทยาลัย และงานเขียนทางปรัชญาของ เจรามี เบนธัม ในหนังสือเรื่อง  An Introduction to 
the Principles of Morals and Legislation  
 1.2  แหล่งทุติยภูมิ (Secondary Sources) :  รวบรวมข้อมูลหนังสือ และงานวิจัยต ารา
วิชาการที่เกี่ยวข้องซึ่งเป็นผลงานที่ท่านผู้รู้ทางปรัชญาได้ศึกษา ค้นคว้า วิเคราะห์มาแล้ว อันเป็นที่
ยอมรับกันในวงการนักวิชาการ 
 2)  ขั้นน ามาวิพากษ ์
 โดยการน าข้อมูลที่ได้ศึกษาค้นคว้าข้อมูลจากเอกสารตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย เสร็จ
แล้วน ามาวิเคราะห์เชิงวิพากษ์ตามหลักวิธีทางปรัชญา วิเคราะห์ออกมาเป็นความรู้ พร้อมเสนอ
ความเห็น โต้แย้ง วิพากษ์ วิจารณ์ และสรุปประเด็นปัญหา  
 

5.  ผลการวิจัย 
 1.  แนวคิดความสุข และความทุกข์ในทัศนะของ เจรามี เบนธัม 
 การพิจารณาความสุขและความทุกข์เป็นปัญหาที่เกิดขึ้นในมนุษย์ และการอยู่ร่วมกันของ
มนุษย์ โดยศึกษาประเด็นความหมายของปัญหาที่เกี่ยวข้อง เพ่ือเข้าใจการด าเนินชีวิตที่ดี ดังนี้ 
 (ก)  ความสุขเป็นเป้าหมายสูงสุดที่มีอ านาจบงการอยู่ตลอดเวลา 
 แนวคิดของ เจรามี เบนธัม เชื่อว่า ธรรมชาติได้จัดให้มนุษย์อยู่ภายใต้บงการของนายที่มี
อ านาจเต็มสองคน คือ ความทุกข์และความสุขสบาย เพ่ือสิ่งทั้งสองนี้เท่านั้นที่เราจะกล่าวได้ว่าอะไร
ที่เราควรท าและอะไรที่เราจะท า มันควบคุมสิ่งที่เราท าทั้งหมด สิ่งที่เราคิดทั้งหมด ความพยายามที่
จะหลุดพ้นจากอ านาจของมันกลับแสดงให้เห็นและยืนยันความเป็นอยู่ของมัน โดยค าพูดของมนุษย์
อาจแสร้งท าเป็นหนีจากอ านาจของมัน แต่โดยความเป็นจริงเขาอยู่ใต้อ านาจของมันตลอดเวลา เพ่ือ
พิจารณาความหมายให้สอดคล้องกับเป้าหมายสูงสุดที่มนุษย์ต้องการแสวงหาคือ 
 ความหมายของความสุขในทัศนะสุขนิยมที่มองความสุขเป็น 3 ลักษณะคือ 1. ความรู้สึก
พึงพอใจ 2. ความดี และ 3. ความเสมอภาค โดยพิจารณาถึง พ้ืนฐานแนวคิดความต้องการความสุข
ที่เป็นความเสมอภาคในฐานะรากฐานของทุกการกระท า ไม่มุ่งเน้นความสุขเฉพาะตนเองโดยไม่
ค านึงถึงความสุขของผู้อ่ืน เพ่ือให้เข้าใจในบริบทที่ส าคัญของความสุข และความชัดเจน เหตุผล
สอดคล้องในการกระท าของตนเอง และในส่วนที่เกี่ยวกับผู้อ่ืน ความหมายประการที่สองของ
ความสุขในทัศนะผลลัพธ์นิยมมี 2 ลักษณะคือ 1. เป็นผลจากความปรารถนา 2. เป็นประโยชน์ของ
คนกลุ่มมาก โดยพิจารณาถึงความเป็นประโยชน์ทั้งตนเองและค านึงถึงผู้อ่ืนนั้น มีความเป็นสากลที่
มนุษย์สามารถรับรู้ และเรียนรู้ที่จะปฏิเสธผลลัพธ์ที่เกี่ยวข้องกับความทุกข์ที่เป็นพ้ืนฐานทางแนวคิด  
 ความหมายของความทุกข์ในแบบสุขนิยมแบ่งเป็น 3 ลักษณะคือ 1. ความรู้สึกนึกคิด 2. 

ความชั่ว และ 3. ความมีอ านาจบงการ โดยพิจารณาถึง ความเท่าเทียมกันของความสุขและความ
ทุกข์ ความรู้สึกนึกคิดเกี่ยวกับปริมาณเป็นความชั่วในตัวของมันเอง มีอ านาจบงการกับสถานการณ์
ต่างๆ สร้างความต้ืนเต้น ความเจ็บปวดทรมาน ความหมายประการที่สองของความทุกข์ในทัศนะ



431วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

ผลลัพธ์นิยมหรือประโยชน์นิยมแบ่งเป็น 2 ลักษณะคือ 1. ผลลัพธ์ความทุกข์และความสุข 2. แนวคิด
ประโยชน์กับความสัมพันธ์เพ่ือป้องกันความสุขและความทุกข์  โดยพิจารณาถึง การเข้าใจถึงผล
สะท้อนของความทุกข์ทางธรรมชาติของตนเอง ตามสาเหตุที่ประเมินได้ถึงผลลัพธ์ของความทุกข์ 
 (ข)  ความสุขคือความพึงพอใจเป็นสิ่งเดียวที่ปรารถนาเป็นความดี 
 เกณฑ์การตัดสินแบบสุขนิยมแบ่งเป็น 3 ลักษณะคือ 1. สภาพแวดล้อม  2. แรงจูงใจ 3. 
สถานะทางสังคม โดยพิจารณาถึง ความทุกข์เป็นความชั่ว ไม่มีประโยชน์ต่อการด ารงชีวิตจาก
ประสบการณ์หรือประสาทสัมผัส เป็นการสร้างข้อตกลงให้เป็นพ้ืนฐานของมนุษย์ เพ่ือลดการ
เบียดเบียนให้กับผู้อ่ืน และการสร้างระดับคุณลักษณะของการหลีกเลี่ยงความทุกข์ เพ่ือใช้พิจารณา
เป็นเกณฑ์ตัดสินในการกระท าของตนเอง และในส่วนที่จะต้องเข้าไปเกี่ยวข้องกับผู้อ่ืนต่อไป   
 เกณฑ์การตัดสินแบบประโยชน์นิยมแบ่งเป็น 3 ลักษณะคือ 1. ความคุ้มครอง 2. อ านาจ
ในการลงโทษ 3. ความมีส่วนร่วม โดยพิจารณาถึง สิ่งที่ไม่สมควรกระท าไปในทางสร้างความทุกข์ซึ่ง
เรียกว่า เป็นความชั่วร้าย มากกว่าที่จะโน้มเอียงไปในทางสร้างความสุขซึ่งเรียกว่า เป็นความดี ซึ่ง
น าไปสู่วิธีก่อนที่จะประเมินตัดสินในทุกๆ ด้านของศีลธรรม หรือในประเด็นการออกกฎหมาย หรือ
การควบคุมกระบวนการทางยุติธรรม ความสุขจึงต้องหลีกเลี่ยงความทุกข์โดยให้ถือว่าเป็นข้อยุติใน
การโต้แย้ง ซึ่งความทุกข์เป็นสิ่งจ าเป็นในการอธิบายในทุกการกระท าของมนุษย์ถึงคุณค่านี้  
 ความสุขคือความพึงพอใจเป็นสิ่งเดียวที่ปรารถนาเป็นความดีจึงเป็นเกณฑ์การตัดสินแบ่ง
ออกได้เป็น 2 แบบคือ 1. แบบสุขนิยม 2. แบบประโยชน์นิยม โดยพิจารณาถึง ความสุขเป็นสิ่งบง
การให้มนุษย์เกิดการกระท า และตัดสินใจได้ในสิ่งที่ควร หรือไม่ควร ความสุขเป็นความพึงพอใจของ
มนุษย์ ความดี ความชั่ว ความถูก และความผิด ตัดสินที่ความพอใจและความไม่พึงพอใจที่พบเห็น
โดยทั่วไปได้ ฉะนั้น ความสุขจึงเป็นความพึงพอใจที่เป็นความดีของตนเอง และกระท าต่อผู้อ่ืน เพ่ือ
จดจ าถึงผลลัพธ์น ามาใช้ในทางทีเ่ป็นความดี และควบคุมการกระท าของมนุษย์ได้เช่นกัน 
 (ค)  ความสุขทางร่างกาย และทางจิตใจของตนเอง และค านึงถึงผู้อ่ืน 
 มนุษย์ควรท าอย่างไรเม่ืออยู่ภายใต้บงการของความสุขและความทุกข์ แบ่งเป็น 3 
ลักษณะคือ 1. มาตรฐานการกระท าสิ่งที่ถูก และสิ่งที่ผิด 2. การกระท าเพ่ือตนเอง และค านึงถึงผู้อ่ืน 
3. ความพึงพอใจ และความไม่พึงพอใจ โดยพิจารณาถึง มนุษย์ต้องป้องกันตนเองในทางที่ดี และ
ในทางที่ชั่วร้าย ความเข้าใจในอ านาจบงการของความสุข และการมุ่งเน้นหลีกเลี่ยงความทุกข์  โดย
ถือว่าเป็นจุดที่สิ้นสุด รวมถึงการป้องกันความรุนแรงที่น าไปสู่ข้อตกลงถึงการลงโทษ โดยเป็นการ
เกิดข้ึนของทุกอ านาจ และความพึงพอใจที่สนับสนุนให้เกิดประโยชน์ของตนเอง และผู้อ่ืน 
 การสนับสนุนความสุขและความทุกข์เป็นพ้ืนฐานทางศีลธรรม แบ่งเป็น 2 ลักษณะคือ 1. 
สนับสนุนสิ่งที่ดีที่สุดของสังคม 2. ความเสมอภาคกับผลลัพธ์ที่เป็นสากล โดยพิจารณาถึง ความ
เปลี่ยนแปลงจากการรับรู้ถึงความสุขและความทุกข์มาสู่หลักการสนับสนุนให้เกิดผลบังคับพ้ืนฐาน
ทางศีลธรรม การให้เหตุผลที่ดีที่สุดเพื่อประโยชน์ความเที่ยงธรรมในปัจเจกบุคคล และป้องกันความ
เจ็บปวดให้น้อยที่สุด เป็นสิ่งก าหนดในทุกการกระท าของจ านวนสมาชิกในสังคม   



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560432

 ความสุขทางร่างกาย และทางจิตใจของตนเอง และค านึงถึงผู้อ่ืนจึงเป็นปัญหาให้เกิดการ
โต้แย้งความสุขและความทุกข์เป็นพ้ืนฐานทางศีลธรรม แบ่งเป็น 5 ประเด็นคือ 1. ความสุขที่แท้จริง 
2. ความสุขและความทุกข์คือ ความกลัวตาย 3. ความสุข และความทุกข์กับสิ่งที่ดีที่สุดของมนุษย์ 4. 
ความแตกต่างทางประสาทสัมผัสที่ไม่เท่ากันกับความรู้สึกที่เหมือนกัน 5. ความปรารถนาที่ไม่มี
ขีดจ ากัด โดยพิจารณาถึง เราอยากมีวิถีชีวิตที่ดีขึ้น เราต้องการความสุขมากกว่าที่ต้องทนอยู่กับ
ความทุกข์ ความมุ่งมั่นที่จะสู่เป้าหมายจึงเป็นสิ่งคาดหมายถึงความสุข หรือพบกับสิ่งที่ดีกว่า และ
ห่างไกลจากสิ่งที่ท าให้เกิดความทุกข์ ฉะนั้น มนุษย์จึงมักไม่ปฏิเสธให้มีชีวิตที่ดีขึ้น เพ่ือจะรับรู้สิ่ง
ใหม่ๆ หรือประสบการณ์ในด้านการศึกษา ให้มีทักษะการรับรู้เป็นแรงจูงใจแสวงหาความดีให้ตนเอง   
 2.  แนวคิดความสุขและความทุกข์ในทัศนะของพุทธปรัชญา 
 การพิจารณาความสุขและความทุกข์เป็นปัญหาที่เกิดขึ้นในมนุษย์ และการอยู่ร่วมกันของ
มนุษย์ โดยศึกษาประเด็นความหมายของปัญหาที่เกี่ยวข้อง เพ่ือเข้าใจการด าเนินชีวิตที่มีศีลธรรม 
ดังนี ้
 (ก)  ความสุขและความทุกข์คืออะไร 
 ความหมายของความสุขหมายถึง สุขเวทนาเป็นกระบวนการจากส่วนประกอบด้วย
สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์ และวิญญาณขันธ์ หรือเป็นความสุขทางกายที่รับรู้ได้จากประสาทสัมผัส 
และความสุขทางใจ ผ่านขั้นตอนการก าหนดรู้หรือจ าได้หมายรู้ในสัญญาขันธ์ และเข้าสู่เครื่องปรุง
แต่งหรือเจตจ านงในสังขารขันธ์เป็นความสุขที่เกิดขึ้นกับร่างกายและทางจิตใจ เป็นการเกิดขึ้นของ
สุขเวทนา การพิจารณาความหมายของความทุกข์หมายถึง ทุกขเวทนาเป็นเหตุปัจจัยให้เกิด
ความรู้สึกทุกข์ในขันธ์ห้า ความรู้สึกบีบคั้นทางร่างกาย และสภาพทางจิตใจ เป็นเครื่องเศร้าหมองใน
ธรรมชาติของมนุษย์ เป็นปัจจัยที่ส่งผลสืบเนื่องถึงการกระท าของมนุษย์ บีบคั้นให้คงอยู่ในสภาพเดิม
ไม่ได้ ท าให้เกิดความไม่สบายใจวิตกกังวลคือ ทุกขเวทนา 
 ความทุกข์ตามกฎไตรลักษณ์ในฐานะปรวิสัย แบ่งเป็น 3 ลักษณะคือ 1. ความเป็นอนิจจัง 
2. ความเป็นทุกขตา 3. ความเป็นอนัตตา โดยพิจารณาถึง การตรวจสอบถึงความไม่เที่ยงแท้เป็น
ความทุกข์ เป็นการรู้แจ้งถึงระยะของการเกิดขึ้น การตั้งอยู่ และการดับไป ซึ่งได้จากสภาวะของทุก
สรรพสิ่งที่ไม่ใช่ตัวตนที่แท้จริง และตัวตนที่แท้นั้นก็ไม่ใช่ของเรา เพราะมีความเสื่อมอยู่ตลอดเวลา 
ความสุขจึงเกิดขึ้นได้ด้วยการไม่เข้าไปยึดมั่นถือมั่น ปราศจากความวิตกกังวล เพราะเข้าใจเงื่อนไข
ของธรรมชาติตามสถานการณ์ที่เป็นจริง ฉะนั้น ความทุกข์ตามกฎไตรลักษณ์ในฐานะ ปรวิสัยจึงเป็น
การก็สิ่งใดไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความแปรผันเป็นธรรมดา ควรหรือที่จะพิจารณาเห็นสิ่งนั้นว่า นั่นของ
เรา เราเป็นนั้น นั่นเป็นอัตตาของเรา 
 ความสุขและความทุกข์ตามหลักอริยสัจ 4 ในฐานะอัตวิสัย แบ่งเป็น ทุกข์ สมุทัย นิโรธ 
มรรค โดยพิจารณาถึง นิโรธเป็นความทุกข์ที่เป็นปัญหาของตนเองแบ่งเป็น 11 ประเภทคือ ความ
ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส การประสบกับอารมณ์อันไม่เป็นที่รัก การพลัด
พรากจากอารมณ์อันเป็นที่รัก และการไม่ได้สิ่งที่ต้องการเป็นทุกข์ ทัศนะการมองเรื่องราวต่างๆ ที่
เป็นปัญหาเกิดข้ึนในการมีชีวิตของตนเอง และความเข้าใจในชีวิตของสรรพสิ่ง เพ่ือน าไปสู่การปฏิบัติ



433วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

แก้ปัญหาของตนเอง ฉะนั้น ความสุขและความทุกข์ตามหลักอริยสัจ 4 ในฐานะอัตวิสัย จึงเป็นกรอบ
ลักษณะของความเป็นจริงในฐานะอัตวิสัยของความถือตัวว่า เป็นนั่น เป็นนี่ของตนเอง และแนวทาง
การแก้ไขปัญหาการลดละความยึดถือน าไปสู่ความสุขในอัตวิสัยของสภาวะนิพพาน 
 (ข)  ความสุขและความทุกข์ในฐานะท่ีเป็นรากฐานทางจริยศาสตร์ได้อย่างไร 
 แนวคิดความสุขได้น ามาใช้เป็นรากฐานทางศีลธรรมแบ่งเป็น 3 ลักษณะคือ 1. อโลภะ 2. 
อโทสะ 3. อโมหะ ซึ่งพิจารณาถึง การกระท าที่เป็นกุศลใช้เป็นเส้นทางแห่งคุณค่าความดีของชีวิต 
เป็นเส้นทางแห่งการแสวงหาความหมายที่จะพบกับความสุขสงบที่ละเอียดประณีตได้ยิ่ งๆ ขึ้นไปจน
เป็นผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบานหลุดพ้นจากความทุกข์ แม้เมื่อมนุษย์ได้พบกับความสุขก็ไม่ได้ยึดติด ด้วย
มนุษย์มีขันธ์ห้าที่ต้องแตกสลายอันเป็นโลกปกติธรรมดาของมนุษย์ ฉะนั้น ความสุขจึงเป็น
ความหมายตามธรรมชาติที่จะยึดถือการพัฒนาทั้งทางร่างกาย และจิตใจที่เข้ามามีบทบาทในฐานะที่
เป็นรากฐานทางศีลธรรมได้ ที่ก าหนดบทบาทชี้น าการด าเนินชีวิตของตนเอง และผู้อ่ืนในทางสังคม 
 แนวคิดความทุกข์ในชีวิตของมนุษย์แบ่งเป็นการกระท าที่ไม่ดี มีเจตนาอกุศลกรรม 3 
ลักษณะคือ 1. โลภะ 2. โทสะ 3. โมหะ โดยพิจารณาถึง ประเด็นที่น ามาใช้เป็นรากฐานทางศีลธรรม
ในพุทธศาสนา ซึ่งเป็นผลท าให้พบปัญหาได้จากการกระท าของมนุษย์ในทางที่เกี่ยวข้องกับตนเอง
และผู้อ่ืน ด้วยมูลเหตุของการเกิดขึ้นของโลภะ โทสะ และโมหะมีการปรากฏขึ้นอย่างต่อเนื่องที่
สามารถจะตรวจสอบถึงความถูกต้องของมูลเหตุได้ ฉะนั้น แนวคิดความทุกข์ในฐานะรากฐานทาง
ศีลธรรมจึงเป็นโลภะ โทสะ และโมหะที่น ามาเป็นพ้ืนฐานข้อมูลที่จะสะท้อนปัญหาที่เกิดขึ้นในทาง
ศีลธรรม และเป็นแรงผลักดันให้เกิดการคิดพิจารณาในการปรับตัวเรียนรู้ในสิ่งที่มุ่งจะแสวงหา และ
สิ่งใดที่สมควรจะกระท าหรือหลีกเลี่ยงให้หลุดพ้นจากความทุกข์ที่แท้จริงได้ 
 ความสุขและความทุกข์จึงเป็นรากฐานศีลธรรมโดยอาศัยรูปแบบของสังสารวัฎแบ่งเป็น 3 
แบบคือ 1. กิเลส 2. กุศลกรรม 3. วิบากแห่งกุศลกรรม โดยพุทธปรัชญาพิจารณาถึง ผลแห่งความ
ประพฤติสม่ าเสมอทางกาย ทางวาจา ทางจิตใจน าไปสู่ชีวิตที่ดีในปัจจุบัน และขอบเขตการเวียนว่าย
ตายเกิดของชีวิตหลังจากเสียชีวิตไปแล้ว ซึ่งเป็นวิถีการด าเนินชีวิตที่จะน าไปสู่เส้นทางแห่งสุคติและ
โลกของสวรรค์ เปรียบเหมือนบุคคลหงายของที่คว่ า เปิดของที่ปิดเพราะบุคคลนั้นเป็นผู้ยินดี หรือ
สนับสนุนในการประพฤติธรรมของตนเอง และบุคคลอ่ืนอย่างสม่ าเสมอ  
 (ค)  ความสุขและความทุกข์กับความดี และความชั่วของมนุษย์ในทางสังคม 
 อกุศลกรรมแบ่งเป็น 3 ลักษณะคือ 1. อกุศลกรรมทางกาย 2. อกุศลกรรมทางวาจา 3. 
อกุศลกรรมทางใจ โดยพระพุทธเจ้าพิจารณาถึง เจตนาที่มุ่งเน้นให้เกิดอกุศลกรรม เป็นจงใจ เป็น
ความตั้งใจที่จะกระท าความชั่วในทางกาย ทางวาจา และทางใจ ให้ผู้ อ่ื นดับความทุกข์ ความ
เดือดร้อน ฉะนั้น อกุศลกรรมจึงเป็นต้นเหตุให้เกิดมูลเหตุแห่งความทุกข์ทรมาน มูลแห่งการไปเกิด
ในทุคติภูมิในนรก เปรต สัตว์นรก หรือทุคติภูมอย่างใดอย่างหนึ่ง และควรพัฒนาสติปัญญาเพ่ือรู้ถึง
มูลเหตุ และก าจัดด้วยการไม่ปฏิบัติตามแนวทางแห่งอกุศลกรรมทั้งหลาย 
 วิบากกรรมในทุคติภูมิแบ่งเป็น 3 ลักษณะคือ 1. วิบากกรรมในทุคติภูมิของเปรต 2. 
วิบากกรรมในทุคติภูมิของสัตว์เดรัจฉาน 3. วิบากกรรมในทุคติภูมิของสัตว์นรก โดยพิจารณาถึง 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560434

ความเชื่อในชีวิตหลังความตายของมนุษย์ และการได้รับผลของกรรมชั่วที่ยังคงด าเนินติดตัวไป เพ่ือ
ลงโทษตามท่ีบุคคลได้กระท าความชั่วทั้งทางกาย ทางวาจา ทางจิตใจ โดยให้ตระหนักถึงการกระท า
เมื่อยังด ารงชีวิตอยู่ ด้วยถ้าท าความชั่วจะได้รับการลงโทษให้ต้องทนทุกข์ทรมานจนกว่าจะชดใช้
กรรมชั่วจนหมดไป ฉะนั้น วิบากกรรมในทุคติภูมิจึงเป็นสถานที่ให้มนุษย์ที่ได้ตายไปแล้ว และกระท า
ความชั่วให้ได้รับการลงโทษตามท่ีตนเองได้กระท าลงไป 
 สุคติภูมิ และทุคติภูมิก าหนดโทษเป็นผลที่ตามมากับมนุษย์แบ่งเป็น 2 ลักษณะคือ 1. 
โทษที่ให้ผลในภพนี้ 2. โทษที่ให้ผลในภพหน้า โดยพิจารณาถึง เหตุผลที่ควรจะละทิ้งทุกอย่างของ
การกระท าให้เกิดโทษในสภาพที่เลวร้าย ไม่ว่ารูปแบบใดย่อมต้องได้รับผลอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ แสดง
ให้เห็นถึงการได้รับผลเป็นความทุกข์ทรมานมากเกินพอ และความยิ่งใหญ่ของผลที่ติดตามจาก
เจตนาในการกระท า ฉะนั้น ความดีและความชั่วของมนุษย์ในทางสังคมจึงเป็นการด ารงชีวิตอยู่ด้วย
เจตนาที่จะเลือกการอยู่เพ่ือสร้างกุศลกรรมอันน าไปสู่ เป้าหมายสุคติ และหลีกเลี่ยงการกระท าไปสู่
เป้าหมายทุคติ 
 3.  วิเคราะห์เชิงวิพากษ์แนวคิดความสุขและความทุกข์ ในฐานะรากฐานของระบบจ
ริยศาสตร์ของเจรามี เบนธัม ตามทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท 
 การวิเคราะห์เชิงวิพากษ์ความสุขและความทุกข์เป็นปัญหาที่เกิดขึ้นในมนุษย์ และการอยู่
ร่วมกันของมนุษย์ โดยศึกษาประเด็นความหมายของปัญหาที่เก่ียวข้อง เพ่ือเข้าใจการด าเนินชีวิตที่ดี 
และชีวิตที่มีศีลธรรม ดังนี้ 
 (ก)  ชีวิตที่ดีในทัศนะของเจรามี เบนธัม 
 ความหมายของชีวิตที่ดี พิจารณาได้ใน 3 ลักษณะคือ 1. ความสุขทางร่างกาย 2. ความดี 
และ 3. ผลลัพธ์ที่สร้างประโยชน์ของตนเอง และผู้อ่ืน เพราะว่า การแสวงหาสิ่งที่ปรารถนาเป็น
ความสุขสูงสุดของตนเอง และเก่ียวข้องในสิ่งที่เป็นผลประโยชน์ของคนกลุ่มมาก ความสุขสูงสุดจาก
ความรู้สึกถึงความร่ืนรมย์ เป็นความดีที่ยอมรับของบุคคลจ านวนมาก และเป็นการเร่ิมต้นพ้ืนฐาน
ของบุคคล เพ่ือยอมรับความเท่าเทียมในการแสวงหาความสุขในลักษณะที่แตกต่างกันได้ของปัจเจก
บุคคล ฉะนั้น ความหมายของชีวิตที่ดีจึงเป็นความเท่าเทียมกันในการแสวงหาความสุขที่สัมผัสได้ถึง
ความรื่นรมย์ในการด าเนินชีวิต ยอมรับความดีของปัจเจกบุคคลที่น าไปสู่ผลลัพธ์ประโยชน์สุข เพ่ือ
ต้องการยกระดับแผ่ขยายจ านวนความสุขของมนุษย์ให้ได้มากที่สุด 
 เกณฑ์ตัดสินชีวิตที่ดี โดยพิจารณาได้ใน 3 ลักษณะคือ 1. ความพึงพอใจ 2. การกระท า
ความดี และ 3. ประโยชน์ของปัจเจกบุคคลกับกลุ่มสมาชิกทางสังคม เพราะว่า การพิจารณาผลลัพธ์
ในความสุขที่ดีท่ีสุดของตนเอง จะปราศจากความเชื่อมโยงกับสาธารณะประโยชน์ของบุคคลจ านวน
มากไม่ได้ โดยการกระท าของตนเองจะเป็นเหตุผลส่งเสริมให้เกิดความสุขที่ดีที่สุดกับบุคคลอ่ืน 
ความสุขจึงเป็นความดี เป็นเครื่องมือไปสู่ความพึงพอใจ และการกระท าใดที่ท าให้ความสุขลด
น้อยลงไปอาจกลายเป็นการสร้างความทุกข์ หรือเป็นความชั่ว ดังนั้น เกณฑ์การตัดสินชีวิตที่ดีจึงเป็น
การปกป้องความสุขของตนเอง และของบุคคลอื่นในฐานะที่เป็นสมาชิกรวมกันของสังคม 



435วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

 ความสุขและความทุกข์เป็นเกณฑ์ตัดสินที่ดี โดยพิจารณาใน 3 ลักษณะคือ 1. อ านาจบง
การสูงสุด 2. มาตรฐานความถูกและความผิด 3. ปัจเจกบุคคลและผู้อ่ืนในทางสังคม เพราะว่า การ
มุ่งเน้นเชิงปฏิบัติแบบยึดกฎธรรมชาติ และผลลัพธ์ในทุกเป้าหมายคือ ความสุขและหลีกเลี่ยงความ
ทุกข์เป็นเกณฑ์การตัดสินชีวิตที่ดี เป็นข้อตกลงของส่วนบุคคล หรือในการร่วมกันบรรลุเป้าหมายใน
ฐานะที่เป็นเครื่องมือของการแสดงออกของภาพรวมชีวิตที่ดีคือ ชีวิตที่มีความสุข และชีวิตที่ไม่ดีคือ 
ชีวิตที่ต้องประสบกับความทุกข์ ซึ่งความสุขเป็นสิ่งที่ต้องให้ความสนับสนุน และความทุกข์เป็นสิ่งที่
ต้องหลีกเลี่ยง หรือหาทางป้องกันของทุกบุคคล  ฉะนั้น เกณฑ์ตัดสินชีวิตที่ดีจึงเป็นบ่อเกิดของ
อ านาจบงการจากกฎธรรมชาติความสุข และความทุกข์ที่น ามาใช้เป็นกฎเกณฑ์เพ่ือปกครอง 
ข้อบังคับกับสิ่งที่ผิดศีลธรรม และควบคุมความไร้ระเบียบแบบแผนได้ 
 (ข)  ชีวิตที่มีศีลธรรมในพุทธปรัชญา 
 ความหมายของชีวิตที่มีศีลธรรม พิจารณาได้ 3 ลักษณะคือ ประการแรก 1. การหลุดพ้น
จากความทุกข์ 2. การก าจัดความถือตัว 3. ผลลัพธ์ของตนเองและผู้อ่ืน เพราะว่า จุดมุ่งหมาย
ปลายทางของชีวิตที่มีศีลธรรมคือ การหลุดพ้นจากความทุกข์ ด้วยการละความยึดมั่นกับสิ่งสัมผัส
ความสุขทางร่างกาย ให้ความส าคัญต่อการพัฒนาความสุขสงบทางใจของตนเอง และความเข้าใจใน
ความทุกข์ที่เกิดขึ้นตามกฎธรรมชาติของผู้อ่ืน ฉะนั้น ความหมายของชีวิตที่มีศีลธรรมจึงเป็นความ
เข้าใจสิ่งที่เป็นจริงตามธรรมชาติ เพ่ือก าหนดหนทางที่น าไปสู่เป้าหมายทั้งที่เป็นความสุขสงบทาง
จิตใจ และน าไปสู่การหลุดพ้นจากกองทุกข์ทั้งปวง 
 เกณฑ์การตัดสินชีวิตที่มีศีลธรรม เป็นการตัดสินความดี ความชั่วในการด าเนินชีวิตของ
บุคคล และในส่วนที่เกี่ยวข้องกับผู้อ่ืน โดยพิจารณาใน 3 ลักษณะคือ 1. กิเลส 2. กรรม 3. วิบาก 
เพราะว่า บุคคลอาจมีความแตกต่างกันตามบทบาทด้วยการตัดสินใจที่จะเลือกหนทางที่ดีที่สุดให้กับ
ตนเอง และเป็นแรงจูงใจที่จะสร้างเจตนา ความแตกต่างของการกระท า และผลลัพธ์ของการกระท า
เป็นองค์ประกอบที่ส าคัญ ฉะนั้น เกณฑ์การตัดสินชีวิตที่มีศีลธรรมจึงเป็นการประพฤติปฏิบัติตาม 
ทั้งทางจิตใจ ทางร่างกาย และค านึงถึงผลลัพธ์มาเป็นแนวทางในการเลือกกระท าความดี หรือความ
ชั่ว ก็จะเป็นเกณฑ์การตัดสินบุคคลเพื่อการด าเนินชีวิตที่มีศีลธรรมได้ 
 ความสุขและความทุกข์เป็นเกณฑ์ตัดสินชีวิตที่มีศีลธรรม เป็นการระบุเป้าหมายของความ
เป็นแก่นสารของความสุข และความทุกข์ โดยพิจารณาในฐานะเป้าหมาย 2 ลักษณะคือ 1. สุขคติ 2. 
ทุคติ โดยแสดงความแตกต่างของผลที่ได้รับสุขเวทนาจากการด าเนินชีวิตที่มีศีลธรรม และผลที่ได้รับ
ทุกขเวทนาจากการด าเนินชีวิตที่ไม่ค านึงศีลธรรม ซึ่งเป้าหมายของสุคติและทุคติให้ผลเป็นข้อผูกพัน
ที่เกิดขึ้นในโลกปัจจุบัน และชีวิตที่ยังรับผลไปถึงโลกหน้า ฉะนั้น ความสุขและความทุกข์จึงเป็นแก่น
สารของการกระท าที่ไปสู่ผลแห่งสุขคติ และการต่อต้าน หรือป้องกันผลแห่งทุคติ เป็นเกณฑ์การ
ตัดสินในฐานะเป้าหมายการด าเนินชีวิตที่มีศีลธรรม 
 (ค)  วิพากษ์ชีวิตที่ดีกับชีวิตที่มีศีลธรรม 
 ความหมายชีวิตที่ดีกับชีวิตที่มีศีลธรรม เป็นปัญหาเรื่องความพึงพอใจทางวัตถุร่างกาย
ของชีวิตที่ดี โดยพิจารณา 1. ประสบการณ์ที่ไม่อาจรักษาผลลัพธ์ความสุขทางร่างกายได้นานที่สุด 2. 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560436

ความไม่สามารถหลีกเลี่ยงอุปสรรค ซึ่งพบว่า ไม่สอดคล้องกับการรักษาความสุขได้จริง แต่เหมาะกับ
การพัฒนาความสุขโดยพ้ืนฐานเพ่ือการด ารงชีวิตโดยทั่วไปมากกว่า ซ่ึงในทางพุทธปรัชญาพิจารณา 
1. ความสุขในแง่การปฏิบัติของผู้อยู่ครองเรือน และ 2. การพัฒนาจิตใจเพ่ือละความยึดมั่นถือมั่น สู่
การหลุดพ้นจากความทุกข์คือ นิพพาน เป็นเป้าหมายของความสุขสงบได้ละเอียดลึกซึ้งตามแนวทาง
ปฏิบัติที่ทั้งได้ทั้งร่างกาย และจิตใจ ฉะนั้น ถ้าหากเราเลือกแนวทางของชีวิตที่ดี จะพบว่า ความพึง
พอใจจะเป็นเพียงการตอบสนองตามความต้องการทางร่างกายที่เกิดปรากฏขึ้นแห่งความทุกข์ 
อาจจะไม่ยั่งยืนที่น าไปสู่ความรื่นรมย์ และอาจไม่สามารถแก้ไขปัญหาให้เกิดการกระท าที่หลีกเลี่ยง 
หรือหลุดพ้นจากความทุกข์ด้วยความยึดมั่นถือมั่นกับความสุขทางวัตถุร่างกายด้วยความเข้าใจได้
อย่างแท้จริง 
 (ง)  วิพากษ์ความสุขและความทุกข์ตามทัศนะของผู้วิจัย 
 การพิจารณาความสุขและความทุกข์น ามาสู่การวิพากษ์ชีวิตที่ดีของเจรามี เบนธัม และ
ชีวิตที่มีศีลธรรมของพุทธปรัชญาเถรวาท ในประเด็นการใช้ความสุขและความทุกข์เป็นหลักการใน
การด าเนินชีวิตของแนวคิดทั้งสองนั้นเป็นอย่างไร ซึ่งเป็นการน าเอาความสุข และความทุกข์คือ 
อ านาจที่ใช้บงการสูงสุดในทุกการกระท าของมนุษย์ ได้แก่ อะไรที่เราควรจะท า และก าหนดว่า อะไร
คือสิ่งที่ดีที่สุดที่เราจะท า บนมาตรฐานของสิ่งที่ถูก และสิ่งที่ผิด ดังนี้ 
 (1)  อะไรคือ ความสุขของนางสาว ก. 
 การพิจารณาความสุขเป็นหลักการในการด าเนินชีวิต โดยมุ่งเน้นผลลัพธ์ที่เป้าหมายคือ 
ลักษณะที่แสดงความสามารถก าหนดถึงความเป็นอิสระของการเข้าถึงความสุข ความพึงพอใจ หรือ
ประโยชน์ หลังจากบรรลุเป้าหมายในการกระท าของตนเอง ซึ่งประเด็นปัญหาที่น่าสังเกตคือ 
ลักษณะถึงความเป็นอิสระก าหนดความพึงพอใจของตนเอง จะปฏิเสธความแตกต่างของความ
รับผิดชอบต่อความรู้สึกของผู้อื่น เช่น กรณีพิจารณาการตัดสินใจท าแท้งของนางสาว ก. โดยเธอวิตก
กังวลต่อความรู้สึกถึงความเป็นมนุษย์ของเด็กที่อยู่ในท้อง แต่รู้สึกถึงความไม่พร้อม เพราะเธอยังอยู่
ในสภาพที่ไม่ต้องการสูญเสียการศึกษาเล่าเรียนอยู่ และไม่ต้องการให้ครอบครัว หรือผู้อ่ืนรับรู้การ
ตั้งครรภ์ เมื่อพิจารณาสิ่งที่ดีท่ีสุดในสถานการณ์นี้ เธอควรจะกระท าอย่างไร 
 ความสุขของนางสาว ก. จึงเป็นการไม่ตัดสินใจท าแท้งด้วยสามารถก าหนดความสุขจาก
การกระท าของตนเอง และค านึงในส่วนที่เกี่ยวข้องกับความสุขของผู้อ่ืน โดยพิจารณาจาก 4 
ลักษณะคือ 1. ความสุขที่เป็นอิสระ 2. การค านึงถึงความพึงพอใจ 3. วิธีการได้มาของความสุขกับสิ่ง
ที่จะสูญเสียความสุข 4. พ้ืนฐานการตัดสินใจด้วยกุศลมูล เพราะว่า ความสุขเป็นทัศนคติที่ควร
ค านึงถึงการกระท าที่เป็นความดี ร่วมกับการบรรลุเป้าหมายความสุขของตนเอง และผู้อ่ืน ซึ่งไม่
อาจจะปฏิเสธเหตุผลเพื่อต่อต้านเป้าหมายคือ ความสุขที่เกิดขึ้นโดยธรรมชาติของเราได้อย่างแท้จริง 
โดยการบรรลุถึงความสุขใดๆ จะมีความรู้สึกเบาใจให้เข้าใจถึงการกระท าที่เป็นความดีร่วมอยู่ด้วย 
ฉะนั้น ความสุขของนางสาว ก. จึงเป็นการไม่ตัดสินใจท าแท้งที่สร้างความเบาใจในปัจจุบัน และไม่
ความรู้สึกทุกข์ที่เข้ามารบกวนจิตใจได้ในอนาคต เป็นวิธีการได้มาของความสุขที่ มีความเป็นอิสระ 



437วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

โดยค านึงถึงความรู้สึกที่พึงพอใจในการกระท าของตนเอง และป้องกันกับสิ่งที่จะท าให้เกิดความ
สูญเสียความสุขของลูกที่อาจจะเป็นเด็กหญิง หรือเด็กชาย หรือเด็กแฝดของนางสาว ก.  
 (2)  อะไรคือ ความทุกข์ของนางสาว ก.  
 แนวคิดความทุกข์น ามาใช้เป็นหลักการด าเนินชีวิตของตนเองคือ ลักษณะความทุกข์
เกิดข้ึนตามธรรมชาติโดยตัวของเรา และมีอ านาจบงการเป็นการกระท าของเรา ปัญหาคือ การหลุด
พ้นความทุกข์มีความบีบคั้นกับความต้องการในตัวของมันเองเป็นความกลัว และความต้องการทาง
เพศ เช่น กรณีพิจารณาการตัดสินใจท าแท้งของนางสาว ก. โดยเธอวิตกกังวลต่อความรู้สึกถึงความ
เป็นมนุษย์ของเด็กที่อยู่ในท้อง ซึ่งการการท าแท้งจะยอมรับได้ในกรณีที่เป็นความทุกข์จากการถูกข่ม
ขื่น หรือความไม่สมประกอบของเด็ก แต่กรณีของเธอเกิดจากการมีเพศสัมพันธ์ที่ไม่ได้ป้องกัน จึง
เป็นปัญหาการตั้งครรภ์ในสถานภาพของการศึกษาเล่าเรียนอยู่ และไม่ต้องการให้พ่อกับแม่ หรือ
ผู้อ่ืนรับรู้การต้ังครรภ์ของเธอ เมื่อพิจารณาความทุกข์ในสถานการณ์น้ี นางสาว ก. ควรจะกระท า
อย่างไร 
 ความทุกข์ของนางสาว ก. จึงเป็นการตัดสินใจท าแท้งที่สร้างความหวาดกลัวในความตาย
ของลูกตนเอง และเป็นสิ่งที่รบกวนจิตใจ โดยพิจารณาจาก 4 ลักษณะคือ 1. ระดับของความ
โศกเศร้า 2. ความหวาดกลัวในความตาย 3. ความไม่แน่นอนของผลลัพธ์จากการหลีกเลี่ยงความ
ทุกข์ 4. การกระท ามาจากเจตนาของตนเอง เพราะว่า ความทุกข์มีลักษณะบีบคั้นทนอยู่ได้ยากที่
เกิดข้ึนโดยธรรมชาติของเรา และเป็นสิ่งที่ไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้เพียงชั่วคราวที่มีความสอดคล้องใน
ลักษณะของการด าเนินชีวิตที่สัมผัสรับรู้ได้ ฉะนั้น ความทุกข์ของนางสาว ก. จึงเป็นการท าแท้งที่
รับรู้ได้จากเจตนาที่ต้องการฆ่า และการเกิดรับรู้เป็นของเฉพาะตน ท าให้จิตใจเกิดความเศร้าหมอง 
และไม่เป็นอิสระจากความคิดฟุ้งซ่านจากสิ่งที่เข้ามารบกวนจิตใจที่อาจค านึงถึงเด็กหญิง เด็กชายที่
เคยได้เข้ามาอาศัยการเกิดเป็นมนุษย์ในท้องของนางสาว ก.    
 

6.  อภิปรายผล 
 6.1  สรุป จากงานวิจัยความสุขและความทุกข์ในทัศนะของเบนธัมชี้ให้เห็นว่า ความสุข
เป็นความพึงพอใจในสิ่งที่ดีที่สุดของตนเอง และหลีกเลี่ยงความทุกข์ อาจที่เป็นเหตุให้มีความไม่
ชัดเจนของการกระท าความชั่ว หรือการกระท าความดี มุ่งเน้นป้องกันความกลัวตาย การขาดแคลน
สิ่งที่จ าเป็นในการด าเนินชีวิต ความไม่พึงพอใจในสิ่งที่ปรารถนา และความผิดหวัง แสดงถึงความดีที่
มุ่งเน้นทางวัตถุร่างกาย มุ่งเน้นตามอารมณ์ความพึงพอใจ แต่อาจพบปัญหาความสับสนการเลือก
ตัดสินใจ ในแง่ความชัดเจนของการกระท าที่ค านึงถึงความมีศีลธรรม ซ่ึงยังคงเป็นปัญหาส าคัญของ
บุคคล และในทางสังคม ฉะน้ัน ความสุขและความทุกข์ในทัศนะของเบนธัมจึงเป็นการกระท าที่
มุ่งเน้นผลลัพธ์คือ ความสุขที่สร้างความพึงพอใจมากที่สุด และหลีกเลี่ยงความทุกข์ในฐานะที่เป็น
เป้าหมาย โดยค านึงถึงประโยชน์ของตนเอง และในส่วนที่เข้าไปเกี่ยวข้องของบุคคลจ านวนมากที่สุด
ในทางสังคม 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560438

 6.2  สรุป จากงานวิจัยความสุขและความทุกข์ในทัศนะของพุทธปรัชญาชี้ให้เห็นว่า 
ความสุขเป็นสุขเวทนาในกระบวนการส่วนประกอบทางกายที่รับรู้ได้จากประสาทสัมผัสที่ได้จากการ
พัฒนาทางจิตใจ และความทุกข์เป็นทุกขเวทนาให้เกิดความรู้สึกทุกข์ในขันธ์ห้า ความรู้สึกบีบคั้นทาง
ร่างกาย และทางจิตใจเป็นเคร่ืองเศร้าหมองของมนุษย์ แสดงให้เห็นถึงลักษณะของความสุข และ
ความทุกข์เป็นสิ่งไม่เที่ยงแท้ที่เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป ที่ไม่ควรยึดมั่นถือมั่นน าไปสู่เจตนาในทุกการ
กระท าที่เป็นกุศลกรรม และอกุศลกรรม มุ่งเน้นเป้าหมายการหลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวง ฉะนั้น 
ความสุขและความทุกข์จึงเป็นเวทนาที่อยู่ในส่วนประกอบของร่างกาย โดยการรับรู้ทางประสาท
สัมผัสที่น าไปสู่การใช้สติปัญญาไตร่ตรองในทุกเจตนาของการกระท าในบุคคล และความเพียรปฏิบัติ
เพ่ือการหลุดพ้นจากความทุกข์ 
 6.3  ข้อการวิพากษ์ มุมมองของแนวคิดทั้งสองเป็นความแตกต่างกันในทางความหมาย 
และเกณฑ์ตัดสินของความสุขและความทุกข์ที่น ามาสู่การกระท าเป็นความดี หรือความชั่ว โดย
พิจารณา 1. การกระท าที่สร้างความสุขที่ดีที่สุดเป็นความดีในฐานะเป้าหมายของชีวิตที่ดี 2. การ
กระท าที่เป็นไปเพ่ือการหลุดพ้นจากความทุกข์เป็นความดีในฐานะเป้าหมายของชีวิตที่มีศีลธรรม 
เพราะว่า การมีชีวิตที่ดีควรมีความปรารถนาความสุขให้ได้มากที่สุด จะท าให้ห่างไกลจากความทุกข์
ที่เกิดความเจ็บปวดขึ้นได้  ฝ่ายโต้แย้งของชีวิตที่มีศีลธรรมควรมุ่งเน้นการละความยึดมั่น ถือมั่นในสิ่ง
ที่ไม่มีความเที่ยงแท้ท าให้เกิดความทุกข์ การด าเนินชีวิตจึงมีสติเพ่ือเข้าใจเจตนาเป็นแนวทางกุศล
กรรม และอกุศลกรรม เพ่ือสร้างความดี และละเว้นความชั่ว ฉะนั้น การวิพากษ์แนวคิดทั้งสองจึง
เป็นการแสดงความแตกต่างทางเป้าหมายของชีวิต และเกณฑ์การตัดสินการกระท าความดี และ
ความชั่ว 
 
7.  ข้อเสนอแนะ 
 7.1  ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 
 ผู้วิจัยได้โต้แย้งแนวคิดชีวิตที่ดีตามทัศนะเจรามี เบนธัมพบว่า มนุษย์ควรกระท าตาม
ความพึงพอใจ เพื่อรักษา หรือเพ่ิมพูนความสุขท่ีดีที่สุดในฐานะที่เป็นเป้าหมาย ความเชื่อดังกล่าวท า
ให้เกิดปัญหา ความพึงพอใจของมนุษย์น าไปสู่ความสุขที่ไม่ชัดเจนในการด าเนินชีวิตที่ดี ซึ่งพบว่า 
ธรรมชาติของมนุษย์ในแนวคิดนี้คือ การหลีกเลี่ยงความทุกข์ท าให้มนุษย์มีความเห็นแก่ตัว และมุ่ง
แสวงหาประโยชน์ในระหว่างกัน โดยพร้อมที่จะต่อต้านในลักษณะของการดิ้นรนที่จะท าร้ายกันได้ 
จึงมีความจ าเป็นที่ต้องมีข้อตกลง และระดับความเข้มข้นในการลงโทษของผู้ละเมิดสัญญา จาก
ข้อบกพร่องดังกล่าว ผู้วิจัยได้สนับสนุนแนวคิดชีวิตที่มีศีลธรรมตามทัศนะพุทธปรัชญา พบว่า การให้
ความส าคัญแนวทางการประพฤติปฏิบัติมากกว่าความสุขทางวัตถุร่างกาย เพ่ือตระหนักรู้ธรรมชาติ
ของความสุข และความทุกข์ทางร่างกายของตนเอง เพื่อพัฒนาเจตนาในการเลือกกระท าด้วยจิตใจที่
สูงส่ง ความเชื่อดังกล่าวท าให้สามารถควบคุมความไม่ชัดเจนที่เลือกกระท าตามความพึงพอใจของ
ตนเองเพียงอย่างเดียวได้ ซ่ึงพบว่า การพัฒนาให้เกิดสติปัญญา พิจารณาเจตนาก่อนเลือกตัดสินใจ
กระท า ได้ถูกคลอบง าจากจิตที่เป็นกุศลคือ อโลภะ อโทสะ และอโมหะ หรือถูกคลอบง าจากสิ่งที่อยู่



439วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์

ตรงข้าม ฉะนั้น ชีวิตที่ดีจึงเป็นความเท่าเทียมกันที่มีอยู่ในธรรมชาติของมนุษย์ แต่ไม่สามารถ
ค านึงถึงคุณภาพ และปริมาณความพึงพอใจให้เพียงพอกับความแน่ชัดในการด าเนินชีวิต โดยในชีวิต
ที่มีศีลธรรมเป็นการมุ่งเน้นพัฒนาสติปัญญาให้รู้เท่าทันอ านาจบงการไปสู่เจตนาที่จะเลือกกระท าใน
สิ่งที่เป็นกุศล หรืออกุศล ที่มีแนวทางชัดเจนของความดี และความชั่ว เพ่ือให้เข้ากันได้กับศาสตร์
สมัยใหม่ของวิถีการด าเนินชีวิตในฐานะรากฐานทางจริยศาสตร์    
 7.2  ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป  
 จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาเชิงวิพากษ์แนวคิดเร่ืองความสุขและความทุกข์ใน
ฐานะรากฐานของระบบจริยศาสตร์ในทัศนะของ เจรามี เบนธัม” ผู้วิจัยปรารถนาให้มีการศึกษาวิจัย 
เรื่อง การศึกษาวิเคราะห์พุทธปรัชญากับการอนุรักษ์ธรรมชาติ และสิ่งแวดล้อมของโลก ในครั้งต่อไป
ดังนี ้
 1.  ควรศึกษาประเด็น การศึกษาวิเคราะห์เชิงปรัชญา : ความสัมพันธ์ของมนุษย์กับการ
อนุรักษ์ธรรมชาติ และสิ่งแวดล้อมในทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาทมีความขัดแย้งกันหรือไม่ 
 2.  ควรศึกษาประเด็น การศึกษาเชิงวิพากษ์ สันติภาพของมนุษย์ในทัศนะของพุทธ
ปรัชญาเถรวาท ด้วยหลักชีวิตที่มีศีลธรรมจะเข้ากันได้กับศาสตร์สมัยใหม่ในวิถีชีวิตของมนุษย์ได้
หรือไม ่
 

บรรณานุกรม 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์คร้ัง

ที่ 17. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺ โต ) .  (2554 ) .  พุทธธรรม (ฉบับเดิม) .  พิมพ์ครั้ งที่  24 . 

กรุงเทพมหานคร : พิมพ์ที่ บริษัท ธรรมสาร จ ากัด. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539) (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย).

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วิทย์ วิศทเวทย์. (2540). ปรัชญาทั่วไป มนุษย์ โลก และความหมายของชีวิต.  พิมพ์ครั้งที่ 14. 

กรุงเทพมหานคร : อักษรเจริญทัศน์. 
Bentham Jeremy. (2007).An Introduction to the Principles of Morals and Legislation. 

Oxford : Dover Philosophical Classics. 
Hume David. (1987). A Treatise of Human Nature. Hong Kong : Oxford University 

Press,  
James T. McHugh. (2009). The Rationale of Punishment by Jeremy Bentham. New 

York : United States of America. 
Samuel Enoch Stump. (1988). Philosophy History & Problem. North America : 

McGraw-Hill. 
William Lillie. (1997). An Introduction to Ethics. London : University Paperbacks. 



ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (ฉบับพิเศษ) เมษายน-มิถุนายน 2560440


