
นคร
จันทราช

Nakhon
Jantharach


มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย   
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Wang-noi, PhraNakorn Si Ayutthaya 13170, Thailand.  
Email: Nakhonsingh@hotmail.com 

 

นคร
จันทราช


ความรับผิดชอบทางศีลธรรม
:


มุมมองจากพุทธปรัชญาเถรวาท*


The
Moral
Responsibility:


Theravada
Philosophical
Perspective


บทคัดยอ
 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องความรับผิดชอบทาง 

ศีลธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท 2) เพื่อศึกษาข้อโต้แย้งเรื่องความรับผิดชอบทางศีลธรรมในพุทธปรัชญา

เถรวาท และ 3) เพื่อวิพากษ์ความรับผิดชอบทางศีลธรรมมุมมองจากพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นการวิจัยเชิง

คุณภาพ 

ผลการวิจัยพบว่า ความรับผิดชอบทางศีลธรรมตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทคือ การได้รับผลของ

กรรมดีและกรรมชั่วโดยมีความรับผิดชอบ 2 ระดับคือ 1) ความรับผิดชอบในระดับกฎแห่งกรรม และ  

2) ความรับผิดชอบในระดับกฎ กติกาของสังคมมนุษย์ ซึ่งมีองค์ประกอบสำคัญ 3 อย่างคือ 1) เจตนา 2) การ

กระทำ 3) วิบากกรรม และมีเกณฑ์การตัดสิอยู่ 2 อย่างคือ 1) วินิจฉัยที่มาของการกระทำกรรม 2) วินิจฉัย

ผลที่เกิดจากการกระทำซึ่งมีการให้ผลชั้นในและให้ผลชั้นนอก  

สำหรับประเด็นข้อโต้แย้งเรื่องความรับผิดชอบทางศีลธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทมีสำนักปรัชญา 

3 สำนักคือ 1) ลัทธิเหตุวิสัย (Determinism) มีความเชื่อว่ามนุษย์ไม่ต้องมีความรับผิดชอบทางศีลธรรม 

เพราะมนุษย์ไม่มีเจตจำนงเสรีในการกระทำด้วยตนเอง 2) ส่วนลัทธิอิสรวิสัย (Indeterminism) มีความเชื่อ

ว่า มนุษย์มีความรับผิดชอบทางศีลธรรม เพราะมนุษย์มีเจตจำนงเสรีในการกระทำด้วนตนเอง 3) ลัทธิ

ธรรมชาตินิยมมีความเชื่อว่า มนุษย์มีความรับผิดชอบทางศีลธรรม แม้มนุษย์จะมีอิสระและไม่มีอิสระในบาง

เวลาในการตัดสินใจก็ตาม  

คำสำคัญ:
ความรับผิดชอบทางศีลธรรม; พุทธปรัชญาเถรวาท; เจตนา 

*Received  November 21, 2017; Accepted May 14, 2017. 

Doi : 10.14456/jmcupeace.2017.79



110 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

Abstract
 



This research article has three objectives: 1) to study the concept of the moral 

responsibility in Theravada philosophy, 2) to study the argument on the moral 

responsibility in Theravada philosophy, and 3) to analysis the moral responsibility 

according to Theravada philosophical point of view. This is a qualitative research. 

The study revealed that the moral responsibility in Theravada philosophy is obtaining 

fruits of good and bad actions based on two moral responsibility levels: 1) law of action or 

Karmic Laws, and 2) social norms according to social justification. They consist of three 

important factors: 1) intention 2) action and 3) its fruits. There are two moral judgements for 

responsibility: 1) judgement of the causes of action and 2) judgement of the fruits of action 

with its internal and external fruits. 

For the arguments of the moral responsibility in Theravada philosophy, there are 

three schools: 1) Determinism; human being does not have the moral responsibility 

because of no free will to do by oneself, 2) Indeterminism; human being has the moral 

responsibility because they have free will to do, and 3) Naturalism; human being has the 

moral responsibility, though one is sometimes free or not free in decision. 

Keyword:
The Moral Responsibility; Theravada Philosophical; Intention





111Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

บทนำ


ความรับผิดชอบทางศีลธรรมตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทมีความเกี่ยวข้องกับชีวิตของมนุษย์ที่

พระพุทธเจ้าได้ประมวลสรุปจากการตรัสรู้ตามความเป็นจริง ความรับผิดชอบทางศีลธรรมในพุทธปรัชญา

เถรวาทมีพื้นฐานปรากฏอยู่ในเรื่องสัจธรรม เป็นเรื่องที่พระพุทธเจ้าทรงนำเอาหลักธรรมในธรรมชาติมาวาง

เป็นกฎเกณฑ์อย่างมีระบบระเบียบในหมู่สังคมมนุษย์อย่างนี้ โดยจำแนกออกเป็นกฎธรรมชาติจึงเรียกว่า 

‘ธรรม’ ส่วนกฎกติกาที่มนุษย์สร้างขึ้นเรียกว่า ‘วินัย’ (P.A.Payutto, 2000) โดยมีความสอดคล้องสัมพันธ์

กันเป็นไปตามเหตุปัจจัยซึ่งกันและกันตามหลักของนิยามคือ กฎธรรมชาติโดยมีความแน่นอน และความ

ชัดเจนโดยปราศจากการแทรกแซงจากปัจจัยใดๆ ทั้งสิ้น(P.A.Payutto, 1995)  ประกอบด้วย หลักอุตุนิยาม 

(Physical Laws) คือกฎธรรมชาติที่ครอบคลุมความเป็นไปของปรากฏการณ์ในธรรมชาติเกี่ยวกับวัตถุที่ไม่มี

ชีวิตทุกชนิดหลักพีชนิยาม (Biological Laws) คือ กฎธรรมชาติที่ครอบคลุมความเป็นไปของสิ่งมีชีวิตทั้งพืช

และสัตว์การสืบพันธุ์หรือพันธุกรรม (DNA) ก็จัดอยู่ในพีชนิยาม หลักจิตนิยาม (Psychological Laws) 
 

คือ กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับกลไกการทำงานของจิต หลักกรรมนิยาม (Moral Laws) คือ กฎแห่งกรรม 
 

และหลักธรรมนิยาม (Causal Laws) คือ กฎธรรมชาติเกี่ยวกับความเป็นเหตุเป็นผลของสิ่งทั้งหลายเป็น
 

กฎสากลที่ครอบคลุมความเป็นไปทั้งฝ่ายจิตและฝ่ายวัตถุ โดยอาศัยพระปัญญาคุณของพระพุทธเจ้าที่

พระองคต์รสัรูอ้นตุรสมัมาสมัโพธญิาณสมดงัขอ้ความทีเ่ปน็พทุธพจน ์ (Mahachulalongkornrajavidayalaya 

University/16/20/35) ที่ปรากฏในพระไตรปิฎกว่า 


ตถาคตเกิดขึ้นก็ตาม ไม่เกิดขึ้นก็ตามธาตุอันนั้นคือความตั้งอยู่ตามธรรมดาความเป็นไป

ตามธรรมดาความที่มีสิ่งนี้ เป็นปัจจัยของสิ่งนี้ ก็คงตั้งอยู่อย่างนั้นตถาคตรู้บรรลุธาตุนั้นครั้นรู้บรรลุ

แล้วจึงบอก แสดง บัญญัติ กำหนด เปิดเผย จำแนก ทำให้ง่าย


จากพุทธพจน์ข้างต้นจะเห็นว่า พระพุทธเจ้าทรงมีพระปัญญาหยั่งเห็นสัจธรรมในกฎธรรมชาติที่มี

ความแน่นอนแท้จริง โดยมีสาระสำคัญและความหมายอยู่ในตัวเองเป็นเหตุเป็นผลตามกฎธรรมชาติทั่วไป

เป็นธรรมดา พระองค์ทรงเล็งเห็นประโยชน์ในกฎธรรมชาติจึงทรงนำมาสร้างให้เป็นกฎสำหรับมนุษย์ เพื่อจะ

เกิดประโยชน์แก่มวลมนุษยชาติอย่างแท้จริง เบื้องหลังการจัดตั้งวินัยจึงอยู่ที่การเอากฎเกณฑ์ของธรรมชาติ

ตามเหตุปัจจัยของสรรสิ่งที่เกิดขึ้น โดยเป็นเหตุผลของกันและกันมาจัดตั้งวางเป็นระเบียบกฎเกณฑ์ทางสังคม

ในหมู่มนุษย์ขึ้นมาสมดังข้อความ (P.A.Payutto, 1995) ว่า 


  ถ้าแยกพุทธธรรมออกเป็น 2 ส่วน คือสัจธรรมส่วนหนึ่งกับจริยธรรมส่วนหนึ่ง แล้ว

กำหนดขึ้นใช้ในที่นี้ โดยเฉพาะโดยกำหนดให้สัจธรรมเป็นส่วนแสดงสภาวะหรือรูปลักษณะตัวจริง 

และให้จริยธรรมเป็นฝ่ายข้อประพฤติปฏิบัติทั้งหมด ก็จะเห็นว่าสัจธรรมในพุทธศาสนา ย่อมหมาย

ถึงคำสอนเกี่ยวกับสภาวะของสิ่งทั้งหลายหรือธรรมชาติ และความเป็นไปโดยธรรมชาติของสิ่งทั้ง



112 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

หลาย หรือกฎธรรมชาตินั้นเอง ส่วนจริยธรรมก็หมายถึง การถือเอาประโยชน์จากความรู้และความ

เข้าใจในสภาพและความเป็นไปของสิ่งทั้งหลาย หรือการรู้จักกฎธรรมชาติและนำมาใช้ในทางที่เป็น

ประโยชน์


จากข้อความข้างต้นสะท้อนให้เห็นว่า ความรับผิดชอบทางศีลธรรมตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท

นั้นสามารถจำแนกออกเป็น 2 ส่วนคือ ส่วนหนึ่งปรากฏในระดับกฎแห่งกรรมซึ่งเป็นไปตามธรรมชาติที่มีอยู่

ตามธรรมดาเรียกว่า “สัจธรรม” และอีกส่วนนั้นเป็นกฎที่มนุษย์สมมติขึ้นซึ่งเป็นข้อตกลงร่วมกันทางสังคม

เรียกว่า“ศีลธรรม” โดยที่กฎ 2 กฎนี้ซ้อนกันอยู่กล่าวคือกฎธรรมชาติที่เป็นความจริงแท้ และกฎที่เกิดจากข้อ

ตกลงกันระหว่างมนุษย์ นับเป็นกฎสมมติจากการค้นพบสัจธรรมของพระพุทธเจ้านำไปสู่การสร้างกรอบของ

ความประพฤติเรียกว่า วินัยซึ่งเป็นกติกาของสังคม สำหรับใช้ประกอบการตัดสินการกระทำของมนุษย์ 

คำถามสำคัญคือว่า ทำไม่ต้องตัดสินการกระทำของมนุษย์ ? คำตอบคือ เพราะว่าการกระทำของมนุษย์มีสิ่งที่

พ่วงติดมาด้วยคือค่าของการกระทำด้วยการประเมินค่าของการกระทำของมนุษย์ว่า (Jandaeng, 1999) 

อะไรคือสิ่งที่มนุษย์ควรทำ อะไรคือสิ่งที่มนุษย์ไม่ควรกระทำ การกระทำอย่างไรควรเรียกว่าเป็นการกระทำที่

ดี การกระทำอย่างไรควรเรียกว่าไม่ดี และการกระทำในลักษณะใดที่ควรจัดเป็นการกระทำที่มนุษย์ควรรับผิด

ชอบต่อการกระทำของตนเองซึ่งเรียกว่า “ความรับผิดชอบทางศีลธรรม”


อย่างไรก็ตามความรับผิดชอบทางศีลธรรมนั้นยังเป็นปัญหาจริยธรรมที่มีความเชื่อมโยงกันระหว่าง

ปัญหาอภิปรัชญากับปัญหาจริยศาสตร์ โดยเฉพาะปัญหาด้านอภิปรัชญานั้นเป็นปัญหาว่าด้วยเรื่องธรรมชาติ

ของมนุษย์ว่าที่แท้จริงแล้วมนุษย์นั้นมีอิสระในการเลือกที่จะกระทำต่างๆ หรือไม่ (Wisatawet, 2010) 
 

สว่นปญัหาของจรยิศาสตรน์ัน้วา่ดว้ยเรือ่งการประเมนิคา่ของการกระทำของมนษุยว์า่ การกระทำอยา่งไหนถกู 

ไม่ถูก ดี ไม่ดี ควร ไม่ควร ตลอดจนคำถามว่าอะไรคือเป้าหมายสูงสุดของชีวิตมนุษย์ (The Final Good For 

Man) อาจกล่าวได้ว่าปัญหาดังกล่าวนั้นเป็นปัญหาเรื่องสถานภาพทางศีลธรรม (The Royal Institute, 

2003) หรือบางทีเรียกว่า ปรัชญาศีลธรรม (Mahachulalongkornrajavidayalaya University, 2008) 
 

ดังนั้น ปัญหาความรับผิดชอบทางศีลธรรมนี้จึงมีคำถามสำคัญคือ มนุษย์มีอิสระในการกระทำหรือไม่? ปัญหา

นี้มีนักปรัชญาได้แสดงมุมมองไว้อยู่ ๓ แนวคิดด้วยกัน คือ ลัทธิเหตุวิสัยได้ประเมินคุณค่าการกระทำของ

มนุษย์ว่า ไม่ต้องรับผิดชอบทางศีลธรรม เพราะมนุษย์ไม่มีเสรีภาพในการเลือกในการกระทำของตนเองโดยที่

ลทัธนิยิตันิยิมมคีวามเชือ่ขัน้พืน้ฐานวา่ เหตกุารณท์ัง้หลายเกดิขึน้ตามกฎบงัคบัตายตวั เหตกุารณใ์นธรรมชาต
ิ 

เกิดขึ้น ทั้งหมดล้วนมีสาเหตุอย่างไม่มีการยกเว้น เมื่อมีเหตุก็ต้องมีผล มีผลก็ต้องมีเหตุ ไม่มีอะไรเกิดขึ้นโดย

บังเอิญหรือได้รับการยกเว้นจากกฎธรรมชาติ (Bunjue, 1979) และแนวคิดของลัทธิอธินิยัตินิยมได้ประเมิน

คุณค่าการกระทำของมนุษย์ว่า มนุษย์ต้องรับผิดชอบต่อการกระทำตนเองเพราะมนุษย์มีอิสระในการกระทำ

แม้จะอยู่ภายใต้อำนาจของปัจจัยภายในคือ อุปนิสัยกรรมพันธุ์ และปัจจัยภายนอก คือ สิ่งแวดล้อมก็ตาม 

ส่วนแนวคิดของลัทธิธรรมชาตินิยมได้ประเมินคุณค่าการกระทำของมนุษย์ มนุษย์ควรมีความรับผิดชอบทาง

ศีลธรรม (Wisatawet, 2004) จะเห็นว่าทัศนะที่มีต่อคำถามที่ว่า มนุษย์มีอิสระในการกระทำหรือไม่? 



113Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

ระหว่างลัทธินิยัตินิยมและลัทธิอนิยัตินิยมตลอดจนแนวคิดธรรมชาตินิยม ซึ่งแต่ละทัศนะได้แสดงมุมมอง

กลายเป็นข้อโต้แย้งมาช้านานในประวัติปรัชญา ทั้งนี้เพราะความรับผิดชอบทางศีลธรรมนี้เป็นการหาคำ

อธิบายบางอย่างให้แก่วิถีชีวิตมนุษย์ อันใช้กำหนดค่าทางจริยธรรมและเป็นฐานในการดำเนินชีวิต ทั้งนี้เพราะ

ปัญหาจริยธรรมนั้นนับเป็นปัญหาที่แสดงให้เห็นถึงการลดหย่อนคุณค่า ศักดิ์ศรีและคุณธรรมของมนุษย์เมื่อ

มนุษย์ต้องเลือกตัดสินใจกระทำบางสิ่งบางอย่าง เช่น เลือกที่จะฆ่าตัวตาย มากกว่าเลือกที่จะมีชีวิตอยู่ เลือก

ที่จะขโมยมากกว่า เลือกที่จะทำมาหาเลี้ยงชีพในทางที่สุจริต เลือกที่จะขายบริการทางเพศมากกว่าจะเลือก

ทำงานหนัก เลือกคลายเครียดด้วยการดื่มสุราของมึนเมาต่างๆหรือเสพยาบ้ามากกว่าที่จะศึกษาธรรมะ เลือก

ที่จะหาเงินด้วยการ ถ่ายภาพโป๊มากกว่าการที่จะรักษาวัฒนธรรม ตัวอย่างของปัญหาเหล่านี้ เป็นปัญหาทาง

จริยธรรมเนื่องจากเป็นปัญหาด้านคุณค่า ที่มนุษย์จะต้องเลือกตัดสินใจว่าจะเลือกสิ่งใด เช่นบางคนอ้างความ

จำเป็นเพื่อค้ายาบ้าหาเลี้ยงครอบครัว ในขณะที่บางคนยอมทำงานหนักเพื่อหาเลี้ยงครอบครัวเช่นเดียวกัน 

จะเห็นว่าเมื่อต้องเผชิญกับปัญหาของชีวิตในลักษณะเดียวกัน คนแต่ละคนอาจตัดสินใจเลือกกระทำแตกต่าง

กัน ด้วยวิธีการที่ต่างกันเพราะการยึดถือคุณค่าที่มีอยู่ในรูปขนบธรรมเนียม ประเพณี วัฒนธรรม และศาสนา

ที่ต่างกันซึ่งการตัดสินใจเลือกการกระทำดังกล่าวมีเกี่ยวกับข้องกับความรับผิดชอบทางศีลธรรม 

(P.A.Payutto, 1994)


ด้วยเหตุผลข้างต้น ผู้วิจัยมีความสนใจจะศึกษาเรื่องความรับผิดชอบทางศีลธรรมในมุมมองของ

พุทธปรัชญาเถรวาท ด้วยการวิเคราะห์ตรวจสอบและประเมินการอ้างเหตุผลเกี่ยวกับความรับผิดชอบทางศีล

ธรรมระหว่างแนวคิดของลัทธินิยัตินิยม ลัทธิอนิยัตินิยม และธรรมชาตินิยมต่างได้มองชีวิตและธรรมชาติของ

มนุษย์ว่ามีอิสระในการกระทำและมีความรับผิดชอบทางศีลธรรมหรือไม่อย่างไร? หากมนุษย์มีหรือไม่มีความ

รับผิดชอบทางศีลธรรมนั้นเป็นเพราะเหตุใด ผ่านมุมมองจากพุทธปรัชญาเถรวาทในโอกาสต่อไป





วัตถุประสงค์ของการวิจัย 


เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องความรับผิดชอบทางศีลธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท ข้อโต้แย้งเรื่องความ
 

รับผิดชอบทางศีลธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท และวิเคราะห์ความรับผิดชอบทางศีลธรรมมุมมองจาก
 

พุทธปรัชญาเถรวาท





วิธีดำเนินการวิจัย


การวิจัยเรื่อง “ความรับผิดชอบทางศีลธรรมมุมมองจากพุทธปรัชญาเถรวาท”นี้ เป็นการศึกษาใน

ลักษณะเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ผู้วิจัยได้ศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลในส่วนที่เป็นเอกสาร 

(Document Research) เป็นหลักสำคัญโดยผู้วิจัยได้ทำการศึกษาและค้นคว้าจากเอกสารสำคัญต่างๆ มีขั้น

ตอนในการดำเนินการวิจัย 3 ระดับ คือ




114 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

1.	 รวบรวมข้อมูลขั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬา-
 

ลงกรณราชวิทยาลัย 2539


2. 	รวบรวมข้อมูลขั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) หมายถึง อรรถกถางานเขียนนักปราชญ์ทาง

ศาสนา หนังสือ บทความ เอกสาร ตำรา วารสารงานวิจัย และวิทยานิพนธ์อันเป็นผลงานด้านวิชาการของนัก

วิชาการและนักวิจัยอื่นๆ ที่มีเนื้อหาสอดรับกับการศกึษาเรื่องความรับผิดชอบทางศีลธรรมมุมมองจากพุทธ

ปรัชญาเถรวาท อันจะทำให้งานวิจัยครั้งนี้มีความสมบูรณ์มากยิ่งขึ้น


3. 	นำข้อมูลที่ได้จากเอกสารปฐมภูมิและทุติยภูมิ สังเคราะห์ วิเคราะห์ออกมาเป็นความรู้และเขียน

งานพร้อมนำเสนอความเห็นผู้วิจัย โต้แย้ง วิพากษ์ วิจารณ์และสรุปประเด็นปัญหาเพื่อตอบโจทย์ประเด็น

ปัญหาการศึกษาเรือ่งความรับผิดชอบทางศีลธรรมมุมมองจากพุทธปรัชญาเถรวาทต่อไป





ผลการวิจัย


1.	แนวคิดเรื่องความรับผิดชอบทางศีลธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท


ความรับผิดชอบทางศีลธรรมตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท คือ การรับผลของกรรมโดยมีความ
 

รับผิดชอบทางศีลธรรมอยู่ 2 อย่างคือ ความรับผิดชอบทางศีลธรรมในระดับกฎแห่งกรรมหรือกฎของกรรม 

โดยมีกรรมดีและกรรมชั่วที่ผูท้ำกรรมตอ้งรบัผดิชอบตอ่ผลทีเ่กดิขึน้ตามมา ไม่ว่าจะเป็นผลของกรรมดีหรือผล

ของกรรมชั่วทั้งนี้ เพราะความรับผิดชอบทางศีลธรรมตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นต้องเป็นไปตามกฎแห่ง

ของกรรมซึ่งเรียกว่า“กรรมนิยาม”เป็นกฎแห่งการกระทำของมนุษย์ทั้งที่ดีและไม่ดีทุกอย่างในฐานะเป็นกฎ

ธรรมชาติเกี่ยวกับการกระทำของมนุษย์ทำให้กฎแห่งกรรมอยู่ในฐานะกฎทางศีลธรรม การกระทำกรรมที่

มนุษย์ต้องรับผิดชอบทางศีลธรรมต้องเป็นการกระทำที่ประกอบด้วยเจตนาเท่านั้นสมดังพุทธพจน์ 

(Mahachulalongkornrajavidayalaya University /22/63/577) ที่มีเนื้อหาบางตอนว่าด้วยเรื่องเจตนาที่

เกี่ยวข้องกับความรับผิดชอบทางศีลธรรมว่า “ภิกษุทั้งหลาย เรากล่าวเจตนาว่าเป็นกรรม บุคคลจงใจแล้ว 

ย่อมกระทำกรรมทางกาย ทางวาจา และทางใจ” จึงเป็นที่แน่ชัดว่าความรับผิดชอบทางศีลธรรมในพุทธ

ปรัชญาเถรวาทนั้นได้จำเพราะเจาะจงลงไปว่าจะต้องเป็นการกระทำที่ประกอบด้วยเจตนาเสมอหากการ

กระทำใดเกิดขึ้นโดยปราศจากเจตนาก็ไม่จัดว่าเป็นการกระทำที่มีค่าทางจริยธรรม แต่จัดเป็นแค่กิริยาเท่านั้น

เป็นอาการสักแต่ว่ากระทำนั้นไม่ก่อให้เกิดผลดีผลชั่วทางศีลธรรมแก่ผู้กระทำ และทุกการกระทำย่อมมีผลอยู่

ในตัวมันเอง ผู้ทำกรรมดีและกรรมชั่วใดๆไว้ ต้องได้รับผลของกรรมนั้นๆ กรรมทั้งหลายที่ได้ทำแล้วย่อมให้ผล

ตามสภาวะของมัน ซึ่งอยู่ภายใต้เงื่อนไขผลของกรรม กรรมกับการให้ผลเป็นสิ่งที่เกี่ยวเนื่องกันจนไม่อาจแยก

ขาดจากกันได้ เป็นการกระทำที่จัดเป็นกรรมย่อมก่อให้เกิดผลเสมอสมดังที่พุทธพจน์ (Mahachula-

longkornrajavidayalaya University/15/256/374) ที่พระพุทธเจ้าทรงยืนยันถึงการให้ผลของกรรมว่า 

“บุคคลหว่านพืชเช่นใดย่อมได้ผลเช่นนั้น” ทำให้เห็นอย่างชัดเจนว่า ความรับผิดชอบทางศีลธรรมใน
 

พุทธปรัชญาเถรวาทมีลักษณะเป็นธรรมชาติเป็นไปตามหลักของนิยาม 5 โดยเฉพาะหลักของจิตนิยามและ



115Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

กรรมนิยามซึ่งเป็นข้อเท็จจริงที่มีอยู่ในกระบวนการทำงานของจิตตามธรรมชาติเป็นกฎเกณฑ์ที่เกี่ยวข้องกับ

การกระทำของมนุษย์เป็นเรื่องของเหตุและผลของการกระทำอย่างมีระเบียบสม่ำเสมอในธรรมชาติ การ

กระทำกรรมชั่วและกรรมดีของมนุษย์ทั้งหมดนั้นถูกกำหนดไว้แล้วโดยธรรมชาติ ด้วยเหตุนี้ความรับผิดชอบ

ทางศีลธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นจึงมีลักษณะเป็นสัมบูรณนิยมที่ถือว่ามีสิ่งที่มีอยู่เอง เป็นเองมีอยู่เป็น

อยู่ด้วยตนเองเป็นอิสระไม่ขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัยอื่นใด เพราะความดีและความชั่วเป็นสิ่งที่มีค่าในตัวเองและ

เป็นอยู่ได้ด้วยตนเอง โดยไม่ขึ้นอยู่กับมุมมองหรือการกำหนดของบุคคลหรือสังคมของมนุษย์ ความดีและ

ความชั่วที่เป็นกรรมของบุคคลจึงถูกกำหนดโดยธรรมชาติอย่างสมบูรณ์ (Promta, 1998) ความรับผิดชอบ

ทางศีลธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทโดยมีกระบวนการทำงานของจิตซึ่งมีการดำเนินควบคู่ไปกับกฎแห่งกรรม

อยู่เสมอ และเป็นระบบการทำงานที่สอดคล้องกันซึ่งมีความเป็นระเบียบสม่ำเสมออยู่ในธรรมชาติ ส่วนความ

รับผิดชอบทางศีลธรรมในระดับกฎกติกาของสังคมนั้นตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท ถือว่าความรับผิดชอบใน

ระดับนี้เป็นสิ่งสัมพัทธ์กล่าวคือเป็นความรับผิดชอบที่สามารถเปลี่ยนแปลงไปได้ได้ตามกาลและเวลาอาจจะ

สอดรับกับกฎแห่งกรรมก็ได้หรือไม่ก็คลาดเคลื่อนจากกฎแห่งกรรมก็ได้อย่างไรก็ตามการกระทำที่มีความรับ

ผิดชอบทางศีลธรรมมี องค์ประกอบที่สำคัญอยู่ 3 อย่างคือ 1) เจตนา คือ ความจงใจทำ 2) กรรม คือ 
 

การกระทำกรรม และ 3) วิบากกรรม คือ ผลของกรรม จะต้องประกอบด้วยองค์ประกอบทั้ง 3 อย่างจึงจัด

เป็นความรับผิดชอบทางศีลธรรมได้โดยมีข้อวินิจฉัยในเบื้องต้นว่าการกระทำดังกล่าวนั้นมีมูลเหตุหรือบ่อเกิด

ของการกระทำว่าการกระทำกรรมนั้นเกิดมาจากอำนาจของของกุศลและอกุศลและดูผลที่เกิดจากการ

กระทำกรรมซึ่งมีผลของกรรมในระดับชั้นในซึ่งเป็นผลของกรรมในระดับจิตใจของผู้กระทำกรรมและผลของ

กรรมในระดับชั้นนอกเป็นผลของกรรมที่เกิดภายนอกจิตใจแก่ผู้กระทำกรรม


2.	ข้อโต้แย้งเรื่องความรับผิดชอบทางศีลธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท


ปัญหาข้อโต้แย้งความรับผิดชอบทางศีลธรรมเป็นประเด็นปัญหาอภิปรัชญาและปัญหาจริยศาสตร์ 

ปัญหาของอภิปรัชญามองธรรมชาติที่แท้จริงของมนุษย์มีเจตจำนงเสรีหรือไม่อย่าง? ส่วนปัญหาของ

จริยศาสตร์เป็นการประเมินค่าของการกระทำของมนุษย์ว่า การกระทำอย่างไรควรเรียกว่าเป็นความดีและ

ความชั่ว ในประเด็นนี้มีนักปรัชญาที่ได้แสดงแนวคิดเกี่ยวกับการกระทำมนุษย์อยู่ 3 สำนัก คือ ลัทธินิยัตินิยม 

ลัทธิอนิยัตินิยม และลัทธิธรรมชาตินิยม แต่ละสำนักต่างมีมุมมองเกี่ยวกับความรับผิดชอบต่อกระทำของ

มนุษย์ซึ่งเรียกว่าความรับผิดชอบทางศีลธรรมตามลำดับดังนี้


1) ลัทธินิยัตินิยม (Determinism) นักปรัชญากลุ่มนี้มีความเห็นว่ามนุษย์ไม่มีความรับผิดชอบ

ทางศีลธรรม เพราะมนุษย์ไม่มีเจตจำนงเสรีในการตัดสินใจเลือกกระทำสิ่งต่างๆ การตัดสินใจเลือกกระทำสิ่ง

ต่างๆ นั้นเกิดขึ้นจากการได้รับอิทธิพลจากสิ่งต่างๆรอบตัวมาเป็นตัวกำหนดให้เราต้องตัดสินใจกระทำอย่างใด

อย่างหนึ่งลงไป ข้อโต้แย้งที่เป็นการยืนยันว่ามนุษย์ไม่ต้องรับผิดชอบต่อการกระทำที่สำคัญของลัทธินิยัตินิยม

คือการอ้างเหตุผลในเรื่องอุปนิสัยของมนุษย์ การอ้างเหตุผลเรื่องอิทธิพลสิ่งแวดล้อม การอ้างเหตุผลว่ามนุษย์

ไม่มีอิสระในการตัดสินใจทำและการอ้างเหตุผลเรื่องวิทยาศาสตร์กับพฤติกรรม เหล่านี้ล้วนเป็นแรงผลักดัน



116 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

หรือเป็นปัจจัยสำคัญบง่การใหม้นษุยต์ดัสนิใจกระทำ โดยมนุษย์ไม่มีความเป็นอิสระในการตัดสินใจที่จะกระทำ

สิ่งต่างๆด้วยตนเอง แต่มีปัจจัยภายนอกมาเป็นตัวกำหนดหรือเป็นแรงผลักให้มนุษย์ตัดสินใจกระทำ 

(Wisatawet, 2003) โดยแรงผลักดังกล่าวดำเนินไปตามอำนาจของจักรกล (Mechanism)โดยถือว่าสรรพสิ่ง

ต่างๆในจักรวาลหรือธรรมชาติดำเนินไปตามกฎกลศาสตร์ เหตุการณ์อย่างหนึ่งเกิดขึ้นเพราะมีเหตุการณ์อีก

อย่างหนึ่งมากระทำต่อมันมิได้เกิดขึ้นมาลอยๆโดยปราศจากสาเหตุ เหตุการณ์ทุกเหตุการณ์ล้วนแต่มีสาเหตุ

ทั้งนั้น แม้แต่การเลือกตัดสินใจกระทำของมนุษย์ก็อยู่ภายใต้กฎดังกล่าวเช่นกัน การเลือกตัดสินใจกระทำสิ่ง

ต่างๆของมนุษย์แต่ละครั้งจึงต้องมีสาเหตุนำหน้ามาก่อน ดังนั้น มนุษย์ตามลัทธินิยัตินิยมจึงไม่ต้องรับผิดชอบ

ต่อการกระทำของตนเองเพราะมนุษย์ไม่มีเสรีภาพในการตัดสินใจเลือกกระทำสิ่งต่างๆ เพราะการกระทำทุก

อย่างของมนุษย์ถูกกำหนดโดยสภาพแวดล้อมทำให้มนุษย์ไม่มีเจตจำนงเสรีในการเลือกระทำ (Promta, 

2002) 


พุทธปรัชญาเถรวาทมองแนวคิดของลัทธินิยัตินิยมว่า ลัทธินิยัตินิยมมีปัญหาเรื่องของความรับ
 

ผิดชอบทางศีลธรรมเพราะทำให้ความสำนึกทางศีลธรรมความพยายามของมนุษย์กลายเป็นสิ่งไร้ความหมาย

ซึ่งเป็นการยืนยันได้ว่าในบางเวลามนุษย์มีเจตจำนงเสรี พระพุทธเจ้าปฏิเสธลัทธินี้ (Mahachulalongkorn-

rajavidayalaya University/20/138/386) ด้วยเหตุผลที่ว่ามนุษย์นั้นมีมโนธรรมในการกระทำความดีที่

สามารถทำให้เกิดการกระทำต่างๆ ของตนด้วยกาย วาจาและใจ (Phramaha Hansa Thammahaso, 

2013) ด้วยความพยายามของตนเองและเป็นผู้รับผลของการกระทำที่ตนกระทำที่เป็นเช่นนี้ เพราะมนุษย์มี

เจตจำนงเสรีจึงทำให้มนุษย์สามารถเลือกและปรุงแต่งตลอดจนควบคุมการกระทำต่างๆของตนจากความ

สามารถของตนได้ ตามหลักพุทธปรัชญาแล้วมนุษย์นั้นสามารถเลือกตัดสินใจในการกระทำกรรมของตนได้

เพราะมนุษย์มีเจตนาในการปรุงปรับเปลี่ยนหรือแต่งการกระทำกรรมต่างๆของตนขึ้นจากความสามารถของ

ตนเองได้


2)	ลัทธิอนิยัตินิยม (Indeterminism) นักปรัชญากลุ่มนี้มีความเห็นว่า มนุษย์มีความรับผิดชอบ

ทางศีลธรรมเสมอ เพราะมนุษย์มีเจตจำนงเสรีหรือมีอิสระในการเลือกตัดสินใจที่จะกระทำสิ่งต่างๆได้ด้วย

ตนเอง แม้ว่าจะมีบางครั้งหรือหลายครั้งที่ได้รับอิทธิพลจากสิ่งแวดล้อมแต่ก็ไม่ใช่ว่าจะทุกครั้งไปเราอาจจะ

สังเกตเห็นว่าบางครั้งหรือหลายครั้งที่ไม่มีอะไรมาบังคับหรือกำหนดการกระทำของเรา (Wisatawet, 2003) 

การที่เราสามารถตัดสินใจในการกระทำสิ่งต่างๆเองโดยไม่มีใครบังคับหรือไม่มีอะไรเป็นเครื่องกำหนดนั้น

แสดงให้เห็นว่าคนเรามีเจตจำนงเสรี  การอ้างเหตุผลสำคัญที่ลัทธิอนิยัตินิยมใช้เป็นข้อยืนยันว่ามนุษย์มีความ

รับผิดชอบทางศีลธรรมนั้นคือมนุษย์มีอิสระหรือมีเจตจำนงเสรีในการเลือกและตัดสินใจทำผ่านการอ้าง

เหตุผลเรื่องประสบการณ์บอกว่ามนุษย์มีอิสระ การอ้างเหตุผลเรื่องศิลปะและความคิดสร้างสรรค์ การอ้าง

เหตุผลเรื่องการสรรเสริญและการประณาม สุดท้ายคือการอ้างเหตุผลเรื่องความสำนึกทางศีลธรรม การอ้าง

เหตุผลดังกล่าวล้วนเป็นข้อยืนยันของลัทธิอนิยัตินิยมว่า มนุษย์มีอิสระหรือมีเจตจำนงเสรี โดยมีกรณีตัวอย่าง

เช่น การลงโทษผู้กระทำความผิดจะทำไม่ได้ ถ้าเรายอมรับว่าเขาถูกบังคับให้ทำความผิด การยอมรับเรื่องการ

ลงโทษผู้กระทำผิด ย่อมแสดงว่าเขาต้องรับผิดชอบการกระทำของเขา เนื่องจากเขาเป็นผู้กระทำเองทั้งๆ ที่



117Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

เขาอาจหลีกเลี่ยงไม่กระทำเช่นนั้นก็ได้ นั่นคือการยอมรับว่ามนุษย์มีเจตจำนงเสรีหรือมีอิสระในการตัดสินใจ

กระทำสิ่งต่างๆ สำหรับลัทธิอนิยัตินิยมและพุทธปรัชญาเถรวาทต่างยอมรับเหมือนกันว่า มนุษย์มีอิสระใน

การกระทำกล่าวคือมนุษย์สามารถเลือกการกระทำด้วยตนเองได้ แต่สำหรับพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นถือว่า

การเลือกของมนุษย์นั้นอยู่บนพื้นฐานของเงื่อนไขหรือเหตุปัจจัยที่เกี่ยวข้อง สังเกตได้จากในสถานการณ์หนึ่ง

ที่มนุษย์เป็นอิสระ ตามลัทธิอนิยัตินิยม ถ้ามีสาเหตุกำหนดให้เจตจำนง กระทำ ก.2 แต่เจตจำนงอาจกระทำ 

ก.2 โดยที่การกระทำ ก.2 นี้เกิดจากการกำหนดหรือการเลือกของเจตจำนง สำหรับพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น

การที่มนุษย์เป็นอิสระ นั้น ก.1หรือ ก.2 อยู่ในฐานะสิ่งที่เรียกว่า สิ่งที่เหตุปัจจัย แต่เป็นเหตุปัจจัยที่เปิด

โอกาสให้มนุษย์ได้เลือกและเจตจำนงคือสิ่งที่เลือกหรือกำหนดว่าจะกระทำสิ่งใดระหว่าง ก.1 หรือ ก.2 การ

กล่าวว่าพุทธปรัชญาเถรวาทสอดคล้องกับลัทธิเจตจำนงเสรีนั้นทำให้จุดยืนของพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น

สามารถเข้าใจได้ชัดเจนขึ้น


นอกจากนี้ยังมีเหตุผลที่ลัทธิอนิยัตินิยมกับพุทธปรัชญาเถรวาทที่แสดงให้เห็นว่ามนุษย์มีอิสระใน

การเลือกหรือการตัดสินใจคือการชี้ไปที่คุณค่าทางศีลธรรมบางอย่าง โดยที่ลัทธิอนิยัตินิยมได้ระบุถึงความรับ

ผิดชอบทางศีลธรรม ซึ่งความรับผิดชอบทางศีลธรรมดังกล่าวจะมีความหมายก็ต่อเมื่อ มนุษย์มีอิสระในการ

เลือกเท่านั้น ในส่วนพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นได้แสดงถึงความสำนึกทางศีลธรรมที่ว่า สิ่งนี้ควรทำ สิ่งที่ไม่ควร

ทำ ถ้ามนุษย์ทำความชั่วและความดี ลงไปเพราะถูกสิ่งอื่นบังคับให้ต้องทำเช่นนั้น แสดงให้เห็นว่าการกระทำ

ดังกล่าวทำให้มนุษย์มิได้มีความสำนึกทางศีลธรรมด้วยตัวเขาเอง สำนึกดังกล่าวจะมีความหมายทางศีลธรรม

ได้อย่างไร แต่โดยทั่วไปแล้วเรารู้ว่าสึกนึกทางศีลธรรมจะมีความหมายนั่นย่อมแสดงว่ามนุษย์มีอิสระในการ

เลือก การเลือกที่จะทำชั่วหรือทำดีเกิดจากความสามารถของมนุษย์เองซึ่งเป็นความสำนึกทางศีลธรรมเป็นสิ่ง

ที่มีความหมายอีกครั้งหนึ่ง ก็จะเห็นว่าเหตุผลนี้สอดคล้องกับหลักคำสอนที่สำคัญของพุทธปรัชญาเถรวาทคือ 

หลักคำสอนให้ละความชั่ว กระทำความดี การละชั่วและการทำดีนี้จะมีความหมายก็ต่อเมื่อมนุษย์มีจิตสำนึก

ในใจเกิดขึ้นได้ในตัวเองว่า สิ่งนี้ควรทำ สิ่งนี้ไม่ควรทำ มนุษย์มิได้ถูกบังคับให้รู้สึกสำนึกเช่นนั้น ด้วยเหตุนี้หลัก

คำสอนทั้งหลายเกี่ยวกับการละชั่วและทำดี ในแง่หนึ่งบ่งนัยว่ามนุษย์มีสำนึกทางศีลธรรมการที่จะทำดีหรือ

ชั่ว เกิดจากการริเริ่มของมนุษย์เอง และถ้าความสำนึกทางศีลธรรมชี้ว่า มนุษย์มีอิสระก็ย่อมหมายความว่า 

คำสอนเรื่องการละชั่ว ทำดีทั้งหลายในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นมีนัยว่ามนุษย์มีอิสระ ถ้าเป็นเช่นนั้นก็เป็นที่แน่

ชัดว่าว่าหลักคำสอนของพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น สอดคล้องกับแนวคิดของลัทธิอนิยัตินิยม เพราะถ้าไม่เป็น

อย่างนั้นจะไม่สามารถอธิบายหลักคำสอนเรื่องการละชั่ว ทำความดีนี้ได้


3) ธรรมชาตินิยม (Naturalism) มีแนวแนวคิดที่อยู่กึ่งกลางระหว่างสสารนิยมและจิตนิยมเป็น

ลัทธิที่เกิดจากลัทธินิยัตินิยมกับแนวคิดเรื่องความรับผิดชอบทางศีลธรรมมีลักษณะเป็นการประนีประนอม

ทฤษฎีทั้งสองเข้าด้วยกัน (Promta, 2002)  โดยที่มีความเห็นขัดแย้งกับทั้งสองทฤษฎีว่า มนุษย์มีอิสระและ

ไม่มีอิสระ โดยมองว่ามนุษย์นั้นไม่ใช่มีแต่เพียงร่างกายซึ่งเป็นสสารตามที่ชาวสสารนิยมเข้าใจอย่างเดียว และ

ก็ไม่ใช่ว่ามีแต่จิตวิญญาณที่เป็น อสสารตามที่ชาวจิตนิยมเข้าใจอย่างเดียวเท่านั้น แต่มนุษย์จะต้องประกอบ

ด้วยร่างกายและจิตวิญญาณ ทั้งสองอย่างเป็นสิ่งที่มีความสำคัญเท่ากันและเป็นจริงเหมือนกัน คำถามที่ว่า 



118 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

มนุษย์คืออะไรหรือมนุษย์เป็นอย่างไรนั้น สำหรับชาวจิตนิยมมองว่า มนุษย์สามารถทำกิจกรรมได้มากกว่า
 

สิง่ใดในโลกกเ็พราะมนษุยม์จีติเปน็ตวัตนทีแ่ทจ้รงิมนษุยค์อืจติวญิาณ แตส่ำหรบัชาวสสารนยิมมองวา่ มนษุยม์ี

เพียงร่างกายเท่านั้น มนุษย์ คือ เครื่องจักรและอยู่ในระบบจักรกลเช่นเดียวกับสิ่งอื่นๆในจักรวาล ส่วนลัทธิ

ประนีประนอมมองมนุษย์ว่า มนุษย์คือมนุษย์และมีอิสระและไม่มีอิสระในการตัดสินใจในการกระทำบางเวลา 

โดยที่ธรรมชาตินิยมย่อมรับว่า แม้ว่าการกระทำของมนุษย์ถูกกำหนดด้วยปัจจัยภายนอก ในกรณีเช่นนี้มนุษย์

ไม่เป็นอิสระเพราะต้องเป็นไปตามสาเหตุภายนอกที่บังคับให้ต้องทำหรือต้องเป็นเช่นนั้นแต่ในอีกระดับมนุษย์

เป็นอิสระเป็นตัวของตัวเอง มีการตัดสินใจเลือกในการกระทำของตนเองได้โดยไม่มีข้อบังคับที่เป็นเช่นนี้

เพราะธรรมชาตินิยมนั้นมีความเชื่อว่ามนุษย์มีอิสระในการกระทำของตนเอง อย่างไรก็ตาม พุทธปรัชญา

เถรวาทมองว่าความรับผิดชอบทางศีลธรรมตามแนวคิดของธรรมชาตินิยมคือการไม่สามารถอธิบายได้ว่า
 

ผู้กระทำเข้าไปเกี่ยวข้อง เข้าไปควบคุมการกระทำของตนเองได้อย่างไร หรือการไม่สามารถหาผู้รับผิดชอบ

ที่แท้จริงได้ แนวคิดแบบธรรมชาตินิยมยอมรับลัทธินิยัตินิยมที่ถือว่า สิ่งที่เกิดขึ้นทั้งหมดเป็นผลมาจากสาเหตุ

และอธิบายการกระทำต่างๆของมนุษย์ว่าเกิดจากแรงจูงใจภายในของมนุษย์ ดังนั้น มนุษย์จึงควรรับผิดชอบ

ในสิ่งที่ตนทำ เพราะมันเกิดจากแรงจูงใจของเขาเอง แต่ตัวแรงจูงใจเองเป็นผลมาจากสาเหตุอื่นเช่นกัน 

สาเหตุของแรงจูงใจหนึ่งก็คือแรงจูงใจที่ถัดขึ้นไป เป็นเช่นนี้ต่อๆไปไม่รู้จบ ผู้กระทำจึงมิได้มีส่วนใดๆเลย ใน

การควบคุมพฤติกรรมของตนหรือไม่สามารถหาสาเหตุสุดท้ายได้และถ้าเป็นเช่นนี้ย่อมไม่สามารถระบุตัว
 

ผู้กระทำหรือผู้รับผิดชอบที่แท้จริงได้ สำหรับพุทธปรัชญาเถรวาทได้อธิบายความรับผิดชอบทางศีลธรรมผ่าน

การกระทำและความรับผิดชอบด้วยกฎธรรมชาติ ส่วนแนวคิดแบบประนีประนอมอธิบายการกระทำและ

ความรับผิดชอบผ่านสามัญสำนึกซึ่งเป็นความรับผิดชอบตามกฎกติกาของสังคมตามหลักของพุทธปรัชญานั้น

เอง แต่โดยทั่วไปแล้วโดยสามัญสำนึกต่างรู้ดีว่า การที่จะบอกว่าใครสักคนควรรับผิดชอบในสิ่งที่เขาทำนั้นใน

เบื้องต้นต้องหาให้ได้ก่อนว่าใครคือผู้กระทำที่แท้จริง เป็นผู้ก่อให้เกิดการกระทำนั้นขึ้น ปัญหาจึงเกิดขึ้นเมื่อ

แนวคิดแบบธรรมชาตินิยมไม่สามารถทำให้แนวคิดของตนสอดคล้องกับสามัญสำนึกนี้ได้ในขณะที่พุทธ

ปรัชญาเถรวาทนั้นไม่พบปัญหาในลักษณะเช่นนี้ พุทธปรัชญาเถรวาทนั้นไม่ได้อธิบายความรับผิดชอบทางศีล

ธรรมผ่านสามัญสำนึกดังกล่าว เพราะสามัญสำนึกของมนุษย์ไม่สามารถอธิบายความรับผิดชอบทางศีลธรรม

ได้ตามตรงตามความเป็นจริงทั้งหมด กฎธรรมชาติต่างหากที่เป็นคำตอบขั้นสุดท้ายที่สามารถอธิบายความรับ

ผิดชอบดังกล่าวได้อย่างถูกต้องตามความเป็นจริงกล่าวคือ ใครก็ตามมีเจตนาที่จะกระทำกรรมอย่างใดอย่าง

หนึ่งผู้นั้นย่อมต้องรับผลในสิ่งที่เขาทำนั้น ดังนั้น ความแตกต่างระหว่างความรับผิดชอบทางศีลธรรมในพุทธ

ปรัชญาเถรวาทกับแนวคิดแบบธรรมชาตินิยมมีความแตกต่างกันทำให้พุทธปรัชญาสามารถอธิบายการ

กระทำและความรับผิดชอบได้โดยไม่เกิดปัญหาอย่างที่แนวคิดแบบธรรมชาตินิยมประสบอยู่ 


3.	วิเคราะห์ความรับผิดชอบทางศีลธรรมมุมมองจากพุทธปรัชญาเถรวาท


ความรับผิดชอบทางศีลธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทมี ๒ ลักษณะกล่าวคือความรับผิดชอบตาม
 

กฎธรรมชาติและความรับผิดชอบตามกฎของสังคม ความรับผิดชอบทางศีลธรรมตามกฎธรรมชาตินั้นเป็นสิ่ง

ที่มนุษย์ไม่สามารถที่จะหลีกเลี่ยงได้ เพราะความรับผิดชอบในระดับนี้มีลักษณะเป็นกฎเกณฑ์อันแน่นอน



119Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

ตายตัว เป็นไปตามกระบวนการธรรมชาติที่มีกลไกภายในตัวเอง จัดการตัวเองซึ่งอยู่ในรูปกระบวนการ

ธรรมชาติกล่าวคือ เมื่อมนุษย์มีเจตนาผลักดันให้เกิดกรรมอย่างหนึ่งอย่างใดไม่ว่าจะเป็นการกระทำกรรมดีกับ

การกระทำกรรมชั่ว สิ่งที่จะต้องติดตามมาเสมอคือ การได้รับผลของการกระทำนั้นสมดังพุทธพจน์ 

(Mahachulalongkornrajavidayalaya University/ 14/297/356) โดยมีใจความว่าด้วยเรื่องกรรมว่า 
 

“เรามีกรรมเป็นของตน เป็นทายาทแห่งกรรม มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พึ่ง 
 

จักทำกรรมใดดีก็ตาม ชั่วก็ตาม เราจักเป็นผู้รับผลของกรรมนั้น” ซึ่งความสัมพันธ์ระหว่างกรรมกับผลของ

กรรมนี้ เป็นความสัมพันธ์เชิงสาเหตุกับผล โดยกรรมอยู่ในฐานะที่เป็นสาเหตุ ส่วนผลของกรรมอยู่ในฐานะที่

เป็นผลอันเกิดจากการกระทำกรรม(Phramaha HansaThammahaso, 2014) การอธิบายกรรมและวิบาก

จึงเป็นคำอธิบายเชิงกฎคือกรรมกับวิบากสัมพันธ์กันในลักษณะเชิงสาเหตุกับผลซึ่งดำเนินไปเป็นกระบวนการ

ทางธรรมชาติ คำอธิบายเชิงกฎเกี่ยวกับกรรมและวิบากนี้อาจควบคู่ไปกับคำอธิบายเชิงสามัญสำนึกของ

มนุษย์ได้ ตราบใดที่คำอธิบายทั้งสองไม่ขัดแย้งกัน แต่ถ้าขัดแย้งกันเมื่อใดก็ย่อมต้องยึดคำอธิบายเชิงกฎเป็น

สำคัญเพราะกรรมและวิบากคือกระบวนการธรรมชาติซึ่งคำอธิบายเชิงกฎเกี่ยวข้องกับกระบวนการนี้โดยตรง 

ดังนั้น ความรับผิดชอบทางศีลธรรมในระดับกฎของธรรมชาติตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทแล้วกรรมและผล

ของกรรมจึงสัมพันธ์กันในลักษณะกระบวนการธรรมชาติ ด้วยเหตุนี้กรรมคือการกระทำที่จะส่งผลกับวิบาก

จึงมีความสัมพันธ์ต่อกันในลักษณะกระบวนการธรรมชาติคือต้องเป็นไปอย่างนั้นเพราะระเบียบแห่งธรรมชาติ

เป็นเช่นนั้นเอง ส่วนความรับผิดชอบตามกฎของสังคมนั้นเป็นไปในทางตรงกันข้ามเป็นสิ่งที่สามารถ

เปลี่ยนแปลงไปได้ได้ตามกาลเวลา เพราะมันวางอยู่บนสามัญสำนึกของมนุษย์ที่อาจแปรเปลี่ยนไปได้เสมอ 

เป็นสิ่งที่ริเริ่มและขับเคลื่อนไปโดยมนุษย์ซึ่งอาจสอดรับกับกฎธรรมชาติหรือไม่ก็ได้ เนื่องจากกฎกติกาของ

สังคมนี้เป็นสิ่งที่มนุษย์สมมติบัญญัติหรือเป็นข้อตกลงร่วมกันซึ่งอาจจะเกิดมาจากพื้นฐานสำคัญคือ ความคิด

เห็น อารมณ์ ความรู้สึกหรือสัญชาตญาณของมนุษย์ จึงอาจเป็นเพียงการทึกทัก การสมมุติบัญญัติกันไปเอง

ซึ่งมีความเป็นไปได้สูงที่จะคลาดเคลื่อนจากสภาพความเป็นจริงตามธรรมชาติ ด้วยเหตุนี้หลักคำสอนในพุทธ

ปรัชญาเถรวาทจึงสอนมิให้ถือว่า กฎกติกาที่เกิดจากการสมมติ การบัญญัติ หรือข้อตกลงทางสังคมนั้นเป็น

สาระสำคัญสำหรับการอธิบายเรื่องการกระทำและความรับผิดชอบ จะอย่างไรก็ตาม พุทธปรัชญาเถรวาทก็

ไม่ได้ปฏิเสธกฎกติกาของสังคมโดยที่เดียว ประเด็นคำถามที่สำคัญคือว่า เราควรรับผิดชอบตามกฎของสังคม

หรือไม่ พุทธปรัชญาเถรวาทตอบว่า  ความรับผิดชอบตามกฎสังคมเป็นสิ่งที่สัมพัทธ์ไปตามการบัญญัติหรือ

ตามการกำหนดของมนุษย์ หากกฎกติกาของสังคมโดยเฉพาะอย่างยิ่งกฎกติกาสังคมที่คนทั้งหมดยึดถือร่วม

กัน เช่น กฎหมายหรือผู้ที่มีอำนาจตัดสิน ตัดสินให้เราต้องรับผิดชอบต่อการกระทำของเรา เราก็ควรปฏิบัติ

ตามนั้น ในขณะเดียวกัน หากมีการตัดสินว่าไม่จำเป็นต้องรับผิดชอบเราก็พึงปฏิบัติตามนั้นเช่นนั้น อย่างไร

ก็ตาม ประเด็นสำคัญที่พุทธปรัชญาเถรวาทให้ความสนใจคือการปฏิบัติตามการตัดสินของสังคมเพราะความ

รับผิดชอบตามกฎกติกาของสังคมเป็นสิ่งที่ขึ้นอยู่กับข้อตกลงร่วมกันหรือการกำหนดของมนุษย์ มนุษย์ไม่พึง

ละเมิดต่อกฎกติกาดังกล่าวนี้ ทั้งนี้เป็นเพราะมนุษย์มีข้อตกลงร่วมกันบางอย่างเพื่อทำให้การมาอยู่ร่วมกัน

ของมนุษย์เป็นไปอย่างราบรื่น ฉะนั้น มนุษย์จึงควรทำตามกฎกติกาของสังคมตามที่เป็นข้อตกลงทางสังคม

ตามที่ได้ตกลงร่วมกันนั้นเอง







120 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

สรุป


ความรับผิดชอบทางศีลธรรมตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นคือการได้รับผลของกรรมโดยมีกรรม

ดีและกรรมชั่วที่เกิดจากการกระทำที่ประกอบด้วยเจตนาเสมอ ความรับผิดชอบทางศีลธรรมในพุทธปรัชญา

เถรวาทมี 2 ระดับคือ 1) ความรับผิดชอบตามกฎธรรมชาติและ 2)ความรับผิดชอบตามกฎกติกาของสังคม 

ความรับผิดชอบทางศีลธรรมตามกฎธรรมชาตินั้นเป็นสิ่งที่มนุษย์ไม่สามารถที่จะหลีกเลี่ยงได้ เพราะความรับ

ผิดชอบในระดับนี้มีลักษณะเป็นกฎเกณฑ์อันแน่นอนตายตัว เป็นไปตามกระบวนการธรรมชาติที่มีกลไก

ภายในตัวเอง จัดการตัวเองอยู่ในรูปกระบวนการธรรมชาติ  ส่วนความรับผิดชอบตามกฎของสังคมนั้นเป็นไป

ในทางตรงกันข้ามเป็นสิ่งที่สามารถเปลี่ยนแปลงไปได้ได้ตามกาลเวลาเพราะวางอยู่บนสามัญสำนึกของมนุษย์

ที่อาจแปรเปลี่ยนไปได้เสมอ เป็นสิ่งที่ริเริ่มและขับเคลื่อนไปโดยมนุษย์ซึ่งอาจสอดรับกับกฎธรรมชาติหรือไม่

ก็ได้ เนื่องจากกฎกติกาของสังคมนี้เป็นสิ่งที่มนุษย์สมมติบัญญัติหรือเป็นข้อตกลงร่วมกัน ซึ่งอาจจะเกิดมา

จากพื้นฐานสำคัญคือ ความคิดเห็น อารมณ์ ความรู้สึกหรือสัญชาตญาณของมนุษย์ จึงอาจเป็นเพียงการ

ทึกทัก การสมมุติบัญญัติกันไปเองซึ่งมีความเป็นไปได้สูงที่จะคลาดเคลื่อนจากสภาพความเป็นจริงตาม

ธรรมชาติ สำหรับความรับผิดชอบทางศีลธรรมทั้งสองอย่างนั้นพุทธปรัชญามองว่าความรับผิดชอบทาง
 

ศีลธรรมในระดับกฎของธรรมชาติที่มีความแน่นอน ชัดเจนและมีความมั่นคงและยุติธรรมมากกว่าความรับ

ผิดชอบทางศีลธรรมในระดับกฎกติกาของสังคมเพราะอยู่นอกการกำหนด และการควบคุมของมนุษย์ที่

ดำเนินไปตามกระบวนการธรรมชาติ





ข้อเสนอแนะ


1.	 ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้


งานวิจัยฉบับนี้ ผู้วิจัยได้ศึกษาความรับผิดชอบทางศีลธรรมมุมมองจากพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น

สามารถนำผลวิจัยไปใช้ด้วยการประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตประจำวัน ซึ่งเป็นเรื่องเกี่ยวการตัดสินใจกระทำ

กรรมของมนุษย์ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทอยู่แล้ว บางครั้งการกระทำกรรมอย่างใดอย่างหนึ่งลงไป อาจ

จะผิดหรืออาจจะไม่ผิดกฎกติกาของสังคมก็ตาม หากการกระทำดังกล่าวเป็นการกระทำที่ประกอบด้วย

เจตนาอันมีกุศลมูลและอกุศลมูลเป็นบ่อเกิดแล้ว การกระทำกรรมนั้นย่อมส่งผลตามมาอย่างแน่นอนไม่

สามารถจะหลีกเลี่ยงความรับผิดชอบทางศีลธรรมได้ ที่เป็นเช่นนี้เพราะเป็นกฎแห่งกรรมซึ่งเป็นกฎของ

ธรรมชาติที่เกี่ยวข้องกับการกระทำกรรมของมนุษย์โดยตรงดังนั้นจึงเป็นที่แน่ชัดว่า มนุษย์อาจจะเลี่ยงความ

รับผิดชอบทางศีลธรรมในระดับกฎกติกาของสังคมได้หรือไม่ได้ขึ้นอยู่กับกฎกติกาและการตัดสินของสังคม

มนุษย์ แต่มนุษย์ไม่สามารถจะเลี่ยงความรับผิดชอบทางศีลธรรมในระดับกฎแห่งกรรมนี้ไปได้




121Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

2.	ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งตอไป 

จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “ความรับผิดชอบทางศีลธรรมมุมมองจากพุทธปรัชญาเถรวาท” พบว่า  

ยังมีประเด็นที่สามารถศึกษาวิจัยเพิ่มเติมซึ่งไม่ใช่ประเด็นหลักในการวิจัยนี้ได้อีก ผู้วิจัยจึงขอเสนอหัวข้อ/

ประเด็นในการวิจัยเกี่ยวกับความรับผิดชอบทางศีลธรรมมุมมองจากพุทธปรัชญาเถรวาทในครั้งต่อไปดังนี้  

1. ควรศึกษาในประเด็น การศึกษาวิเคราะห์เชิงปรัชญา : อนัตตากับความรับผิดชอบทางศีลธรรม

ในพุทธปรัชญาเถรวาทขัดแย้งกันหรือไม ?  

2. ควรศึกษาในประเด็น ศึกษาวิเคราะห์เชิงปรัชญา : ความยุติธรรมทางศีลธรรมมุมมองจาก 

พุทธปรัชญาเถรวาท 

Bunjue, K. (1979). Philosophy Encyclopedia. Bangkok: Thai WatanaPanich. 

Jandaeng, Pr. (2013). Life : the view from Buddhism . Nontaburi: Sampachaya Company.  

Mahachulalongkornrajavidayalaya University. (1988) Introduction to Philosophy. Bangkok: 

Navasarn Press, 

Mahachulalongkornrajavidayalaya University. (1996) Tripitaka : Thai version. Bangkok:  

MCU Press. 

P.A.Payutto. (1994) . Importance of Buddhism as National Religion . Bangkok: 

Sahadhammika. 

P.A.Payutto. (1995). Vinaya is bigger than thinking. Bangkok: Sahadhammika. 

P.A.Payutto. (2000). Buddhadahmma. Bangkok: MCU Press. 

Phramaha Hansa Thammahaso. (2013). Buddhist Ethics and Ethical Problem on Suicide. 

Bangkok: MCU Press. 

Phramaha Hansa Thammahaso. (2014). Buddhism and Modern Sciences. Bangkok:  

MCU Press. 

Promta, S. (2005). Buddhist Philosophy. Bangkok: Siam Press. 

References




122 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

Promta, S. (2006). Human beings and seeking for the truth and life’s meaning. Bangkok: 

Siam Press.


The Royal Institute. (2003) . Dictionary of the Royal Institute B.E. 2542. Bangkok: 

Nanmeebooks.


Wisatawet, W. (2000). The views of Philosophy: Buddhist Philosophy. Bangkok: 

Chulalongkorn University Printing.


Wisatawet, W. (2004). General Philosophy. Bangkok: Aksorn Charoen Tat.












