
ประยงค์ จันทร์แดง 
Prayong Jandaeng 

คณะรัฐศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยพะเยา 
School of Political and Social Science, University of Phayao, Thailand.  

Email: yongsaid@hotmail.com 

ประยงค์ จันทร์แดง 
Prayong Jandaeng 

คณะรัฐศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยพะเยา 
School of Political and Social Science, University of Phayao, Thailand.  

การศึกษาวิเคราะห์เชิงปรัชญาในมหาปรินิพพานสูตร* 
A Philosophical Approach in Mahā parinibbā na Sutta 

บทคัดย่อ  
งานวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาสาระสำคัญ และรูปแบบโครงสร้างของมหาปรินิพพานสูตร 

และวิเคราะห์ประเด็นทางปรัชญา ตลอดจนวิเคราะห์คุณค่าของมหาปรินิพพานสูตรที่มีต่อสังคมปัจจุบัน  

การศึกษาครั้งนี้เป็นการวิจัยเอกสาร โดยเน้นพระไตรปิฎกบาลีและคัมภีร์ชั้นรองหรืองานวิชาการที่เกี่ยวข้อง

อื่นๆ  

ผลการวิจัยพบว่า พระสูตรดังกล่าวมีเนื้อหายาวที่สุดในพระไตรปิฎก แบ่งออกเป็น 6 ตอนจึงถูก

รวบรวมไว้ในมหาวรรค ทีฆนิกาย ซึ่งเป็นหมวดหมู่สำหรับพระสูตรที่มีเนื้อหาขนาดยาว ในพระสูตรนี้มี

ข้อความหรือหลักธรรมที่ซ้ำกันตามสำนวนนิยมในภาษาบาลีหลายแห่ง โดยเฉพาะหลักไตรสิกขาที่ตรัสไว้

หลายแห่งตลอดทั้งพระสูตร เนื้อหาหลายตอนในพระสูตรนี้มีการนำไปขยายความตั้งเป็นพระสูตรใหม่และ

หลายตอนมีการนำไปย่อความให้สั้นลงก็มี ซึ่งปรากฏให้เห็นในนิกายเดียวกันบ้าง ต่างนิกายบ้าง ต่างปิฎก

บ้าง แต่ทุกแห่งก็ไม่ได้แตกต่างกันโดยเนื้อหาสาระของหลักธรรมแต่ประการใด  

ส่วนการวิเคราะห์เชิงปรัชญาพบว่า 1) ด้านจริยศาสตร์ ความสุขมี 2 ระดับ คือ ความสุขระดับต้น

หรือกามสุขและความสุขระดับสูงคือนิพพาน ผู้ที่ปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาก็จะสามารถเข้าถึงสุขระดับต้นตาม

หลักศีล และสุขระดับสูงตามหลักสมาธิและปัญญา 2) ภววิทยา มีเรื่องมารและเทวดาที่บันดาลให้เกิดเรื่องน่า

อัศจรรย์ต่างๆ 3) ตรรกศาสตร์ มีเรื่องการใช้เหตุผลแบบนิรนัยของท่านพระสารีบุตร ที่แสดงว่าเหตุใดท่านจึง

 
*ทุนสนับสนุนการวิจัยจากสถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ปีงบประมาณ 2558 
Received January 31, 2017; Accepted July 13, 2017. 

Doi : 10.14456/jmcupeace.2017.82



145Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

เลื่อมใสในพระพุทธเจ้า และ 4) ญาณวิทยา มีหลักมหาปเทส 4 สำหรับใช้ตรวจสอบความรู้ว่าจริงหรือเท็จ 

และความรู้ความสามารถพิเศษของพระพุทธเจ้าและของพระอนุรุทธะ ส่วนการวิเคราะห์คุณค่าที่มีต่อสังคม

นั้น พบว่า มหาปรินิพพานสูตรทำให้เกิดคุณค่าด้านจริยศาสตร์ คือเป็นสื่อที่ดีงามที่ชักนำให้เกิดการทำ
 

ความดี และคุณค่าด้านสุนทรียศาสตร์เป็นความรู้สึกประทับใจ และสุขใจที่ได้ทำความดีตามหลักธรรมใน
 

พระสูตรดังกล่าว 


คำสำคัญ: มหาปรินิพพานสูตร; การวิเคราะห์เชิงปรัชญา; คุณค่า 




146 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

Abstract   

This research aims at studying the essence and structure of Mahāparinibbāna 

Sutta, philosophical issues, and values of the Sutta towards the contemporary society. This 

is a documentary research mainly based on the Pali Tipitaka and its related sources.  

The study revealed that this is the longest Sutta in Tipitaka with its contents 

divided into six portions. It is categorized in Mahāvagga of Dighanikāya in accordance with 

its long contents. There are a lot of repetitions of Pali sentences and teachings, especially 

Tisikkhā depicted throughout the Sutta. Many passages are extended in details, whereas 

may are shortened. Both extended and shortened passages are found in the same Nikāya, 

or the different Nikāya, or the different Pitaka.  

For a philosophical approach, it is found that ethics showed the happiness in two 

levels: sensual pleasures and advanced happiness, i.e. Nibbāna. The path leading to it is 

Tisikkhā, i.e. Sila leading to the first level, and Samādhi and Pannā to the second. 

Ontology revealed the extraordinary beings: Māra and Devas who caused a lot of miracles. 

Deductive Logic showed how Sāriputta gained deep faith in the Buddha. Epistemology 

showed a criterion for accessing knowledge called the fourfold Mahāpadesa and the extra-

sensory perception of the Buddha and Anuruddha. For an analysis of the values towards 

the society, the Sutta led to the ethical values as a good media leading to the 

performance of good deeds. The aesthetical values refer to feeling of impression and deep 

delight as one has performed a good deed according to the teaching depicted in the Sutta.  

Keywords: Mahāparinibbāna Sutta; Philosophical Approach; Value 



147Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

บทนำ


การศึกษาคัมภีร์ทางศาสนา (Textual Studies) ถือเป็นหน้าที่หลักของบรรดาศาสนิกชนทุก

ศาสนา ที่จะต้องให้ความสำคัญเป็นอันดับแรกยิ่งกว่าการให้ความสำคัญกับอาจารย์ หรือเจ้าสำนักหรือสื่อ
 

รุ่นหลังอื่นๆ เพราะการศึกษาคัมภีร์ทำให้ได้รับอรรถรสที่แท้จริงใกล้เคียงกับที่พระศาสดา ต้องการจะสื่อ 
 

มหาปรินิพพานสูตรนับเป็นพระสูตรที่มีเนื้อหายาวที่สุดที่บันทึกเรื่องราวในช่วง 1 ปีสุดท้ายในพระชนมชีพ

ของพระพุทธเจ้า อาจกล่าวได้ว่าพระสูตรนี้แม้เพียงสูตรเดียวก็มีเนื้อหาครอบคลุมสารัตถะทั้งหมดของ

พระพุทธศาสนา และเพียงพอที่จะทำให้ผู้ศึกษาได้รู้ถึงพุทธจริยาวัตร และพุทธดำรัสของพระพุทธเจ้าที่สำคัญ

ได้ครบถ้วน เพราะเป็นพระสูตรที่มีการอ้างอิงถึงเหตุการณ์และหลักคำสอนสำคัญมากที่สุด พระสูตรหนึ่ง 
 

บางตอนที่สำคัญมีการแยกไปตั้งเป็นพระสูตรต่างหากก็มี เช่น แยกตอนที่พระสารีบุตรเข้าเฝ้าที่สวนมะม่วง

ชื่อปาวาริกะไปกล่าวโดยละเอียดในสัมปสาทนียสูตร แยกตอนที่พระอานนท์ทูลถามถึงบุคคลต่างๆ ที่ตายไป

แล้วว่าไปเกิดในภพภูมิใดบ้าง และมียักษ์ตนหนึ่งชื่อชนวสภะมาเฝ้าพร้อมกับรายงานว่าตนคืออดีตพระเจ้า

พิมพิสารไปไว้ในชนวสภสูตร และแยกตอนที่พระพุทธองค์ตรัสเล่าว่าในอดีตชาติพระองค์เคยเป็นพระเจ้า
 

จักรพรรดิ์ พระนามว่ามหาสุทัศน์ใว้ในมหาสุทัสสนสูตร และบางตอนยังไปปรากฏในนิกายอื่นหรือปิฎกอื่นก็มี

อีกจำนวนมาก ดังมหาปรินิพพานสูตรแปลฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ทำเป็นเชิงอรรถเทียบข้อความ
 

ที่ซ้ำกันไว้ไม่น้อยกว่า 31 แห่งตลอดทั้งพระสูตร (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 

Vol.10, 1996) 


มหาปรินิพพานสูตรจึงมีความสำคัญ ดังมีผู้ศึกษาพระสูตรดังกล่าวทั้งชาวไทยและชาวต่างชาติ

ยืนยันว่ามหาปรินิพพานสูตรเป็นพระสูตรสำคัญ ที่ผู้ศึกษาพระพุทธศาสนาทุกคนควรได้อ่านเช่นเดียวกับ
 

ผู้ที่ศึกษาวิชาปรัชญาควรจะได้อ่านเรื่องวาระสุดท้ายของโสคราเตส (Socrates) (Wannapok, 1995)
 

มหาปรนิพิพานสตูรเปน็หนึง่ในพระสตูรทีส่ำคญัทีส่ดุ เพราะใหร้ายละเอยีดเกีย่วกบัเรือ่งราวทางประวตัศิาสตร
์ 

ที่น่าสนใจยิ่งของพระชนม์ชีพในช่วงท้ายๆ ของพระพุทธเจ้า และยังมีหลักคำสอนสำคัญคืออปริหานิยธรรม

รูปแบบต่างๆ ที่สมบูรณ์ ตลอดจนมีแนวคิดทางสังคม การเมือง และศาสนาในสมัยนั้นให้ศึกษาด้วย 
 

(Law, 2007) และว่ามหาปรินิพพานสูตรสำคัญที่สุดในทีฆนิกาย เพราะเป็นพระสูตรที่ให้รายละเอียด
 

ข้อเท็จจริงเกี่ยวกับวาระสุดท้ายของพระชนม์ชีพพระพุทธเจ้า พระสูตรนี้ยังระบุถึงชื่อหมู่บ้านต่างๆ 
 

ที่พระพุทธเจ้าเสด็จผ่านกว่าจะถึงกุสินารา และยังมีพระดำรัสสั่งเสียหมู่สงฆ์ ไม่ว่าจะเป็นเรื่องศีล สมาธิ 

ปัญญา เรื่องมหาปเทส 4 สังเวชนียสถาน 4 แห่ง ตลอดจนพระดำรัสสุดท้ายที่สำคัญที่สุด โดยทรงย้ำให้

ดำเนินชีวิตด้วยความไม่ประมาท (Bapat, 1956)


ความสำคญัของพระสตูรดงักลา่วขา้งตน้นีเ้ปน็สิง่ดงึดดูใจ ใหน้กัวชิาการทัง้ชาวไทยและชาวตา่งชาติ

นำมาศึกษาในแง่มุมต่างๆ กัน โดยการศึกษาเชิงจารีตที่เน้นความจำและเข้าใจเนื้อหาตามคัมภีร์บ้าง โดยใช้วิธี

การศึกษาเชิงวิชาการตามหลักการแบบวิทยาศาสตร์และปรัชญาศาสนาบ้าง (Vichai, 2016) แต่ในการ
 

นำเสนอผลการศึกษาอาจประมวลได้เป็น 2 แนว คือ แนวจารีตและแนววิพากษ์ โดยแนวจารีตนั้นเป็นการ
 



148 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

นำเสนอเพื่อส่งเสริมให้เกิดศรัทธาในพุทธคุณเป็นหลัก เช่น นำมหาปรินิพพานสูตรมาแปล หรือเรียบเรียงใหม่

แล้วอธิบายเนื้อหาเพิ่มเติมบ้าง (เช่น งานของ Indasara, 2004; Phramaha Vician Saisri, 2009; 

Thanasak Poompeth, 2013) ยกเฉพาะประเด็นที่น่าสนใจมาวิเคราะห์บ้าง (เช่น งานของ Wannapok, 

1995; Sirivaddhano, 2012) ส่วนแนววิพากษ์นั้นไม่ได้เน้นให้เกิดศรัทธาในพุทธคุณ แต่เพื่อโต้แย้งความเชื่อ

เดิมและเสนอคำตอบใหม่ๆ ที่อาจเป็นไปได้ ตามหลักวิชาการโดยเฉพาะทฤษฎีทางวิทยาศาตร์และปรัชญา

ศาสนา เพื่อวิเคราะห์หรือตีความพระสูตรดังกล่าว (เช่น งานของ Mettanando Bhikkhu, 2000 และ 

2002; Gnanarama, 1997) การนำเสนอทั้ง 2 แนวดังกล่าวมีจุดเด่นคนละอย่าง คือแนวแรกเด่นด้าน
 

การสร้างศรัทธาต่อพระพุทธเจ้า ในขณะที่แนวที่ 2 เด่นด้านความพยายามที่จะใช้ศาสตร์ร่วมสมัย เช่น 
 

วิทยาศาสตร์มาศึกษาพระสูตรให้ดูทันสมัยเป็นวิชาการ แต่มักมีข้อจำกัดคือผู้ศึกษาไม่เข้าใจอย่างถ่องแท้ใน

ข้อมูล จากพระสูตรที่ถูกต้องและรอบด้านดังเช่นงานของเมตฺตานนฺโท ภิกฺขุ ที่เข้าใจผิดพลาดหลายแห่งใน
 

พระสูตรแล้วด่วนตีความหรือสรุปทำให้งานไม่น่าเชื่อถือ (Saengsinchai, 2000; Phra Dhammapitaka 

P.A. Payutto, 2001 และ 2002) 


ผู้วิจัยเห็นว่า การศึกษามหาปรินิพพานสูตรในเชิงจารีตอย่างเดียว อาจทำให้ผู้ศึกษาเกิดศรัทธา

ที่สุดโต่งและยึดติดกับคัมภีร์แบบตายตัวจนเกินไป จึงควรมีการวิเคราะห์ในเชิงปรัชญาเพื่อเปิดประเด็นที่น่า

สนใจให้วิพากษ์วิจารณ์ได้ตามหลักเหตุผล แต่ขณะเดียวกันก็ควรจะเป็นการวิเคราะห์ที่ตั้งอยู่บนข้อมูลที่ถูก

ต้องและครบถ้วนรอบด้านให้มากที่สุดเท่าที่จะทำได้ ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงพยายามศึกษามหาปรินิพพานสูตร

ทั้งในส่วนที่เป็นสาระสำคัญ และรูปแบบโครงสร้างให้ถูกต้องครบถ้วนก่อนแล้ว จึงหยิบยกประเด็นปัญหา

สำคัญในพระสูตรดังกล่าวมาวิเคราะห์ในเชิงปรัชญา และประเมินคุณค่าด้านต่างๆ ของพระสูตรดังกล่าวที่มี

ต่อสังคมปัจจุบัน 





วัตถุประสงค์ของการวิจัย 


1. เพื่อศึกษาสาระสำคัญและรูปแบบโครงสร้างของมหาปรินิพพานสูตร


2. เพื่อวิเคราะห์ประเด็นทางปรัชญาในมหาปรินิพพานสูตร 


3. เพื่อวิเคราะห์คุณค่าของมหาปรินิพพานสูตรที่มีต่อสังคมปัจจุบัน  





วิธีดำเนินการวิจัย


การวิจัยครั้งนี้เป็นการศึกษาเอกสาร (Documentary Research) ซึ่งเป็นเอกสารประเภทคัมภีร์

ทางศาสนา (Textual Studies) โดยที่เลือกมาศึกษาครั้งนี้ คือ มหาปรินิพพานสูตร โดยหยิบยกประเด็น

สำคัญมาวิเคราะห์ตามแนวคิดทางปรัชญา คือ ประเด็นเรื่องเป้าหมายสูงสุดของชีวิต (Ultimate Goal of 

Life) อันเป็นประเด็นสำคัญประเด็นหนึ่งในสาขาจริยศาสตร์ (Ethics) ประเด็นเรื่องการมีอยู่จริงหรือเป็นจริง 



149Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

(Being) ของเทวดาและมารอันเป็นประเด็นย่อยหนึ่งทางภววิทยา (Ontology) ประเด็นเรื่องการใช้เหตุผล

ของพระสารีบุตร อันเป็นประเด็นย่อยหนึ่งทางตรรกศาสตร์ (Logic) และประเด็นเรื่องบ่อเกิดของความรู้และ

การตรวจสอบความถูกต้องของความรู้ อันเป็นประเด็นย่อยหนึ่งทางญาณวิทยา (Epistemology) 





ผลการวิจัย


ผลการศึกษาสามารถตอบวัตถุประสงค์การวิจัยครั้งนี้ครบทั้ง 3 ข้อ ตามลำดับดังต่อไปนี้


1.	 สาระสำคัญและรูปแบบโครงสร้างของมหาปรินิพพานสูตร 


จากการศึกษาพบว่ามหาปรินิพพานสูตร นับเป็นพระสูตรที่มีเนื้อหายาวที่สุดกว่าทุกพระสูตรใน

พระไตรปิฎก เป็นบันทึกเรื่องราวและหลักธรรมในช่วงประมาณ 1 ปีสุดท้ายในพระชนม์ชีพของพระพุทธเจ้า 
 

มีการจัดแบ่งเนื้อหาออกเป็น 6 ตอน หรือ 6 ภาณวาร โดยเริ่มต้นพระสูตรกล่าวถึงพระเจ้าอชาตศัตรูกษัตริย์

แห่งมคธทรงดำริจะยึดครองแคว้นวัชชี จึงทรงมีพระบัญชาให้อำมาตย์เอก ชื่อวัสสการพราหมณ์ไปเฝ้าทูล

ถามพระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้าไม่ตรัสตอบโดยตรงแต่ทรงหันไปสนทนากับท่านพระอานนท์ เกี่ยวกับวัชชี

อปริหานิยธรรม ต่อมาตรัสอปริหานิยธรรมสำหรับภิกษุอีก 6 ชุด จากนั้นพระสูตรได้กล่าวถึงการเสด็จจาริก

พร้อมด้วยภิกษุสงฆ์ไปในที่ต่างๆ ทรงพบปะกับผู้คนและแสดงธรรมหลากหลาย ตามความเหมาะสมกับผู้ฟัง

ในแต่ละที่ นับแต่แคว้นมคธไปยังแคว้นวัชชีและสุดท้ายที่แคว้นมัลละ โดยทรงประทับสีหไสยาสน์ที่ใต้ต้น

สาละคู่ที่สาลวโนทยานของพวกเจ้ามัลละ และเสด็จดับขันธปรินิพพาน ในตอนท้ายพระสูตรกล่าวถึงการ

ถวายพระเพลิงพุทธสรีระและการแบ่งพระบรมสารีรกธาตุออกเป็น 8 ส่วนให้กับ 8 แคว้นที่ส่งตัวแทนมาขอ

และนำไปสร้างสถูปบรรจุไว้บูชา (ที.ม. (บาลี) 10/131-240/65-147) มหาปรินิพพานสูตรถูกจัดไว้ใน
 

ทีฆนิกาย มหาวรรค เนื่องจากใช้เกณฑ์ในการจัดหมวดหมู่คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า คือ เกณฑ์การจัดแบ่ง

ตามขนาดของเนื้อหาที่มีเกณฑ์ว่าพระสูตรที่มีเนื้อหาขนาดยาวจัดรวมกลุ่มไว้ในทีฆนิกาย มหาวรรค ซึ่งแปล

ว่านิกายที่ประมวลพระสูตร ที่มีเนื้อหายาวและเป็นวรรคใหญ่หรือวรรคสำคัญ มีทั้งหมด 34 สูตร ใช้พื้นที่ใน

การพิมพ์เป็นเล่มพระไตรปิฎก 3 เล่ม (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2015) 


 ในมหาปรินิพพานสูตรมีข้อความหรือเนื้อหาซ้ำๆ กันตามสำนวนนิยมในภาษาบาลีอยู่หลายแห่ง 

ประโยคทีส่ำคญั เชน่ ประโยคทีบ่รรยายถงึธรรมเนยีมของผูท้ีม่าเขา้เฝา้พระพทุธเจา้ ในทำนองวา่ “ไดส้นทนา

ปราศัยกับพระผู้มีพระภาคเจ้าพอเป็นที่บันเทิงใจ พอเป็นที่ระลึกถึงกัน แล้วจึงนั่งหรือยืน ณ ที่สมควร” และ

ประโยคที่เน้นย้ำเรื่องไตรสิกขาแก่ภิกษุทั้งหลายว่า ศีลเป็นอย่างนี้ สมาธิเป็นอย่างนี้ ปัญญาเป็นอย่างนี้ สมาธิ

ที่มีศีลเป็นพื้นฐาน ปัญญาที่มีสมาธิเป็นพื้นฐาน จิตใจที่มีปัญญาเป็นพื้นฐาน ย่อมมีผลานิสงส์มาก ทำให้หลุด

พ้นจากกิเลสที่หมักหมมในสันดาน คือ กาม ภพ และอวิชชา ได้โดยชอบ การที่มีข้อความหรือประโยคซ้ำกัน

เช่นนี้ถือเป็นเสน่ห์อย่างหนึ่งของภาษาบาลี เพราะสมัยก่อนเป็นหน้าที่ของพระสาวก ที่ต้องท่องจำและสวด

สาธยายพร้อมกัน พอจำรูปแบบของข้อความหรือประโยคหนึ่ง ได้ถ้าทบทวนหรือสาธยายไปพบข้อความหรือ



150 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

ประโยคนั้นในข้ออื่นๆ ในพระสูตรเดียวกัน หรือแม้แต่ในพระสูตรหรือนิกายอื่น หรือปิฎกอื่น ก็ยังคงใช้
 

รูปประโยคเดิม เพียงแต่เปลี่ยนชื่อบุคคลหรือสถานที่ที่เกี่ยวกับพระสูตรนั้นๆ 


  ประเด็นต่อมาคือ มหาปรินิพพานสูตรมีการเพิ่มเติมเนื้อหา จนทำให้จากเดิมที่เคยเป็นพระสูตร

ขนาดสั้นกลายเป็นพระสูตรขนาดยาว โดยอาจเป็นการรวบรวมเนื้อหาที่เกี่ยวกับเหตุการณ์ช่วงท้ายพระชนม์

ชีพของพระพุทธเจ้า มาจากสังยุตตนิกายบ้าง อังคุตตรนิกาย ขุททกนิกาย เช่น คัมภีร์อุทานบ้าง มาเรียบเรียง

เป็นมหาปรินิพพานสูตร หรืออาจเป็นการนำ “ปรินิพพานสูตร” ในสังยุตตนิกาย (สํ.ส.(บาลี) 15/186/189-

191) ที่มีเนื้อหาขนาดสั้นมาขยายความเป็น “มหาปรินิพพานสูตร” โดยที่ปรินิพพานสูตรในสังยุตตนิกายนั้น

มีเฉพาะตอนที่พระพุทธเจ้าประทับใต้ต้นสาละคู่แล้วตรัสสั่งเสียเป็นครั้งสุดท้าย (ปจฺฉิมวาจา) จบลงด้วยการ

กล่าวคาถาไว้อาลัยของพระพรหม ท้าวสักกะ ท่านพระอานนท์ และท่านพระอนุรุทธะ ตามลำดับ ต่อมาอาจ

มีการเพิ่มเติมเนื้อหา หรือขยายความจนกลายเป็นพระสูตรขนาดยาวคือมหาปรินิพพานสูตร แต่ทั้งนี้การเพิ่ม

เติมเนื้อหาดังกล่าวไม่ได้ หมายความว่าแต่งขึ้นใหม่ เพียงแต่เป็นการรวบรวมเรื่องราวช่วงสุดท้ายในพระชนม์

ชีพของพระพุทธเจ้า จากที่นั่นบ้างที่นี่บ้างมาจัดเรียงลำดับไว้ในที่เดียวกัน แล้วตั้งชื่อพระสูตรให้ขึ้นต้นด้วยคำ

ว่า “มหา” ซึ่งแปลว่า ยิ่งใหญ่หรือสำคัญ 


  การเพิ่มเติมเนื้อหานี้สอดคล้องกับข้อความในมหาปรินิพพานสูตร ที่ไปเกี่ยวข้องหรือซ้ำกับ
 

พระสูตรในนิกายหรือปิฎกอื่น เช่น วัชชีอปริหานิยธรรม 7 ประการ เนื้อหาตอนนี้ตรงกับข้อความในวัชชี

วรรคใน สัตตกนิบาต อังคุตตรนิกาย (องฺ.สตฺตก.(บาลี) 23/21/14-15) ซึ่งเนื้อหาของวัชชีอปริหานิยธรรมมี 7 

ข้อเหมือนกันต่างกันแต่ในมหาปรินิพพานสูตรพระพุทธเจ้าตรัสถามท่านพระอานนท์ แต่ในวัชชีวรรคพระองค์

ตรัสแก่พวกเจ้าลิจฉวี ซึ่งก็มีเนื้อหาตรงกันเพราะในมหาปรินิพพานสูตรพระองค์นำข้อความเดิมมาตรัสถามซ้ำ

กับท่านพระอานนท์อีกครั้งเพื่อให้วัสสการพราหมณ์ได้ทราบ 


  จากที่ได้ศึกษาข้อความบางตอนหรือหลายตอนในมหาปรินิพพานสูตร พบว่าไปปรากฏใน
 

พระสูตรอื่น นิกายอื่น หรือปิฎกอื่น ที่บันทึกเหตุการณ์หรือหลักธรรมตอนช่วงท้ายพระชนม์ชีพของ

พระพุทธเจ้าไว้อย่างบรรสานสอดคล้องกัน แม้จะมีแตกต่างกันบ้างก็เป็นเพียงข้อความเล็กๆ น้อยๆ ไม่ได้แตก

ต่างกันโดยสาระสำคัญแต่ประการใด ซึ่งความเชื่อมโยงกันนี้อาจสรุปได้เป็นแนวทางดังนี้คือ 


  1) “จากย่อไปขยาย” คือ มีการนำเนื้อหาบางตอนที่กล่าวไว้โดยย่อในมหาปรินิพพานสูตรไปตั้ง

ขยายความเป็นสูตรใหม่ เช่น ตอนที่ท่านพระสารีบุตรเข้าเฝ้ากราบทูลเหตุที่ท่านชื่นชมในพระพุทธเจ้าถูกนำ

ไปขยายความในสัมปสาทนียสูตร หรือเรื่องอดีตที่เคยรุ่งเรืองของเมืองกุสินารา สมัยที่พระพุทธเจ้าเคยเสวย

พระชาติเป็นพระเจ้าจักรพรรดิ พระนามว่ามหาสุทัสสนะถูกนำไปขยายความในมหาสุทัสสนสูตร 


  2) “จากขยายไปย่อ” คือ เนื้อหาขนาดยาวในมหาปรินิพพานสูตร บางตอนพอไปปรากฏในนิกาย

อื่นโดยเฉพาะอังคุตตรนิกาย ก็มักจะย่นย่อลงเหลือเฉพาะหัวข้อธรรมสำคัญ เช่น สังเวชนียสถาน 4 แห่งพอ

ไปปรากฏในจตุกกนิบาต อังคุตตรนิกายก็เหลือเพียงข้อความที่ระบุว่าทั้ง 4 แห่งนั้นมีที่ใดบ้างโดยไม่มี
 

รายละเอียดเหมือนในมหาปรินิพพานสูตร อย่างไรก็ตาม แม้ว่าข้อความหรือเนื้อหาสาระบางส่วนใน
 



151Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

มหาปรินิพพานสูตรไม่ว่าจะ “จากย่อไปขยาย” หรือ “จากขยายแล้วไปย่อ” ที่ปรากฏในพระสูตร นิกาย 

หรือปิฎกอื่นแต่ก็ไม่ได้แตกต่างกันที่หลักธรรมสำคัญแต่ประการใด ต่างแต่เหตุการณ์หรือเรื่องราวที่มี
 

รายละเอียดเพิ่มขึ้น หรือคำขึ้นต้นและลงท้ายหรือคำขยายความเล็กๆ น้อยๆ เท่านั้น 


2.	การวิเคราะห์เชิงปรัชญาในมหาปรินิพพานสูตร 


โดยหลักการของพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าไม่ทรงประสงค์จะให้คำสั่งสอนของพระองค์เป็น

ประเด็นที่จะนำมาถกเถียงหรือโต้แย้งในเชิงปรัชญา (Arguments) เพราะทรงให้เหตุผลว่าการถกเถียงใน

ลักษณะนี้ไม่ได้ทำให้พ้นจากทุกข์ได้ คำสั่งสอนของพระองค์มีไว้ให้ปฏิบัติตามเพื่อพ้นทุกข์เป็นหลัก 
 

(ม.มู. (บาลี) 12/246/208) อย่างไรก็ตาม เมื่อปรัชญาเป็นเรื่องครอบจักรวาลที่มนุษย์สงสัยใคร่รู้และคิดหาคำ

ตอบได้ พระพุทธศาสนาก็มีเรื่องราวหรือประเด็นมากมาย ที่ชวนให้คิดหรือยั่วให้เกิดการโต้แย้งถกเถียงเพื่อ

หาคำตอบที่มีเหตุผลอันเป็นวิธีหนึ่ง ที่จะทำให้ชาวพุทธเปิดใจกว้างรับฟังเหตุผลอื่นที่อาจเป็นไปได้ ด้วยเหตุนี้ 
 

ผู้วิจัยจึงหยิบยกประเด็นที่เห็นว่าเป็นปัญหาทางปรัชญา จากมหาปรินิพพานสูตรมานำเสนอดังนี้


จริยศาสตร์ (Ethics) เป็นสาขาหนึ่งของปรัชญาที่สนใจแสวงหาคำตอบว่าอะไรคือสิ่งที่ดีที่สุดใน

ชีวิตและมีอะไรเป็นเกณฑ์ตัดสินว่าสิ่งใดดีหรือชั่วซึ่งจะชี้นำให้เข้าถึงสิ่งที่คิดว่าดีที่สุดดังกล่าว คำตอบที่นัก

ปรัชญาเห็นตรงกันว่าสิ่งที่ดีที่สุดในชีวิตได้แก่ความสุข แต่ในการนิยามว่าอะไรคือความสุขมีแนวคิดแตกต่าง

กันสรุปได้เป็น 2 แนวทางคือ 1) สุขนิยม (Hedonism) เห็นว่าความสะดวกสบายเป็นสิ่งที่ดีที่สุดในชีวิต 
 

และ 2) อสุขนิยม (Non-Hedonism) เห็นว่าชีวิตที่ดีไม่ควรเห็นแก่ความสะดวกสบายทางกาย แต่ควรรู้จัก

เอาชนะกิเลสตัณหา (วิมุตตินิยม) รู้จักแสวงหาปัญญา (ปัญญานิยม) หรือรู้จักใช้ชีวิตอย่างเสรีไม่ถูกจำกัดด้วย

ข้อผูกมัดหรือกรอบใดๆ (อัตถิภาวนิยม) (Jandaeng, 2015)


 ในมหาปรินิพพานสูตรพบว่าความสุขในชีวิตมี 2 ระดับ คือ 1) ทิฏฐธัมมิกัตถะ ความสุขขั้นต้นหรือ

กามสุข คือ การมีความสุขได้ตามกรอบของศีลอย่างน้อยก็สามารถรักษาศีล 5 ไม่ละเมิดสิทธิของผู้อื่นและไม่

บั่นทอนสุขภาพของตนเอง มีใจเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ เคารพกฎระเบียบของสังคม การบรรลุถึงความสุขขั้นนี้

สามารถประยุกต์หลักอปริหานิยธรรมที่ตรัสแก่พวกเจ้าลิจฉวี (วัชชีอปริหานิยธรรม 7 ประการ) มาใช้ได้ 

นอกจากนี้ ยังสามารถรักษาศีล 5 หรืออริยมรรค 3 ข้อ คือ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ 
 

เจริญอิทธิบาท 4 และมีสติคือไม่ประมาทมัวเมาในการดำเนินชีวิตจนเกินไป และ 2) สัมปรายิกัตถะหรือ

ปรมัตถะ ความสุขขั้นสูง คือ การบรรลุนิพพาน ได้แก่ ภาวะที่ปราศจากความโลภ ความโกรธ ความหลง 
 

โดยการปฏิบัติตามหลักอปริหานิยธรรมทั้ง 6 ชุดสำหรับภิกษุที่เริ่มตั้งแต่ความสามัคคีปรองดองในสังคม
 

ไปจนถึงพัฒนาคุณธรรมขั้นสูงในตนโดยเฉพาะสมาธิและปัญญา ซึ่งเทียบได้กับอริยมรรค 5 ข้อ คือ 
 

สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ เจริญอิทธิบาท 4 และความไม่ประมาท 
 

มีสติอยู่เสมอ เพื่อให้สามารถกำจัดกิเลสหลักๆ คือ ความโลภ ความโกรธ ความหลงได้เด็ดขาด


 ภววิทยา (Ontology) เป็นสาขาหนึ่งของปรัชญาที่สนใจแสวงหาคำตอบเรื่องความมีอยู่จริงหรือ

เป็นจริงของสิ่งต่างๆ (Being) ประเด็นที่เน้นในการวิจัยครั้งนี้ คือเรื่องความจริงเกี่ยวกับโลกและชีวิตที่มี



152 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

แนวคิดต่างกัน 2 แนวคิด คือ 1) สสารนิยม (Materialism) เห็นว่าสสารหรือวัตถุเป็นความจริงเพราะเป็นสิ่ง

ที่มีคุณสมบัติที่สำคัญคือ มีตัวตน สัมผัสได้ กินที่ มีขนาด มีน้ำหนัก และสามารถทอนลงเป็นส่วนย่อยสุดได้ 

เป็นสิ่งที่สามารถพิสูจน์ได้ด้วยประสาทสัมผัส เช่นเดียวกับความจริงของชีวิตมนุษย์ก็คือร่างกาย ส่วนเรื่อง

นอกเหนือจากนี้ เช่น พระเจ้า ผี วิญญาณ ชาติหน้า เป็นเรื่องไม่มีอยู่จริง และ 2) จิตนิยม (Idealism) เห็นว่า

วัตถุเป็นความจริงระดับหนึ่ง แต่ไม่ใช่จริงที่สุด เพราะเป็นเพียงภาคแสดงของความจริงแท้ที่เป็น “อสสาร” 

ซึ่งเป็นสิ่งที่ไม่กินพื้นที่ ไม่มีขนาด ไม่ขึ้นอยู่กับกาลเวลา จิตหรือวิญญาณก็ถือว่าเป็นอสสารเพราะเป็นอมตะ 

ไม่ตายไปตามร่างกาย ซึ่งหากมนุษย์มีปัญญารู้จักใช้เหตุผล วิญญาณก็จะไปสู่สวรรค์ แต่หากปราศจากปัญญา

หรือขาดเหตุผลก็จะเกิดเป็นผีหรือเป็นวิญญาณสิงอยู่ในร่างสัตว์เดรัจฉาน (Phra Medhidhammabhorn 

(Prayoon Dhammacitto), 1994; Wisataved, 1997; Promta, 2002)


ในมหาปรินิพพานสูตรพบว่า มีมารและเทวดาที่อยู่ในสถานะพิเศษเหนือมนุษย์ ซึ่งไม่สามารถ

พิสูจน์ด้วยประสาทสัมผัสธรรมดาได้ เนื่องจากอยู่ในสวรรค์ที่เป็นภพภูมิสูงกว่ามนุษย์ ด้วยอำนาจผลบุญที่

เคยทำไว้สมัยยังเป็นมนุษย์จึงทำให้ทั้งมารและเทวดา มีพลังหรืออำนาจพิเศษเหนือวิสัยสามัญดังปรากฏ

เหตุการณ์เหนือวิสัยสามัญหลายครั้ง เช่น เกิดแผ่นดินไหวหลังจากพระพุทธองค์ปลงพระชนมายุสังขาร 
 

มีเครื่องสักการบูชาจากสวรรค์มาบูชาสรีระของพระพุทธเจ้า มีไฟทิพย์ลุกโชนขึ้นเผาพระศพและมีน้ำพุ่งมา

จากอากาศและจากต้นสาละเพื่อดับไฟที่เผาพระศพ เหตุการณ์เช่นนี้เกิดจากการเนรมิตหรือบันดาลของมาร

หรือเทวดาที่มีฤทธิ์เหนือมนุษย์ เพราะผลแห่งบุญที่เคยทำไว้ตอนเป็นมนุษย์ เมื่อตายไปจึงได้ไปเกิดเป็นมาร

หรือเทวดาที่มีคุณสมบัติเป็นทิพย์หลายประการ ซึ่งหนึ่งในนั้นคือมีอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ เรื่องนี้สอดคล้องกับ

แนวคิดแบบจิตนิยมที่เห็นว่าวิญญาณเป็นอมตะ ไม่ตายไปตามร่างกาย แต่จะไปเกิดในสถานะใหม่ขึ้นอยู่กับ

เหตุปัจจัยที่ทำไว้สมัยยังมีชีวิตบนโลกมนุษย์ แต่ที่ต่างกันคือวิญญาณตามแนวคิดทางพระพุทธศาสนาไม่ใช่สิ่ง

ที่เที่ยงแท้เป็นอมตะ แต่เป็นสิ่งที่มีความเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุปัจจัย กล่าวคือ ถ้าทำดี วิญญาณก็จะไปสู่ภพ

ภูมิที่ดี ถ้าทำชั่ว วิญญาณก็จะตกสู่ภพภูมิที่ต่ำ ถ้าสามารถตัดกิเลสตัณหาได้ก็จะนิพพาน (ขุ.ธ.(บาลี) 25/

126/39) 


 ตรรกศาสตร์ (Logic) เป็นสาขาหนึ่งของปรัชญา ที่สนใจศึกษาเรื่องการใช้เหตุผลเพื่อหาข้อสรุป

หรือความจริง โดยเฉพาะการหาเหตุผลแบบนิรนัย คือ การคิดหาข้อสรุปโดยอ้างอิงจากสิ่งที่ตนเชื่อหรือ

ยอมรับกันอยู่ทั่วไปว่าเป็นจริง เป็นการคิดขยายความ คิดต่อยอดจากข้อมูลเดิมที่มีอยู่หรือที่รู้กันอยู่ทั่วไปแล้ว

เพื่อให้ได้คำตอบใหม่ โดยไม่จำเป็นต้องอาศัยประสาทสัมผัสหรือมีประสบการณ์กับเรื่องนั้นมาก่อน การใช้

เหตุผลแบบนิรนัย ต้องเริ่มต้นที่หลักการบางอย่างที่ถือกันว่าถูกต้องอย่างไม่มีข้อสงสัยก่อนแล้วค่อยๆ คิด

ขยายไปสู่ความจริงอื่นๆ อีกนับไม่ถ้วน รูปแบบการอ้างเหตุผลที่รู้จักกันดี คือ แบบ Syllogism ที่ประกอบ

ด้วยข้อความ 3 ส่วนหรือ 3 ประโยค คือ ข้ออ้างหลัก ข้ออ้างรอง และข้อสรุป (Jandaeng, 2015) 


ในมหาปรินิพพานสูตรมีตัวอย่างการใช้ตรรกะแบบนิรนัย (Deduction) ของท่านพระสารีบุตรที่มา

เฝ้าพระพุทธเจ้าแล้วทูลสรรเสริญพระพุทธคุณ เมื่อพระพุทธเจ้าตรัสถามว่าในเมื่อท่านไม่มีญาณพิเศษที่จะ

กำหนดรู้ใจของพระพุทธเจ้าได้แล้วรู้ได้อย่างไรว่าพระพุทธเจ้าเป็นอย่างที่ท่านคิด ท่านก็ยกตัวอย่างเรื่องคน



153Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

เฝ้าประตูเมืองที่รู้ว่าไม่มีช่องโหว่ใดๆ ของประตูเมืองที่แม้แต่แมวก็ไม่สามารถเล็ดรอดไปได้ คนที่ไม่ได้รับ

อนุญาตก็ไม่สามารถเล็ดรอดออกไปได้เช่นกัน สำหรับการอ้างเหตุผลแบบนิรนัยของพระสารีบุตรนั้นสามารถ

วิเคราะห์ตามหลัก Syllogism ได้ดังนี้


ข้ออ้างหลัก: ผู้ที่จะเป็นพระพุทธเจ้าต้องละนิวรณ์ 5 เจริญสติปัฏฐาน 4 และโพชฌงค์ 7 แล้วตรัสรู้

อนุตตรสัมโพธิญาณ


ข้ออ้างรอง: พระพุทธเจ้าทั้งในอดีต อนาคต และปัจจุบัน ก็ต้องละนิวรณ์ 5 เจริญสติปัฏฐาน 4 

และโพชฌงค์ 7 แล้วตรัสรู้อนุตตรสัมโพธิญาณ


 ข้อสรุป:   พระองค์ในฐานะพระพุทธเจ้าองค์ปัจจุบันก็สามารถละนิวรณ์ 5 เจริญสติปัฏฐาน 4 

และโพชฌงค์ 7 แล้วตรัสรู้อนุตตรสัมโพธิญาณเช่นเดียวกัน ดังนั้น จึงควรเลื่อมใส


 ญาณวิทยา (Epistemology) เป็นอีกสาขาหนึ่งของปรัชญาที่สนใจเกี่ยวกับเรื่องความรู้ และที่มา

หรือบ่อเกิดของความรู้ ในงานวิจัยนี้เน้นเรื่องที่มาหรือบ่อเกิดของความรู้ซึ่งเป็นที่ถกเถียงกันว่าอย่างไหน

ถือว่าเป็นความรู้ที่น่าเชื่อถือที่สุด โดยสรุปได้เป็น 6 แนวทาง คือ 1) แหล่งข้อมูลที่อ้างอิงได้ (Authority) เช่น 

บุคคลหรือเอกสารที่น่าเชื่อถือ 2) สัญชาตญาณ (Instinct) เป็นพฤติกรรมที่แสดงออกเพื่อความอยู่รอดโดย

อัตโนมัติ 3) ประสบการณ์พิเศษเหนือประสาทสัมผัส (Extra-sensory Perception หรือ ESP) เป็นเรื่องที่

เหลือเชื่อสำหรับมนุษย์ธรรมดา โดยเฉพาะพลังจิตที่สามารถทำให้เกิดปรากฏการณ์เหนือธรรมชาติได้ 4) การ

ระลึกได้ (Recollection) เป็นความรู้ก่อนมีประสบการณ์ในเรื่องนั้นๆ โดยอาศัยเหตุผลหรือปัญญา 5) 

อัชฌัติกญาณ (Intuition) ปรีชาญาณหยั่งรู้ เป็นความรู้พิเศษที่เกิดขึ้นกับบางคนและบางสถานการณ์ และ 6) 

การวิวรณ์ (Revelation) เป็นความรู้ที่ได้รับจากเปิดเผยมาจากสิ่งเหนือธรรมชาติ เช่น พระเจ้า ผ่านมนุษย์

พิเศษบางคน (Changkwanyuen, 2006)


ในมหาปรินิพพานสูตรพบว่า ความรู้จากแหล่งข้อมูลที่อ้างอิงได้จะถือว่าถูกต้องหรือเป็นจริงก็ต่อ

เมื่อความรู้นั้นได้ผ่านการตรวจสอบว่าสอดคล้องกับความรู้ หลักคือพระธรรมวินัยที่พระองค์ตรัสไว้ ดังที่ทรง

แสดงหลักมหาปเทส 4 ที่ตรัสสอนไม่ให้ด่วนเชื่อหรือปฏิเสธ เพียงเพราะผู้พูดอ้างว่าตนได้ฟังมาจาก

พระพุทธเจ้า หรือจากคณะสงฆ์ หรือจากพระเถระ หรือจากพระนักปราชญ์รูปหนึ่ง แต่ให้ตรวจสอบข้อความ

นั้นว่าสอดคล้องกับพระธรรมวินัยหรือไม่ ถ้าสอดคล้องจึงค่อยเชื่อ ถ้าขัดแย้งก็ไม่ควรเชื่อ ซึ่งวิธีการตรวจสอบ

ข้อเท็จจริงนี้เป็นไปในแนวเดียวกับเกณฑ์วินิจฉัย ที่พระพุทธโฆสาจารย์วางไว้ให้ตรวจสอบความน่าเชื่อตาม

ลำดับชั้นของข้อมูล คือ สูตร สุตตานุโลม อาจริยวาท และอัตโนมัติ โดยอาจจัดสูตรกับสุตตานุโลมไว้ในฐานะ

เป็นหลักฐานชั้นต้น ในขณะที่อาจริยวาท (มติหรือทัศนะของผู้รู้) และอัตโนมัติ (ความคิดเห็นส่วนตัว) 
 

อยู่ในฐานะเป็นหลักฐานชั้นรองซึ่งจะต้องสอดคล้องไปในแนวทางเดียวกันกับสูตรและสุตตานุโลมเท่านั้น
 

จึงจะถือว่าน่าเชื่อถือ ตัวอย่างงานวิชาการสำคัญชิ้นหนึ่งที่นำเสนอตามลำดับชั้นของข้อมูลที่ได้กลายมา
 

เป็นแบบอย่างให้อนุชนรุ่นหลังได้ศึกษาและนำมาปฏิบัติตาม ได้แก่ อรรถกถามังคลัตถทีปนีที่แต่งโดย
 

พระสิริมังคลาจารย์ (Khematassi et al, 2016) ซึ่งผู้แต่งได้นำข้อความสั้นๆ จากมังคลสูตร (สูตร) มาเป็น



154 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

บทตั้ง แล้วอธิบายเชื่อมโยงกับพระสูตรอื่นๆ ที่เกี่ยวข้อง (สุตตานุโลม) ตามด้วยการอ้างมติของพระอรรถ-

กถาจารย์ที่น่าเชื่อถืออื่นๆ (อาจริยวาท) แล้วจึงแสดงความคิดเห็นส่วนตัวของท่านภายหลัง (อัตโนมัติ) 


 นอกจากนี้ในมหาปรินิพพานสูตรยังมีความรู้ความสามารถพิเศษ เหนือวิสัยสามัญหลายประการ

ทั้งของพระพุทธเจ้าและพระสาวกคือท่านพระอนุรุทธะ ได้แก่ การหายตัวได้ พยากรณ์ภพภูมิของคนที่ตายไป

แล้วว่าใครไปเกิดที่ไหนกันบ้าง น้ำขุ่นกลายเป็นน้ำใสได้ มีตาทิพย์มองเห็นเทวดาได้ และการรู้อดีตชาติว่าเคย

เกิดเป็นอะไรที่ไหน ความรู้ความสามารถในลักษณะนี้ตรงกับความรู้ประเภทประสบการณ์พิเศษเหนือ

ประสาทสัมผัส (ESP หรือ Extra-sensory Perception) เช่น การเห็นอนาคต การมีโทรจิต ที่เป็นผลจาก

การฝึกฝนจนช่ำชอง แต่เรื่องนี้ก็ไม่สามารถพิสูจน์ให้ปรากฏชัดเจนเหมือนความรู้ตามหลักวิทยาศาสตร์ได้ 
 

ซึ่งเรื่องนี้ในทางพระพุทธศาสนาถือเป็นเรื่องปกติสำหรับผู้ที่ฝึกฝนพัฒนาตนอย่างบริบูรณ์แล้ว โดยเฉพาะ

พระพุทธเจ้าและพระอนุรุทธะที่ได้บำเพ็ญเพียรจนได้บรรลุอภิญญาหรือวิชชาขั้นสูงสุดคืออาสวักขยญาณ 

หมดกิเลสตัณหาโดยสิ้นเชิงแล้ว การหายตัวได้ก็ดี การมีตาทิพย์ก็ดี เป็นผลพลอยได้จากการฝึกสมาธิ 
 

แม้จะเป็นคุณสมบัติที่พิเศษกว่าคนธรรมดาทั่วไป แต่ก็ไม่ถือเป็นเรื่องสำคัญเท่ากับความรู้ความสามารถใน

การกำจัดกิเลสตัณหาได้ 


3. คุณค่าของมหาปรินิพพานสูตรที่มีต่อสังคมปัจจุบัน 


ปรัชญาที่สนใจแสวงหาคำตอบเกี่ยวกับคุณค่าเรียกว่า “คุณวิทยา” หรือ “อัคฆวิทยา” (Axiology) 

จำแนกเป็น 2 ด้าน คือ คุณค่าทางความประพฤติเรียกว่าจริยศาสตร์ (Ethics) และคุณค่าทางอารมณ์ความ

รู้สึกเรียกว่าสุนทรียศาสตร์ (Aesthetics) โดยคุณค่าทางจริยศาสตร์นั้นหมายถึงพฤติกรรมที่พึงประสงค์หรือ

ที่พึงปรารถนา มี 2 ประเภท คือ 1) คุณค่าในตัว (Intrinsic Value) เป็นคุณค่าที่สมบูรณ์ในตัว ไม่มีสิ่งใดยิ่ง

ไปกว่านี้ และ 2) คุณค่านอกตัว (Extrinsic Value) เป็นคุณค่าที่เป็นเงื่อนไขที่จะนำไปสู่จุดมุ่งหมายต่อๆ ไปที่

มีค่ากว่า (Wisataved, 1989) ส่วนคุณค่าทางสุนทรียศาสตร์นั้น เป็นคุณค่าด้านอารมณ์หรือความรู้สึก

ซาบซึ้ง ดื่มด่ำ หรือรื่นรมย์ ในเรื่องที่ดีงามหรือไพเราะทั้งที่เป็นเรื่องธรรมชาติ หรือที่มนุษย์สร้างสรรค์ขึ้นมา 

แบ่งเป็น 2 ระดับ คือ 1) ระดับผัสสะ (Sensation) เป็นความรู้สึกซาบซึ้งขั้นธรรมดาที่รู้สึกตื่นเต้นประทับใจ 

แต่ความรู้สึกจะหายไปเมื่อไม่ได้อยู่ในเหตุการณ์ และ 2) ระดับเพ่งพินิจ (Contemplation) เป็นความรู้สึก

ดื่มด่ำซาบซึ้ งจนเกิดปัญญาอันจะทำให้สามารถเข้าใจสัจธรรมและมีชีวิตอยู่ด้ วยความสงบสุข 

(Pisutthiratnanon, 2003) เมื่อพิจารณาคุณค่าดังกล่าวในมหาปรินิพพานสูตรพบว่า พุทธดำรัสหลายตอนมี

อิทธิพลต่อชาวพุทธยุคหลังการปรินิพพานอย่างต่อเนื่องมาจนปัจจุบัน จึงทำให้เกิดคุณค่าที่สำคัญทั้งทาง

พฤติกรรมที่พึงประสงค์และเกิดความซาบซึ้งหรือเป็นที่ยึดเหนี่ยวทางจิตใจ โดยสามารถสรุปได้ดังต่อไปนี้


 สังเวชนียสถาน 4 แห่ง พระพุทธเจ้าตรัสไว้ก่อนปรินิพพานว่าหากอนุชนคนรุ่นหลัง ต้องการ

รำลึกถึงพระองค์เพื่อให้เกิดธรรมสังเวชและได้แสวงบุญไปด้วยก็ควรไปเยี่ยมชมสังเวชนียสถาน 4 แห่งที่เกี่ยว

กับพระชนม์ชีพของพระองค์ ได้แก่ ที่ประสูติ ที่ตรัสรู้ ที่แสดงปฐมเทศนา และที่ปรินิพพาน คุณค่าทาง

จริยศาสตร์ของสังเวชนียสถานทั้ง 4 แห่งถือว่าเป็นคุณค่านอกตัว เนื่องจากไม่ใช่จุดมุ่งหมายที่สมบูรณ์ใน
 



155Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

ตัวเอง (Extrinsic Value) แต่เป็นสื่อทางวัตถุที่จะนำสู่จุดมุ่งหมายที่สูงขึ้นไป คือให้เกิดธรรมสังเวชหรือเกิด

ปัญญาเห็นสัจธรรมโดยเฉพาะไตรลักษณ์ตามที่พระพุทธเจ้าสอน โดยที่อย่างน้อยหากไม่ได้บรรลุธรรมถึงขั้น

สิ้นกิเลสเป็นพระอริยบุคคล เมื่อตายไปก็จะได้ไปสู่สุคติคือไปเกิดในสวรรค์หรือภพภูมิที่ดีต่อไป ส่วนคุณค่า

ด้านสุนทรียศาสตร์ พบว่า บุคคลที่ได้อ่านหรือศึกษาพระสูตรตอนที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสสั่งเสียไว้เกี่ยวกับ

สังเวชนียสถาน 4 แห่ง ย่อมเกิดสุนทรียะตามลำดับขั้น คือ ขั้นผัสสะ เกิดความรู้สึกคิดถึงพระพุทธองค์และ

ต้องการจะไปเยี่ยมเยือนสังเวชนียสถานทั้ง 4 แห่งตามที่ทรงแนะนำไว้ และขั้นเพ่งพินิจ เมื่อได้ไปเยี่ยมเยือน

สถานที่จริงก็เกิดปัญญาพิจารณาในสัจธรรมที่พระพุทธองค์ตรัสสอนไว้แล้วเกิดความรู้สึกดื่มด่ำซาบซึ้ง

ประทับใจไม่รู้ลืม 


 ธรรมเนียมการสร้างสถูปหรือเจดีย์ พุทธดำรัสเรื่องถูปารหบุคคล 4 จำพวก ประกอบกับ

ธรรมเนียมการเผาศพแล้วสร้างสถูปหรือเจดีย์บรรจุอัฐิของถูปารหบุคคลไว้สำหรับเป็นที่สักการบูชา ได้กลาย

เปน็ธรรมเนยีมปฏบิตัสิำหรบัชาวพทุธทีน่ยิมสรา้งสถปูหรอืเจดยีเ์พือ่บรรจอุฐั ิทีเ่ชือ่กนัวา่เปน็พระบรมสารรีกิธาต
ุ 

ของพระพุทธเจ้าหรือของพระอรหันต์องค์สำคัญ เมื่อพิจารณาคุณค่าด้านจริยศาสตร์ พระสถูปหรือเจดีย์เป็น

สิ่งที่มีคุณค่านอกตัว เพราะเป็นสื่อสัญลักษณ์ที่จะนำไปสู่สิ่งอื่นที่มีค่ายิ่งกว่า คือ การได้รำลึกถึงคุณความดี

ของพระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า และสาวกของพระองค์ ตลอดจนของพระเจ้าจักรพรรดิ นอกจากนี้การ

สักการบูชาพระสถูปเจดีย์ของถูปารหบุคคลยังเป็นปัจจัยให้ไปเกิดในสุคติเมื่อสิ้นชีวิตลงอีกด้วย ส่วนคุณค่า

ด้านสุนทรียศาสตร์ มีผลต่อจิตใจหรืออารมณ์ความรู้สึกของผู้ที่ได้ไปเยี่ยมชม โดยในขั้นผัสสะ ทำให้เกิดความ

ตื่นเต้นและตระหนักถึงความสำคัญของถูปารหบุคคลนั้นๆ และหากสามารถพัฒนาไปถึงขั้นเพ่งพินิจด้วย

ปัญญาได้ก็จะทำให้มองเห็นคุณธรรมที่ทำให้เป็นคนดีจนเกิดความซาบซึ้งในคุณค่าของความดีและปฏิบัติตน

ตามแนวทางแห่งความดี


 การยึดถือพระธรรมวินัยแทนพระบรมศาสดา พระพุทธดำรัสที่ตรัสว่าให้ยึดพระธรรมที่ทรง

แสดงไว้และพระวินัยที่ทรงบัญญัติไว้เป็นศาสดาแทนพระองค์ ชาวพุทธจึงจัดการสังคายนาพระธรรมวินัยเพื่อ

รักษาและสืบทอดพระไตรปิฎกไว้ให้อยู่ในรูปแบบดั้งเดิมโดยไม่ถอนหรือเพิ่มเติมข้อความใดๆ เข้าไป 
 

เมื่อวิเคราะห์คุณค่าทางจริยศาสตร์ พระไตรปิฎกถือเป็นคุณค่านอกตัวที่เป็นสื่อนำไปสู่เป้าหมายอื่นๆ ตามแต่
 

ผู้อ่านต้องการ เช่น ถ้าต้องการเพียงเป้าหมายขั้นต้นก็นำหลักธรรมขั้นต้น เช่น ศีล 5 หรือทิศทั้ง 6 
 

มาประพฤติปฏิบัติ ส่วนคุณค่าด้านสุนทรียศาสตร์ พระไตรปิฎกถือเป็นวรรณกรรมชั้นยอดของโลกที่ไม่เพียง

แต่ชาวพุทธเท่านั้นควรได้อ่านแต่ผู้สนใจด้านวรรณคดีหรือองค์ความรู้อื่นๆ ก็สามารถเลือกประเด็นที่ตนสนใจ

อ่านและสามารถเกิดสุนทรียะขั้นผัสสะได้ ซึ่งถ้าพัฒนาต่อไปถึงขั้นเพ่งพินิจก็จะทำให้เกิดปัญญาเห็นคุณค่า

ของสัจธรรมแล้วดำเนินชีวิตตามหลักธรรมที่ตนดื่มด่ำซาบซึ้งต่อไปจนได้พบกับความสงบสุขอย่างแท้จริง


  สหประชาชาติรับรองว่าการปรินิพพานเป็นหนึ่งในเหตุการณ์สำคัญของโลก คุณค่าข้อนี้เป็นที่

ยอมรับในระดับสากลเมื่อองค์การสหประชาชาติ หรือ UN ได้ประกาศรับรองให้วันวิสาขบูชาซึ่งก็คือวัน

ประสูติ ตรัสรู้ และเสด็จดับขันธปรินิพพานของพระพุทธเจ้า เป็นวันสำคัญสากลของโลก (International 

Recognition of the Day of Vesak) และจัดให้มีพิธีเฉลิมฉลองในที่ทำการของสหประชาชาติและสาขา
 



156 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

ทั่วโลก การที่สหประชาชาติมีมติเช่นนี้ก็ด้วยการยอมรับข้อมูลจากฝ่ายชาวพุทธนิกายเถรวาทที่ถือกันว่า

พระพุทธเจ้าประสูติ ตรัสรู้ และเสด็จดับขันธปรินิพพานในวันเดียวกัน เมื่อพิจารณาคุณค่าด้านจริยศาสตร์ 

วันวิสาขบูชาถือเป็นคุณค่านอกตัว เพราะเป็นสื่อให้รำลึกถึงพุทธคุณ (พุทฺธานุสฺสติ) และเป็นสื่อให้บำเพ็ญ
 

บุญกุศลนานัปการ เช่น เวียนเทียน รักษาศีล ฟังธรรม ส่วนคุณค่าด้านสุนทรียศาสตร์ ในขั้นผัสสะเป็นการ

สืบทอดวันวิสาขบูชาในฐานะเป็นประเพณีที่พอถึงเวลาก็ทำตามความเคยชิน และมีความรู้สึกอิ่มอกอิ่มใจใน

แต่ละปี ซึ่งเมื่อผ่านประเพณีนี้ไปอารมณ์ก็กลับไปสู่สภาวะเดิมตามที่เคยเป็น ส่วนในขั้นเพ่งพินิจ เป็นคุณค่า

ทางอารมณ์ความรู้สึกที่ดื่มด่ำซาบซึ้งกับคุณธรรมและสัจธรรมที่แฝงอยู่ในวันวิสาขบูชา เกิดปัญญาที่พัฒนา

ศักยภาพของตนให้ถึงเป้าหมายสูงสุดของชีวิต 





ข้อเสนอแนะ


1.	 ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้


ผลการวิจัยครั้งนี้สามารถนำไปประยุกต์ใช้โดยตรงกับการเรียนการสอน ในรายวิชาที่เกี่ยวกับ

พระพุทธศาสนาหรือด้านปรัชญา โดยเฉพาะประเด็นที่เกี่ยวข้องกับคุณธรรมจริยธรรมหรือจริยศาสตร์เพื่อ

การดำเนินชีวิตที่ดีงาม 


2.	 ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป


หากจะพึงมีผู้สนใจศึกษามหาปรินิพพานสูตรครั้งต่อไปควรมีการศึกษาเกี่ยวกับ 1) การวิเคราะห์

บุคลิกภาพของพระพุทธองค์ในมหาปรินิพพานสูตรว่าทรงมี 2 บุคลิก คือ บุคลิกของ “อภิมนุษย์” กับบุคลิก

ของคนธรรมดา หรือไม่ และ “ความน่าจะเป็น” สำหรับบุคลิกที่แท้จริงของพระองค์คืออย่างไร และ 
 

2) ควรศึกษาตัวอย่างการดูแลสุขภาพผู้สูงอายุจากพุทธจริยาวัตร และจากตัวอย่างที่ท่านพระอานนท์และ

บรรดาพระสาวกที่ช่วยกันถวายการอุปัฏฐาก ดูแลพระพุทธองค์อย่างดีที่สุดก่อนที่จะเสด็จดับขันธปรินิพพาน





สัญลักษณ์และคำย่อ


เนื่องจากการวิจัยครั้งนี้เป็นการศึกษาคัมภีร์พระไตรปิฎกจึงจำเป็นต้องใช้ระบบสัญลักษณ์และคำ

ย่อตามระเบียบการอ้างอิงงานวิชาการทางพระพุทธศาสนา ดังนี้


ม.มู. (บาลี) 	 หมายถึง มชฺฌิมนิกาย มูลปณฺณาสกปาลิ (ฉบับภาษาบาลี)	


ที.ม. (บาลี) 	 หมายถึง ทีฆนิกาย มหาวคฺคปาลิ (ฉบับภาษาบาลี)


สํ.ส. (บาลี) 	 หมายถึง สํยุตฺตนิกาย สคาถวคฺคปาลิ (ฉบับภาษาบาลี)


องฺ.สตฺตก. (บาลี)	 หมายถึง องฺคุตฺตรนิกาย สตฺตกนิปาตปาลิ (ฉบับภาษาบาลี)


การอ้างอิงใช้ระบบระบุชื่อย่อของพระไตรปิฎก ตามด้วยเล่ม ข้อ และหน้าที่อ้าง ตามลำดับ เช่น 

ที.ม.(บาลี) 10/131/65 หมายถึง ทีฆนิกาย มหาวคฺคปาลิ (ฉบับภาษาบาลี) เล่มที่ 10 ข้อที่ 131 หน้าที่ 65




157Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

Bapat, P.V. (General Editor). (1956). 2500 Years of Buddhism. India, New Delhi: Publications  

Changkwanyuen, P. (2006). Philosophy and Life. Bangkok: Texts Development Project for 

Developing Quality of Higher Education, The Higher Education Commission. 

Division, Ministry of Information and Broadcasting, Government of India.  

Gnanarama, Petegama. (1997). The Misssion Accomplished: A historical analysis of the 

Mahaparinibbana Sutta of the Digha Nikaya of the Pali Canon. Singapore:  

Ti-Sarana Buddhist Association.  

Indasara, W. (2004). Buddha’s teaching before passing away. Phra Ajarn Wan Uttamo 

Foundation. 

Jandaeng, P. (2015). Philosophy for Life. Bangkok: Odientstore. 

Law, B.C. (2007). A History of Pāli Literature. Delhi: Abhishek Prakashan.  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1957). Pali Tipitaka. 45 Vols. Bangkok: MCU 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tipitaka. Bangkok: MCU Press. 

Mettanando Bhikkhu. (2000). What illness caused the Buddha pass away?. Journal of Arts 

and Culture, 21, (9), 26-35.  

Phra Brahmagunabhorn (P.A.Payutto). (2015). Knowing Tipitaka clearly and directly: a case 

of Phra Kukrit. Nakhonpathom: Wat Nyanavesakavan. 

Phra Dhammapitaka (P.A.Payutto). (2001). Unresolved Case: With disease did the Buddha 

pass away? (Abridged Version). Bangkok: Good Printing. 

Phra Dhammapitaka (P.A.Payutto). (2002). Reading Phra Mano’s book reflects the 

academic illness of Thai society. Bangkok: Buddhadhamma Foundation.  

Phra Mano Mettanando. (2002). Hot Issues in B.E.1: A case of Buddha’s passing away. 

Vol.1. Bangkok: Phra Arthit Publisher.  

Phra Medhidhammabhorn (Prayoon Dhammacitto). (1994). Greek Philosophy: Origin of 

Western Civilization. Bangkok: Siam Publisher. 

Phrakhru Dhammathorn Sirivath Sirivaddhano. (2012). Mahaparinibbana Sutta: Last Days of 

the Buddha. Ubonratchathani: Ubonkij Offset. 

References 



158 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

Phramaha Phatchawat Khematassi, Phramaha Amnat Palapanyo, and Suandong, S. (2016). 

Mangalatthadipani: The Science of Well-being Life. Journal of MCU Peace Studies, 

4 (2), 373-382.


Phramaha Vichian Saisri. (2009). A Critical Study of the Mahāparinibbāna Sutta. A thesis 

submitted to the University of Delhi for the Ph.D. award. 


Pisutthiratnanon, M. (2003). Introduction to Aesthetics. Songkhla: Division of Education 

Service, Taksin University. 


Poompeth, T. (2013). A Critical Study of Mahāparinibbāna Sutta. A thesis submitted to 

R.T.M. Napur University, India, for the degree of Doctor of Philosophy. 


Promta, S. (2002). Man and Quest for Truth and Meaning of Life. Bangkok: Siam Publisher.


Saengsinchai, T. (2000). Facts in Mahaparinibbana Sutta (Case of Phra Mano). Bangkok: 

Association of Pariandham of Thailand.


Vichai, V. (2016). Methods for Buddhist Academic Studies. Journal of MCU Peace Studies. 4 

(1), 106-118.


Wannapok, S. (1995). Last Days of the Buddha: Unabridged Record in Mahaparinibbana 

Sutta. Bangkok: Dhammasabha Publisher.


Wisataved, W. (1989). Introduction to Ethics. Bangkok: Aksorncharoentas Publisher.


Wisataved, W. (1997). General Philosophy. Bangkok: Aksorncharoentas Publisher.






