
พระครูสังฆรักษ์ทรงพรรณ
ชยทตฺโต,
พระมหาอุทัย
ปฺาปภาโส,

พระสมุทรวชิรโสภณ
(ธมฺมโสภโณ),
พระมหาศักฎา
สุมโน,


พระครูโสภณธรรมวิภูษิต
(ชิตเทโว),
พระมหาเกรียงศักดิ์
ภูริวฑฺฒโก

และณัฏฐนาถ
ศรีเลิศ


Phrakhrusangharak
Songphan
Jayadatto*,
Phramaha
Uthai
Panyapabhaso

Phrasamutrawachirasophon
(Dhammasobhano),
Phramaha
Sagda
Sumano,


Phrakhru
Sophonthammavibhusit
(Chitatavo)
PhramahaKriengsak
Bhuriwatdhako


and
Natthanart
Srilert


วิทยาลัยสงฆ์ราชบุรี, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Ratchaburi Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya,  

*Corresponding Author. Email: Songphan_new@hotmail.com 

วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่าง
สันติของกลุ่มชาติพันธุ์ไทย-มอญในจังหวัดราชบุรี*


Buddhism
Culture
for
Peaceful
Coexistence
of

Thai-Mon
Ethnic
Group
in
Ratchaburi
Province


บทคัดย่อ
 

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญในจังหวัดราชบุรี และ 

2) ศึกษาวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันโดยสันติของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญในจังหวัด

ราชบุรี โดยการวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ เก็บข้อมูลภาคสนามจากผู้ให้ข้อมูลสำคัญ จำนวน 7 รูป/

คน โดยใช้แบบสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้างเป็นเครื่องมือในการเก็บรวบรวมข้อมูล วิเคราะห์ข้อมูลโดยใช้

เทคนิคการวิเคราะห์เนื้อหาประกอบบริบท 

ผลการวิจัยพบว่า


1. วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญในจังหวัดราชบุรี พบว่า กลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญในจังหวัด

ราชบุรี ตั้งถิ่นฐานอยู่ในพื้นที่อำเภอบ้านโป่ง และอำเภอโพธาราม ทั้งนี้ มอญมีความเลื่อมใสศรัทธาใน

 

*Received November, 10, 2017; Accepted April, 10 2017. 

Doi : 10.14456/jmcupeace.2017.6 



67Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

พระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้งและมีการนับถือผีควบคู่กันไป โดยมอญที่อพยพเข้ามาอยู่ในประเทศไทยได้นำ

ขนบธรรมเนียมประเพณีและวัฒนธรรมต่างๆ ของตนมาถือปฏิบัติสืบต่อมาอย่างเคร่งครัด ซึ่งบางส่วนของ

วัฒนธรรมได้เข้ามามีอิทธิพลในสังคมไทย เช่น ทางด้านดนตรี ไทยรับเอาปี่พาทย์มอญมาใช้ในงานศพ หรือ

ทางด้านภาษา มีการนำเอาภาษามอญบางคำมาใช้ในภาษาไทยด้วย อาทิ คำว่า กรุง นาย คลอง เป็นต้น ส่วน

ทางด้านวรรณคดี ไทยได้รับอิทธิพลจากมอญในด้านเนื้อเรื่อง คือ เรื่องราชาธิราช ซึ่งเป็นเรื่องเกี่ยวกับ

พงศาวดารมอญ และทางด้านประเพณีของไทย คือ ประเพณีสงกรานต์ ซึ่งทั้งมอญและไทยถือว่าเป็นวันขึ้นปี

ใหม่ สำหรับการแต่งกายที่เป็นแบบดั้งเดิมของชาวมอญ คือ นุ่งผ้าลายตาหมากรุก โดยผู้ชายสูงอายุจะนุ่งผ้า

นุ่งที่เรียกว่า สะล่ง ใส่เสื้อแล้วแต่สะดวกไม่จำกัดแบบ ส่วนผู้หญิงจะนุ่งผ้านุ่งที่เรียกว่า กานิน หรือนิน ซึ่ง

คล้ายการนุ่งผ้าถุงของหญิงไทย แต่ยาวคลุมส้นเท้าแล้วสวมเสื้อตามสะดวก ส่วนเวลาไปวัดหรือมีงานสำคัญ

จะใช้ผ้าสไบเฉียงไหล่อีกทีหนึ่ง และนิยมไว้ผมยาวเกล้าเป็นมวยต่ำค่อนไปข้างหลัง สำหรับบ้านเรือน มอญมี

ทิศทางการวางจั่วบ้านส่วนใหญ่วางในแนวตะวันออก-ตะวันตก คือ ให้หน้าจั่วรับตะวัน และมีเสาผีหรือ

เสาเอกที่ตำแหน่งเสาต้นแรกด้านทิศตะวันออก โดยประตูผีซึ่งเป็นประตูเรือนด้านทิศตะวันตกเป็นประตูเรือน

ชั้นบนที่ไม่มีชานรองรับซึ่งเตรียมไว้เอาศพคนตายลงจากเรือนตามความเชื่อโบราณ


2.	 วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันโดยสันติของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญในจังหวัด

ราชบุรี พบว่า วัฒนธรรมทางจิตใจ หรือวัฒนธรรมที่ไม่มีลักษณะเป็นรูปร่างจับต้องได้ ซึ่งเป็นเรื่องเกี่ยวกับ

เครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของมนุษย์เพื่อให้เกิดปัญญาและมีจิตใจที่งดงาม ได้แก่ ศีลธรรม คติธรรม ตลอดจน 

และระเบียบแบบแผนของขนบธรรมเนียมประเพณี ซึ่งแสดงออกในรูปของพิธีกรรมต่างๆ ล้วนเป็นเครื่องมือ

สำคัญที่ช่วยสร้างความปรองดองแก่สังคม เพราะพระพุทธศาสนามีหลักธรรมที่ส่งเสริมการอยู่ร่วมกันโดย

สันติ อาทิ สังคหวัตถุธรรม ธรรมสำหรับสงเคราะห์หรือเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจของคนในสังคมให้อยู่ร่วม

กันอย่างมีความสุข ประกอบด้วย ทาน (การให้ แบ่งปัน เสียสละ เผื่อแผ่) ปิยวาจา (การกล่าววาจาสุภาพ 

อ่อนหวาน) อัตถจริยา (การกระทำตนให้เป็นประโยชน์ต่อตนเองและผู้อื่น) สมานัตตตา (การวางตัวเหมาะ

สม เสมอต้นเสมอปลาย), พรหมวิหารธรรม ธรรมประจำใจของผู้ใหญ่ ประกอบด้วย เมตตา (ความปรารถนา

ดีต่อผู้อื่น) กรุณา (ความสงสาร ปรารถนาช่วยผู้อื่นให้พ้นทุกข์) มุทิตา (ความยินดีเมื่อผู้อื่นได้ดี) อุเบกขา 

(ความวางตนเป็นกลาง) และสัปปุริสธรรม ธรรมของสัตตบุรุษหรือธรรมของคนดี ประกอบด้วย ธัมมัญญุตา 

(เป็นผู้รู้จักเหตุ) อัตถัญญุตา (เป็นผู้รู้จักผล) อัตตัญญุตา (เป็นผู้รู้จักตน) มัตตัญญุตา (เป็นผู้รู้จักประมาณ) 

กาลัญญุตา (เป็นผู้รู้จักกาลเวลา) ปริสัญญุตา (เป็นผู้รู้จักปรับตนและแก้ไขตนให้เหมาะสม) และปุคคลัญญุตา 

(เป็นผู้รู้จักปฏิบัติตนให้เหมาะสมกับบุคคลซึ่งมีความแตกต่างกัน)


คำสำคัญ:  วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา; การอยู่ร่วมกันอย่างสันต;ิ กลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญ




68 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

Abstract
 



The objectives of this research were 1) to study culture of Thai-Mon ethnic group 

in Ratchaburi province and 2) to study Buddhism culture for peaceful coexistence of Thai-

Mon ethnic group in Ratchaburi province. The research method was qualitative method, 

study with - 7 key informants. The tool for collecting data was as the structured interview, 

and analysis by content analysis technique. 

The findings of this research are as follows: 

1. The culture of Thai-Mon ethnic group in Ratchaburi province was to settle 

down at Ban Pong and Photharam district. Although, Thai-Mon ethnic group in Ratchaburi 

province believed in the Buddhism deeply and offer sacrifices to a spirit Thai-Mon Ethnic 

groups emigrated to stay in Thailand and got about customs, tradition and the culture to 

hold inherit ministerial strictly. The some part of Mon culture, it was influential to Thai-

society such as music culture got Mon orchestra consisting of five groups of wood and 

percussion instruments to use in funeral rites or the dialect language, Thai society got 

some Mon language to use in Thai language too such as the words are that “krung”, “nie”, 

“klong” that means “the capital city”, “mister”, “channel” etc. In the aspect of literature, 

it was found that Thai society got influential from Mon culture in about the plot, that is 

Rachathiraj story which about Mon annals and the aspects of Thai-customs and traditions 

such as Song-Kran festival or Water festival, both of Thai and Mon people were regarded 

as New Year festival. As for the dressing original of Mon, it was chintz cheered wearing by 

the elder man wore a Panung, which call that “Sarong” and wear a shirt leisurely. The 

dressing of women wore a Panung, which call that “Ka-Nin” or “Nin”, it was resemble with 

wearing skirt of Thai woman but it was long covered the heel and wearing a shirt leisurely. 

In the time when they go to temple or religious ceremony, they used a breast cloth and 

popularity to put up long hair lower than behind. The aspects of house found that Mon 

people believed about the gable putting by laying the gable on east–west direction, in 

other that they put the gable take the sun and there were the ghost pillars or the main 

post pillar at the first pillar position on the east direction by the ghost doors was the door 

of house at the west direction which was the door upstairs that was not porch supports for 

prepare to take a corpse get off a house in accordance with belief of ancients. 



69Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

2.	 Buddhism culture for peaceful coexistence of Thai-Mon ethnic group in 

Ratchaburi province found that the spiritual culture or nonphysical culture, which a history 

about the trust of human for intellect and beautiful mind such as morality, Buddhist 

doctrine and traditionalism. It was indicated on rites or ceremony which was instrumental 

for helping the creation the solidarity to society. Because the religion of Buddhism culture 

was Dharma principle that encourage for Peaceful Coexistence such as Sangahavatthu, 

Dhamma for sympathetic joy or social solidarity for Peaceful Coexistence, feature that give 

alms (giving, sharing, sacrifice, generousness). Peyyavajja (kindly speech, convincing speech). 

Atthacariya (useful conduct, rendering services of doing well for others). Samanattata that 

behave oneself properly in all circumstances, equality consisting in impartiality. The 

principles virtuous existence, the Dhamma adhere of adults, feature that Matta or 

kindheartedness, were inspired by kindness for others). Karuna or Kindness (compassionate, 

wish for helping others from suffering. Mudita or sympathetic joy, Ubegkha that behave 

equality consisting in impartiality) and Sappurisadhamma; Sattaburut of Dhamma or 

Dhamma of good person, feature that Dhammannuta (knowing the cause), Atthannuta 

(knowing the self), Mattannuta (knowing to be proportion), Kalannuta (knowing how to 

choose and keep time), Parisannuta (knowing the assembly; knowing the society) and 

Puggalannuta (knowing the individual; knowing the different individuals).


Keyword:	 Religion of Buddhist Culture; Peaceful Coexistence; Thai-Mon Ethnic Group




70 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

บทนำ


วัฒนธรรมเป็นแบบแผนการดำเนินชีวิตของกลุ่ม ซึ่งสมาชิกของสังคมหนึ่งได้ยึดถือเป็นแบบแผน

ของชีวิตร่วมกัน (Adivadhanasit, C. et al., 2005)วัฒนธรรมมีทั้งที่เป็นวัตถุ ได้แก่ บ้านเรือน ที่อยู่อาศัย 

การแต่งกาย และที่ไม่ใช่วัตถุ ได้แก่ แบบแผนของพฤติกรรมขนบธรรมเนียม ประเพณี ความเชื่อ ทัศนคติ 

รสนิยม ฯลฯ ในระยะเริ่มต้นนั้น ได้มีพัฒนาการด้านวัฒนธรรมตลอดเวลา ในเวลาอันยาวนานของการเป็น
 

ผู้เยาว์ของมนุษย์ มนุษย์ได้มีโอกาสเรียน และรับเอาวัฒนธรรมต่างๆ จากผู้ใกล้ชิด เช่น พ่อ แม่ พี่น้อง และ

ญาติ นอกจากนี้ความไม่ชำนาญเฉพาะอย่างของมนุษย์เมื่อเปรียบเทียบกับสัตว์อื่นๆ เช่น มนุษย์วิ่งเร็วไม่เท่า

ม้า มนุษย์ว่ายน้ำได้ไม่ดีเหมือนปลา มนุษย์มีร่างกายที่แข็งแรงไม่เท่ากอลิลา หรือมนุษย์เป็นไม่ได้เหมือนนก 

ความไม่ชำนาญเฉพาะด้านนี้เอง เมื่อมนุษย์ต้องการอะไรก็จะต้องสร้างสรรค์ขึ้นมาเอง วัฒนธรรมก็เป็น

ลักษณะหนึ่งที่มีการพัฒนา คำว่า พัฒนา มาจากคำว่า “วัฒน” เป็นภาษาบาลีสันสกฤต หมายถึง ความเจริญ 

งอกงาม ส่วนคำว่า “ธรรม” แปลว่า ความดี หากแปลว่า สภาพทรงไว้แห่งความดีงาม หรือลักษณะแสดงถึง

ความงอกงาม ที่มีรากฐานมาจากคำสอนตามศาสนาที่ตนเองนับถือ (Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University, 2008) วัฒนธรรมจึงเป็นวิถีแห่งการดำรงชีพที่มนุษย์สร้างขึ้น รวมทั้งระบบความรู้ ความคิด 

ความเชื่อ จนมีการยอมรับปฏิบัติกันมา มีการอบรมถ่ายทอดไปสู่สมาชิกรุ่นต่อมา ตลอดจนมีการ

เปลี่ยนแปลงให้เข้ากับสภาพสิ่งแวดล้อมของมนุษย์ (Srisantisuk, 2003) การเปลี่ยนแปลงเป็นเรื่องปกติของ

สังคมมนุษย์ สังคมและวัฒนธรรมของทุกสังคมย่อมมีการเปลี่ยนแปลง ซึ่งไม่มีผู้ใดสามารถหยุดยั้งได้ ดังที่ 
 

เฮราคลีตัส ปรัชญาเมธีชาวกรีกได้เคยกล่าวไว้เมื่อสองพันปีมาแล้วว่า เราไม่สามารถจุ่มเท้าลงในสายน้ำ

เดียวกันได้ถึงสองครั้ง ทุกครั้งเมื่อหวนกลับมาสายน้ำก็เปลี่ยนแปลงไปแล้ว สายน้ำไม่มีวันไหลกลับ เวลาไม่มี

วันหวนคืน การเปลี่ยนแปลงเป็นสัจธรรมเที่ยงแท้ของชีวิตและธรรมชาติ สังคมวัฒนธรรมก็มีการปรับตัว

เปลี่ยนแปลงเคลื่อนไหวอยู่ตลอดเวลา (Santasombat, 1997) 


การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมจัดเป็นกระบวนการที่สามารถเกิดขึ้นได้ตลอด เวลาทุก

ยุคทุกสมัยและทุกสังคม หากจะแตกต่างกันไปบ้างในเรื่องวิธีการและลักษณะของการเปลี่ยนแปลง สำหรับ

การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมในอดีตนั้นเป็นไปอย่างช้าๆ เนื่องจากการประดิษฐ์คิดค้นสิ่งใหม่ๆ 

ยังมีน้อย และระบบการสื่อสารคมนาคมยังไม่ค่อยพัฒนาก้าวหน้าเท่ากับปัจจุบัน การแพร่กระจายทาง

วัฒนธรรมจึงเป็นไปค่อนข้างยาก แต่เมื่อเทคโนโลยีและสารสนเทศของทุกสังคมมีความเจริญก้าวหน้ามากขึ้น 

ทำให้การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมมีอัตราการเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นค่อนข้างรวดเร็วและเกิดขึ้น

ตลอดเวลา เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่อง ไม่สามารถควบคุมได้ และปัจจัยที่กำหนดให้เกิดการเปลี่ยนแปลง ได้แก่ 

แรงกดดันที่เกิดจากการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม ความเจริญทางเทคโนโลยี และระบบเศรษฐกิจ ซึ่งการ

เปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นดังกล่าวจะส่งผลกระทบต่อความเป็นอยู่ของคนในสังคม (Tinnakul, 2006)


จากหลักฐานทางประวัติศาสตร์ สันนิษฐานว่า ประมาณ พ.ศ. 1141 ชาติมอญมีอำนาจเหนือ
 

อาณาจักรทวาราวดี และได้พัฒนามาตามลำดับ หากแต่เรื่องราวเกี่ยวกับถิ่นที่อยู่ของคนไทย ถิ่นฐานเดิมของ



71Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

ไทยอยู่ที่ไหนนั้นยังเป็นเรื่องราวที่มีการเสนอไว้แตกต่างกันไปถิ่นเดิมของชนชาติมอญอยู่ในประเทศอินเดีย

ตอนใต้ ต่อมาชาวมอญอพยพจากอินเดียใต้มาสู่สุวรรณภูมิ คือ เมืองสะเทิม ซึ่งตั้งอยู่ปากอ่าวเมาะตะมะ 

ก่อนพุทธศักราช 2541 ซึ่งในปี พ.ศ. 1803 มอญได้รวบรวมตั้งอาณาจักรขึ้นอีกครั้งหนึ่ง มอญในยุคนี้นับได้

ว่ามีความเจริญรุ่งเรืองมาก ทั้งทางด้านวัฒนธรรมและการค้าขาย หากแต่ในเวลาต่อมามอญต้องตกอยู่ภายใต้

อำนาจของพม่า ถูกผนวกเข้าเป็นส่วนหนึ่งของพม่าในป ีพ.ศ. 2300 ในสมัยพระเจ้าอลองพญา ตั้งแต่นั้นมา 

(Deephadung, S. et al. (1999) จากหลักฐานทางประวัติศาสตร์ พบว่า การอพยพของชาวมอญเข้าสู่

ประเทศไทย ปรากฏเป็นหลักฐานครั้งแรกใน พ.ศ. 2127 ภายหลังที่สมเด็จพระนเรศวรมหาราชทรงประกาศ

อิสรภาพ ณ เมืองแครง แต่ก่อนหน้านี้แม้มีการอพยพเข้ามาบ้างเป็นครั้งคราวแต่ก็มีจำนวนไม่มากและเข้ามา

อย่างไม่เป็นทางการ เหตุผลหลักของการอพยพของชาวมอญเกิดจากปัญหาด้านการเมืองและความกดขี่ที่ได้

รับจากการปกครองของพม่า (Ocharoen, 1998) มอญที่อพยพเข้ามาในประเทศไทย ได้รับการต้อนรับอย่าง

ดีจากกษัตริย์ไทยและประชาชนชาวไทย เกือบทุกครั้งที่มีข่าวว่าจะมีครัวมอญอพยพเข้ามา พระเจ้าแผ่นดิน

ไทยจะโปรดให้มีผู้ไปต้อนรับ พระราชทานที่ดินและดั้งบ้านเรือน พร้อมทั้งพระราชทานไม้สร้างบ้าน จากมุง

หลังคา และเครื่องใช้ที่จำเป็นในการดำรงชีวิต บริเวณที่ใช้จัดให้เป็นที่ของมอญส่วนมากจะอยู่ริมน้ำ โดย

เฉพาะบริเวณสองฝั่งแม่น้ำเจ้าพระยาตอนเหนือกรุงเทพ ฯ ขึ้นไป และตามลำน้ำแม่กลอง โดยเฉพาะอย่างยิ่ง

ในเขตบริเวณสองฝังลำน้ำแม่กลอง ตั้งแต่เขตอำเภอบานโป่งถึงเขตอำเภอโพธารามในจังหวัดราชบุรีจะมีชาว

มอญมาตั้งถิ่นฐานกันมาก จะอยู่หนาแน่นมากที่สุดกว่าที่อื่นในลุ่มแม่น้ำแม่กลอง เนื่องด้วยสาเหตุที่ว่า 
 

สภาพภูมิประเทศบริเวณแถบนี้มีความอุดมสมบูรณ์เหมาะต่อการเกษตรกรรม และเหมาะสมต่อการตั้ง

ถิ่นฐานบ้านเรือนที่ชาวมอญมักนิยมตั้งบ้านตามริมน้ำ อีกทั้งมีความสะดวกในการคมนาคมและใกล้เส้นทาง

อพยพทางด้านเจดีย์สามองค์มากที่สุด เพราะใกล้กับดินแดนมอญเดิมมาก นอกจากนี้ กษัตริย์ไทยทรงไม่ได้

กีดกั้นการอพยพเข้ามาของชาวมอญแต่ประการใด (กาญจนา ชินนาค, 2543)


จังหวัดราชบุรีเป็นพื้นที่หนึ่งที่กลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญตั้งถิ่นฐานอยู่อย่างหนาแน่น โดยสามารถอยู่

ร่วมกันกับกลุ่มชาติพันธุ์อื่นได้อย่างสันติสุข ปราศจากไม่มีความขัดแย้งและเหตุการณ์ความรุนแรงต่างๆ ซึ่ง

ปัจจัยที่สำคัญส่วนหนึ่ง คือ วัฒนธรรมทางศาสนา ที่หล่อหลอมประชาชนในพื้นที่ให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน

ตลอดระยะเวลาอันยาวนาน โดยวัฒนธรรมทางศาสนานี้ ได้แก่ วิถีชีวิตที่ได้รับอิทธิพลทางศาสนา ซึ่งถือเป็น

ทุนทางสังคม และศักยภาพที่สำคัญยิ่งของชุมชนท้องถิ่นและสังคมไทย ที่ได้แสดงออกในรูปแบบและวิธีการ

ต่างๆ ทั้งในรูปแบบของขนบธรรมเนียม ประเพณี ภูมิปัญญา ฯลฯ ซึ่งสะท้อนให้เห็นคุณค่าและความสำคัญ

ของวัฒนธรรม ซึ่งเป็นศักยภาพและทุนทางสังคมที่สำคัญยิ่ง


จากความเป็นมาและความสำคัญของปัญหาดังกล่าว คณะผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาเรื่อง “วัฒนธรรม

ทางพระพุทธศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญในจังหวัดราชบุรี” เพื่อ

สังเคราะห์องค์ความรู้สำหรับส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างสันติของกลุ่มชาติพันธุ์ในสถานการณ์การเปิด

ประเทศอย่างเสรีเข้าสู่ประชาคมอาเซียน สืบไป







72 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

วัตถุประสงค์ของการวิจัย


1.	 เพื่อศึกษาวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญในจังหวัดราชบุรี


2.	 เพื่อศึกษาวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันโดยสันติของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญ

ในจังหวัดราชบุรี





วิธีดำเนินการวิจัย


การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ 

ได้แก่ แบบสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง (Structured Interview) ซึ่งมีลักษณะเป็นคำถามแบบปลายเปิดเพื่อ

ให้ได้ข้อมูลเชิงลึกตรงตามวัตถุประสงค์ของการวิจัยจากผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) ประกอบด้วย 

ผู้ทรงคุณวุฒิและปราชญ์ชาวบ้านกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญในจังหวัดราชบุรี จำนวน 10 รูป/คน 


การเก็บรวบรวมข้อมูล


การเก็บรวบรวมข้อมูลที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ คณะผู้วิจัยจะทำการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยตนเอง 

โดยดำเนินการ ดังนี้


ข้อมูลชั้นต้น คณะผู้วิจัยศึกษาจากคัมภีร์พระไตรปิฎก และใช้การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth 

Interview) เป็นเครื่องมือในการเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนาม จากผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) โดย

การสุ่มแบบเจาะจง (Purposive Sampling)


ข้อมูลชั้นรอง คณะผู้วิจัยได้เก็บรวบรวมข้อมูลโดยการศึกษาจากเอกสาร หนังสือ ตำรา บทความ 

บริการค้นหาข้อมูลภายใต้เครือข่ายอินเตอร์เน็ต และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง


การวิเคราะห์ข้อมูล


ในการวิจัยครั้งนี้ เมื่อคณะผู้วิจัยได้รวบรวมข้อมูลและตรวจสอบความสมบูรณ์แล้ว จึงดำเนินการ

วิเคราะห์ ดังนี้


1)	การวิเคราะห์ข้อมูลจากการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) คณะผู้วิจัยได้ใช้วิธี

การวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) โดยการวิเคราะห์เนื้อหาที่ได้จากการศึกษาเอกสารต่างๆ อย่าง

เป็นระบบและมีความเชื่อมโยงกัน


2)	การวิเคราะห์ข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-Dept Interview) จากการสัมภาษณ์ผู้ให้

ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) ผู้วิจัยได้ใช้วิธีการวิเคราะห์เชิงอุปนัย (Inductive Analysis) หรือพรรณนา

ความ (Descriptive Interpretation) โดยพยายามรักษาสำนวนเดิมของผู้ให้สัมภาษณ์ รวมทั้งปรับแก้ให้มี

ความชัดเจนทางการสื่อสาร ความหมาย และลดข้อความที่ซ้ำซ้อนกัน







73Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

ผลการวิจัย


การวิจัยเรื่อง “วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันโดยสันติของกลุ่มชาติพันธุ์ไทย

มอญในจังหวัดราชบุรี” สรุปได้ดังนี้


1.	วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญในจังหวัดราชบุรี พบว่า กลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญใน

จังหวัดราชบุรี ตั้งถิ่นฐานอยู่ในพื้นที่อำเภอบ้านโป่ง และอำเภอโพธาราม ทั้งนี้ มอญมีความเลื่อมใสศรัทธาใน

พระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้งและมีการนับถือผีควบคู่กันไป โดยมอญที่อพยพเข้ามาอยู่ในประเทศไทยได้นำ

ขนบธรรมเนียมประเพณีและวัฒนธรรมต่างๆ ของตนมาถือปฏิบัติสืบต่อมาอย่างเคร่งครัด ซึ่งบางส่วนของ

วัฒนธรรมได้เข้ามามีอิทธิพลในสังคมไทย เช่น ทางด้านดนตรี ไทยรับเอาปี่พาทย์มอญมาใช้ในงานศพ หรือ

ทางด้านภาษา มีการนำเอาภาษามอญบางคำมาใช้ในภาษาไทยด้วย อาทิ คำว่า กรุง นาย คลอง เป็นต้น ส่วน

ทางด้านวรรณคดี ไทยได้รับอิทธิพลจากมอญในด้านเนื้อเรื่อง คือ เรื่องราชาธิราช ซึ่งเป็นเรื่องเกี่ยวกับ

พงศาวดารมอญ และทางด้านประเพณีของไทย คือ ประเพณีสงกรานต์ ซึ่งทั้งมอญและไทยถือว่าเป็นวันขึ้นปี

ใหม่ สำหรับการแต่งกายที่เป็นแบบดั้งเดิมของชาวมอญ คือ นุ่งผ้าลายตาหมากรุก โดยผู้ชายสูงอายุจะนุ่งผ้า

นุ่งที่เรียกว่า สะล่ง ใส่เสื้อแล้วแต่สะดวกไม่จำกัดแบบ ส่วนผู้หญิงจะนุ่งผ้านุ่งที่เรียกว่า กานิน หรือนิน ซึ่ง

คล้ายการนุ่งผ้าถุงของหญิงไทย แต่ยาวคลุมส้นเท้าแล้วสวมเสื้อตามสะดวก ส่วนเวลาไปวัดหรือมีงานสำคัญ

จะใช้ผ้าสไบเฉียงไหล่อีกทีหนึ่ง และนิยมไว้ผมยาวเกล้าเป็นมวยต่ำค่อนไปข้างหลัง สำหรับบ้านเรือน มอญมี

ทิศทางการวางจั่วบ้านส่วนใหญ่วางในแนวตะวันออก-ตะวันตก คือ ให้หน้าจั่วรับตะวัน และมีเสาผีหรือ

เสาเอกที่ตำแหน่งเสาต้นแรกด้านทิศตะวันออก โดยประตูผีซึ่งเป็นประตูเรือนด้านทิศตะวันตกเป็นประตูเรือน

ชั้นบนที่ไม่มีชานรองรับซึ่งเตรียมไว้เอาศพคนตายลงจากเรือนตามความเชื่อโบราณ


2.	วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันโดยสันติของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญใน

จังหวัดราชบุร ีพบว่า วัฒนธรรมทางจิตใจ หรือวัฒนธรรมที่ไม่มีลักษณะเป็นรูปร่างจับต้องได้ ซึ่งเป็นเรื่อง

เกี่ยวกับเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของมนุษย์เพื่อให้เกิดปัญญาและมีจิตใจที่งดงาม ได้แก่ ศีลธรรม คติธรรม 

ตลอดจน และระเบียบแบบแผนของขนบธรรมเนียมประเพณี ซึ่งแสดงออกในรูปของพิธีกรรมต่างๆ ล้วนเป็น

เครื่องมือสำคัญที่ช่วยสร้างความปรองดองแก่สังคม เพราะพระพุทธศาสนามีหลักธรรมที่ส่งเสริมการอยู่ร่วม

กันโดยสันติ อาทิ สังคหวัตถุธรรม ธรรมสำหรับสงเคราะห์หรือเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจของคนในสังคมให้

อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข ประกอบด้วย ทาน (การให้ แบ่งปัน เสียสละ เผื่อแผ่) ปิยวาจา (การกล่าววาจา

สุภาพ อ่อนหวาน) อัตถจริยา (การกระทำตนให้เป็นประโยชน์ต่อตนเองและผู้อื่น) สมานัตตตา (การวางตัว

เหมาะสม เสมอต้นเสมอปลาย), พรหมวิหารธรรม ธรรมประจำใจของผู้ใหญ่ ประกอบด้วย เมตตา (ความ

ปรารถนาดีต่อผู้อื่น) กรุณา (ความสงสาร ปรารถนาช่วยผู้อื่นให้พ้นทุกข์) มุทิตา (ความยินดีเมื่อผู้อื่นได้ดี) 

อุเบกขา (ความวางตนเป็นกลาง) และสัปปุริสธรรม ธรรมของสัตตบุรุษหรือธรรมของคนดี ประกอบด้วย 

ธัมมัญญุตา (เป็นผู้รู้จักเหตุ) อัตถัญญุตา (เป็นผู้รู้จักผล) อัตตัญญุตา (เป็นผู้รู้จักตน) มัตตัญญุตา (เป็นผู้รู้จัก

ประมาณ) กาลัญญุตา (เป็นผู้รู้จักกาลเวลา) ปริสัญญุตา (เป็นผู้รู้จักปรับตนและแก้ไขตนให้เหมาะสม) และ

ปุคคลัญญุตา (เป็นผู้รู้จักปฏิบัติตนให้เหมาะสมกับบุคคลซึ่งมีความแตกต่างกัน)




74 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

อภิปรายผล


จากผลการวิจัย คณะผู้วิจัยพบประเด็นน่าสนใจจึงนำมาอภิปรายผลไว้ ดังต่อไปนี้ 

1. ด้านวัฒนธรรมทางวัตถ
ุ

จากผลการวิจัย พบว่า แนวทางการอนุรักษ์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันโดย

สันติของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญในจังหวัดราชบุรี ด้านวัฒนธรรมทางวัตถุ คือ ส่งเสริมการพัฒนาการศึกษา

เฉพาะทางเพื่อการอนุรักษ์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาแก่กลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญ สง่เสรมิการทอ่งเทีย่วเชงิ

อนรุกัษว์ฒันธรรมทางพระพทุธศาสนา ส่งเสริมให้มีการเผยแพร่ข่าวสารด้านวัฒนธรรมอย่างต่อเนื่อง และส่ง

เสริมการจัดให้มีหลักสูตรวัฒนธรรมศึกษาในสถานศึกษาทุกระดับ แสดงให้เห็นว่า พระสงฆ์มีความสำคัญต่อ

ชุมชนในฐานะผู้นำทางจิตวิญญาณ คนในชุมเชื่อถือ ยอมรับ และปฏิบัติตามคำแนะนำของพระสงฆ์เป็นอย่าง

ดี ประกอบกับที่หน้าที่ในการรักษาวัฒนธรรมทางวัตถุที่อยู่ในวัดเป็นหน้าที่ของพระสงฆ์อยู่แล้วจึงต้องรู้

เทคนิคและหลักการในการปฏิบัติงานด้านการอนุรักษ์เป็นอย่างด ีและอาจใช้ประโยชน์จากวัฒนธรรมทาง

สรุปองค์ความรู้ที่ได้รับจากการวิจัย


ด้านวัฒนธรรมทางวัตถุ


} ส่งเสริมการพัฒนาการศึกษาเฉพาะทางเพื่อการอนุรักษ์

วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาแก่กลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญ 

}  สง่เสรมิการทอ่งเทีย่วเชงิอนรุกัษว์ฒันธรรมทางพระพทุธศาสนา 

}  สง่เสรมิใหม้กีารเผยแพรข่า่วสารดา้นวฒันธรรมอยา่งตอ่เนือ่ง 

}  ส่งเสริมการจัดให้มีหลักสูตรวัฒนธรรมศึกษาในสถานศึกษา

ทุกระดับ 

ด้านวัฒนธรรมที่ไม่ใช่วัตถุ


} เสริมสรางคานิยมการอนุรักษและพัฒนาวัฒนธรรมทาง

พระพุทธศาสนาและจารีตประเพณีที่ดีงามอยางเปนระบบ 

} สงเสริมการทำงานเปนเครือขายรวมกับไทยมอญในจังหวัด

และทั่วประเทศ 

}  สงเสริมการจัดตั้งศูนยเฝาระวังทางวัฒนธรรมทางพระพุทธ 

ศาสนาโดยความร่วมมือของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญ 

แนวทางการอนุรักษ์วัฒนธรรม 

ทางพระพุทธศาสนาเพื่อ 

การอยู่ร่วมกันโดยสันติของ 

กลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญใน 

จังหวัดราชบุรี 



75Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

วัตถุที่มีอยู่สร้างงานสร้างรายได้ให้กับคนในชุมชนโดยสง่เสรมิใหเ้กดิการทอ่งเทีย่วเชงิอนรุกัษว์ฒันธรรม วัด

หลายแห่งเป็นที่รวมองค์ความรู้ทั้งทางประวัติศาสตร์และศิลปวัฒนธรรมอันทรงคุณค่าของชาวมอญ เช่น วัด

คงคาราม อำเภอโพธาราม วัดม่วงอำเภอบ้านโป่ง เป็นต้น สามารถร่วมกันอธิบายอัตลักษณ์ของชนชาติมอญ 

ซึ่งมีอัตลักษณ์สำ คัญคือ วิถีชีวิตที่อิงอยู่กับพุทธศาสนา การนับถือผีมอญ การแต่งกาย อาหาร สัญลักษณ์

ต่าง ๆ เช่น หงส์สัตว์สัญลักษณ์ของมอญ เจดีย์มอญ เป็นต้น (Treesawat, 2012) สอดคล้องกับผลการวิจัย

ของ แดนชัย ไพรสณฑ์ และชัยสิทธิ์ ด่านกิตติกุล (Praison & Dankittikul, 2014) ที่แนวทางในการอนุรักษ์

ภูมิทัศน์วัฒนธรรมนั้นใช้วิธีการตามลักษณะและคุณค่าความสำคัญขององค์ประกอบทางภูมิทัศน์วัฒนธรรม

เพื่อให้เกิดความยั่งยืนและประโยชน์ต่อชุมชนเอง สอดคล้องกับการวิจัยของสุนีย์ อภิชาติกุลชัย 

(Apichartkulchai, 2015) การที่สมาชิกชุมชนและเครือข่ายมีแนวทางเสริมสร้างเครือข่ายของชุมชนเพื่อการ

รักษาสมดุลไว้ 3 ด้าน คือด้านเศรษฐกิจ ด้านสังคม และด้านสิ่งแวดล้อม ด้วยการสร้างกิจกรรมสัมพันธ์เพื่อ

ส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์วัฒนธรรม ตลอดรวมไปจนถึงชุมชนต่างๆ ในการสร้างความเข้มแข็งและอยู่

ร่วมกันอย่างสันติสุข นอกจากนี้การการอนุรักษ์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาจะเป็นส่วนสำคัญที่สามารถ

รักษาความเป็นชุมชน หรือมติทางสังคมในชุมชนได้อย่างยั่งยืน นอกจากนี้การมีศรัทธาในพระสงฆ์ที่ตนเอง

นับถือ หรือนำแนวทางที่ท่านนำเสนอมาปฏิบัติด้วยปัญญา จะสามารถรักษาวัฒนธรรมอย่างรู้คุณค่าและ

รักษาได้อย่างเหมาะสม ดังที่ วิโรจน์ วิชัย (Vichai, 2016) นำเสนอไว้ว่า “ศรัทธาเป็นเครื่องชักจูงให้ผู้คนโน้ม

นำให้บุคคลเริ่มต้นปฏิบัติธรรม ศรัทธาคอยจรรโลงการปฏิบัติธรรมให้ดำเนินต่อไปด้วยความเพียรพยายาม 

แต่บทบาทศรัทธาต้องเชื่อมโยงสู่ปัญญาเสมอ 


2. ด้านวัฒนธรรมที่ไม่ใช่วัตถ
ุ

จากผลการวิจัย พบว่า แนวทางการอนุรักษ์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันโดย

สันติของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญในจังหวัดราชบุรี ด้านวัฒนธรรมที่ไม่ใช่วัตถุ คือ เสริมสร้างค่านิยมการ

อนุรักษ์และพัฒนาวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาและจารีตประเพณีที่ดีงามอย่างเป็นระบบ ส่งเสริมการ

ทำงานเป็นเครือข่ายร่วมกับไทยมอญในจังหวัดและทั่วประเทศ และส่งเสริมการจัดตั้งศูนย์เฝ้าระวังทาง

วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาโดยความร่วมมือของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญ แสดงให้เห็นว่า การอนุรักษ์

วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาที่ไม่ใช่วัตถุ ต้องกระทำโดยการปลุกจิตสำนึกให้คนมอญในท้องถิ่นตระหนักถึง

คุณค่าแก่นสาระและความสำคัญของภูมิปัญญาท้องถิ่น ส่งเสริมสนับสนุนการจัดกิจกรรมตามประเพณีและ

วัฒนธรรมมอญต่างๆ สร้างจิตสำนึกของความเป็นคนมอญในท้องถิ่นนั้น ๆ ที่จะต้องร่วมกันอนุรักษ์ภูมิ

ปัญญาที่เป็นเอกลักษณ์ของท้องถิ่น ให้เกิดเป็นค่านิยมในสังคมนั้นๆ และในการทำงานควรทำงานเป็นเครือ

ข่าย ซึ่งจำเป็นต้องคำนึงถึงผลประโยชน์ที่ผู้เข้าร่วมเครือข่ายจะได้รับจากการเข้าร่วม โดยให้เป็นเครือข่ายใน

การเฝ้าระวังรักษาวัฒนธรรมไทยรามัญราชบุร ี โดยมีการจัดระเบียบโครงสร้างของคนในเครือข่ายด้วยความ

เป็นอิสระ เท่าเทียมกันภายใต้พื้นฐานของความเคารพสิทธิ ซึ่งกันและกัน สอดคล้องกับที่ กาญจนรัตน์ ดีเลิศ 

(Deelart,  2011) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “บทบาทของผู้นำชุมชนที่มีต่อการสืบสานวัฒนธรรมประเพณีมอญใน



76 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

ตำบลนครชุมน ์อำเภอบ้านโป่ง จังหวัดราชบุรี” จากผลการวิจัยพบว่า ผู้นำชุมชนต้องกันให้มีการถ่ายทอด

วัฒนธรรมประเพณีมอญให้กับคนในชุมชน และรณรงค์ให้เยาวชนในชุมชนเห็นถึงความสำคัญและมีส่วนร่วม

ในการรักษา และมีความความภูมิใจ ดังที่พระครูใบฎีกาอภิชาติ ธมฺมสุทฺโธ (Phrakhrubaidika Aphichat 

Dhammasuddho,  2016) ความเป็นผู้นำที่มีความพร้อมในการนำองค์กร นำงาน นำคน และนำการ

เปลี่ยนแปลงสู่สังคมโลก สังคมไทยในทศวรรษหน้า ได้อย่างสง่างาม เป็นผู้ถึงพร้อมด้วยองค์ประกอบความ

เป็นผู้นำไปด้วยทักษะความสามารถในด้านต่างๆ เป็นผู้มีบุคลิกภาพดี มีคุณลักษณะทางสังคมดีและเป็นผู้มี

ความรับผิดชอบ บทบาทหน้าที่เข้าใจบริบทของงานขององค์กรและสังคมเป็นอย่างดี ก็จะนำมาซึ่งระบบการ

บริหารกิจการคณะสงฆ์รู้องค์กรแห่งนวัตกรรมเชิงธรรมะได้อย่างมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้การมีพื้นที่ให้เกิด

การเรียนรู้จะเป็นกำลังสำคัญในการทำนุบำรุง ดังที่วนิดา ตรีสวัสดิ์ (Treesawat, 2012) ได้นำเสนอว่า 
 

“วัดมอญจึงเป็นพื้นที่แสดงอัตลักษณ์ของชุมชนมอญ เป็นศูนย์กลางเผยแพร่อัตลักษณ์ชาวมอญ และเป็น

สถานที่สำคัญในการดำรงคุณค่าอัตลักษณ์ชุมชนมอญให้อนุชนรุ่นหลังได้ภาคภูมิใจ ได้เรียนรู้ และสืบทอด
 

ต่อไป” 


ดังนั้นวัฒนธรรมทางศาสนา ที่หล่อหลอมประชาชนในพื้นที่ให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันตลอดระยะ

เวลาอันยาวนาน โดยวัฒนธรรมทางศาสนานี้ ได้แก่ วิถีชีวิตที่ได้รับอิทธิพลทางศาสนา ซึ่งถือเป็นทุนทาง

สังคม และศักยภาพที่สำคัญยิ่งของชุมชนท้องถิ่นและสังคมไทย ที่ได้แสดงออกในรูปแบบและวิธีการต่างๆ 
 

ทั้งในรูปแบบของขนบธรรมเนียม ประเพณ ีภูมิปัญญา ฯลฯ ซึ่งสะท้อนให้เห็นคุณค่าและความสำคัญของ

วฒันธรรม ซึ่งเป็นศักยภาพและทุนทางสังคมที่สำคัญที่ส่งผลที่การพัฒนาประเทศในระยะต่อไป





ข้อเสนอแนะ


จากผลการวิจัย คณะผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้


1. ข้อเสนอแนะทั่วไป


1) ควรส่งเสริมการพัฒนาการศึกษาเฉพาะทางเพื่อการอนุรักษ์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาแก่

พระสงฆ์


2) ควรส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์วัฒนธรรมและการสร้างผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมไทยมอญ

เพื่อการค้า


3) ควรส่งเสริมให้มีการใช้สื่อสารมวลชนและเทคโนโลยีสารสนเทศทุกรูปแบบที่มีอยู่ในการเผยแพร่

ข่าวสาร และความรู้ด้านวัฒนธรรมอย่างต่อเนื่องและกว้างขวาง


4) ควรส่งเสริมการจัดให้มีหลักสูตรวัฒนธรรมศึกษาในสถานศึกษาทุกระดับ


5) ควรส่งเสริมการเสริมสร้างค่านิยมการอนุรักษ์และพัฒนาวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาและ

จารีตประเพณีที่ดีงามอย่างเป็นระบบ


6) ควรส่งเสริมการทำงานเป็นเครือข่ายร่วมกับไทยมอญในจังหวัดและทั่วประเทศ




77Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

Adivadhanasit, C. et al. (2005). Sociological. (12th ed.). Bangkok: Kasetsart University. 

Apichartkulchai, S. (2015). Networks Enhancement of The Community-Based Tourism for 

Peaceful Communities : A Case Study of Amphawa Floating Market, Samut 

Songkhram Province, Journal of MCU Peace Studies, 3(1), 115-129. 

Deelart, K. (2011). The roles of community leaders toward the conservation of Mon 

culture and customs in Nakhonchum District, Amphoe Ban Pong, Ratchaburi 

Province. Independent Study. Silpakorn University. 

Deephadung, S. et al. (1999). Encyclopedia of the Mon Ethnic Group. Bangkok: Mahidol 

University. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (2008). Thai Culture. Bangkok: Navasan 

Printing.  

Ocharoen, S. (1998). The Mon in Thailand. Bangkok: Thailand Research Fund. 

Prison, D.& Dankittikul, C. (2014). The Conservation of Cultural Landscape: A Case Study of 

Kohkret Community, Nonthaburi. Veridian E-Journal, 7(2), 1477-1487. 

Santasombat., Y. (1997). Humans and Culture. Bangkok: Thammasat University. 

Srisantisuk, S. (2003). Sociological Community : Analysis and Operating Principles of the 

Community. Khon Kaen: Khon Kaen University. 

Tinnakul, N. (2006). Social and cultural changes. Bangkok: Chulalongkorn University. 

Treesawat. W. (2012). Mon Temples in Ratchaburi Province : Landscape Designs and 

Definitions of Community Identity. Romphruek Journal, 30(2), 1-28.  

Vichai V. (2016). Methods for Buddhist Academic Studies. Journal of MCU Peace Studies, 

4(1), 106-118. 

 

References


7) ควรส่งเสริมการจัดตั้งศูนย์เฝ้าระวังทางวัฒนธรรมทางพระพุทธ ศาสนาโดยความร่วมมือของ

กลุ่มชาติพันธุ์ไทยมอญ 

2. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 

1) ควรศึกษาเกี่ยวกับหลักสูตรวัฒนธรรมศึกษาสำหรับชุมชนไทยมอญ 

2) ควรศึกษาเกี่ยวกับการสร้างเครือข่ายอนุรักษ์วัฒนธรรมไทยมอญ 

3) ควรศกึษาเกีย่วกบัแนวทางการจดัตัง้ศนูยเ์ฝา้ระวงัทางวฒันธรรมทางพระพทุธศาสนาประจำชมุชน 


