
ประทีป
พืชทองหลาง1
และ
ญาตาวีมินทร
พืชทองหลาง2


Prateep
Puchthonglang1
and
Yathaweemint
Puchthonglang2


1คณะบริหารธุรกิจและศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลล้านนา 

1Department of Social Sciences, Rajamangala University of Technology Lanna, Thailand. 
2นักวิจัยอิสระ  

2Independent researcher, 128 Huay kaew road, Muang, Chiangmai, Thailand. 
1Corresponding Author. Email: Khun_Jedrin@hotmail.com. 

ประทีป
พืชทองหลาง1
และ
ญาตาวีมินทร
พืชทองหลาง2

Prateep
Puchthonglang1
and
Yathaweemint
Puchthonglang2

1คณะบริหารธุรกิจและศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลล้านนา 

1Department of Social Sciences, Rajamangala University of Technology Lanna, Thailand. 
2นักวิจัยอิสระ  

2Independent researcher, 128 Huay kaew road, Muang, Chiangmai, Thailand.

อปุมาแหงชวีติ:
นยัพนิจิเพือ่ความเขาใจชวีติอยางถองแท*

The
Metaphor
of
Life:
Meaning
Analysis
for


Clearly
Understanding
of
Life


บทคัดยอ
 

อุปมาเป็นวิธีการและเทคนิคการสอนที่พระพุทธเจ้าทรงใช้บ่อยที่สุด เพื่ออธิบายเรื่องที่เป็นนาม

ธรรมให้เป็นรูปธรรม เปรียบเทียบเรื่องที่แสดงให้กระจ่างขึ้น ทำให้ผู้ฟังมองเห็นภาพชัดเจน ไม่ต้องอธิบายให้

ยืดยาว อุปมาในพระสูตรที่พระพุทธองค์ทรงนำแสดงมีมากมาย ล้วนแต่คมคาย มีจุดหมาย มีประโยชน์  

ช่วยให้เรื่องที่ลึกซึ้ง เข้าใจยาก ปรากฏความหมายเด่นชัด และเข้าใจง่ายขึ้น บทความวิจัยเชิงคุณภาพนี้  

นำเสนออุปมาแห่งชีวิต จำนวน 32 อุปมาที่ปรากฏในพระสุตตันตปิฎก เช่น ชีวิตเหมือนรอยมีดที่กรีดลงน้ำ 

เมื่อยกมือขึ้นรอยก็หายไป ชีวิตเหมือนหัวฝีที่ปวดร้าวระบม ชีวิตเหมือนพยับแดดดุจมายา เห็นจริง แต่ไม่จริง 

ชีวิตเหมือนถุงหนังบรรจุศพ เป็นต้น พระพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์ เทวดาและพระสาวกยกขึ้นมาสอน เพื่อนำ

มาประยุกต์ใช้และทำความเข้าใจชีวิตอย่างถูกต้อง ถ่องแท้ตามหลักอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา และความเป็น

อสุภะ อันจะนำไปสู่การปฏิบัติตนได้ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนา  

คำสำคัญ:
พระสุตตันตปิฎก; อุปมาอุปไมย; ชีวิต;
ไตรลักษณ์ 

 

* บทความวิจัยนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยเรื่อง “อุปมาแห่งชีวิต: นัยพินิจในพระสุตตันตปิฎก” โครงการ

ผลิตเอกสารและผลงานทางวิชาการ กลุ่มวิชาสังคมศาสตร์ คณะบริหารธุรกิจและศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัย

เทคโนโลยีราชมงคลล้านนา เชียงใหม่ 

Received April 23, 2017; Accepted July 24, 2017. 

 

Doi : 10.14456/jmcupeace.2017.97



349Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

Abstract
 

The metaphor is the method and teaching technique used by the Buddha most 

frequently to describe the abstract as concrete. Comparing issues clarify that the listener 

understand clearly without the need for more explanation. The metaphor in Sutra shown 

by the Lord Buddha was plentiful. There had aims, sharp and usefulness that making the 

subject incomprehensible becomes easy to understand. The findings indicated that 

Suttanta Pitaka had 32 the metaphors of life i.e. Life is like a knife cut into the water. 

When you raise your hand, it disappears, Life is like a boil boom, Life is like a canary but 

it’s not real Life is like a leather bag etc. Lord Buddha, Bodhisattva, Vedas and His Disciples 

had teached for the clearly understanding of life according to Anicca, Dukkha, Anatta and 

Asupa will lead to the correct practice of Buddhism. 

Keywords:
Sutta Pitaka; Metaphor; Life; Three Marks of Existence 



350 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

บทนำ


พระพุทธเจ้าทรงใช้อุปมาอุปไมยเป็นเครื่องมือในการสั่งสอนหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาแก่พระ

สาวก และพุทธบริษัท เพื่อเปรียบเทียบหลักธรรมกับสิ่งต่างๆ ที่เข้าใจยาก ลึกซึ้ง ให้สามารถเข้าใจได้ง่ายและ

เห็นตัวอย่างที่เป็นรูปธรรม ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกอย่างมากมาย ดังเช่น เมื่อครั้งที่พระพุทธองค์ตรัสรู้

ธรรม ก่อนที่จะได้นำพระธรรมมาสอนแก่เวไนยสัตย์ พระองค์ทรงพิจารณาพระธรรมที่ตรัสรู้นั้นว่า ธรรมะ

เป็นเรื่องนามธรรมที่มีเนื้อหาลึกซึ้ง ยากที่จะเข้าใจได้โดยง่าย หลังจากนั้น พรหมได้อาราธนาให้พระพุทธองค์

ทรงแสดงธรรมเป็นลำดับ พระองค์ทรงรับคำทูลอาราธนา เพราะอาศัยพระกรุณาในหมู่สัตว์ ทรงตรวจดูโลก

ด้วยพุทธจักษุ ได้เห็นสรรพสัตว์ผู้มีธุลีในตาน้อย มีธุลีในตามาก มีอินทรีย์แก่กล้า มีอินทรีย์อ่อน มีอาการดี 
 

มีอาการทราม สอนให้รู้ได้ง่าย สอนให้รู้ได้ยาก บางพวกมักเห็นปรโลกและโทษว่าน่ากลัวก็มี บางพวกมักไม่

เห็นปรโลกและโทษว่าน่ากลัวก็มี ทรงจำแนกหมู่สัตว์อุปมาเหมือนดอกบัว 4 เหล่า (Thai Tipitaka/12/283/

307-308) คือ (1) อุปมาเหมือนดอกบัวที่โผล่พ้นน้ำแล้ว (อุคฆฏิตัญญู) (2) อุปมาเหมือนดอกบัวที่โผล่เสมอ

ผิวน้ำ (วิปจิตัญญู) (3) อุปมาเหมือนดอกบัวที่อยู่ในน้ำ พร้อมที่จะบานในวันต่อๆ ไป (เนยยะ) (4) อุปมา

เหมอืนดอกบวัทีเ่พิง่เกดิ หรอืมโีรคยงัอยูใ่ตโ้คลนตม จมอยูใ่นตม อาจตกเปน็อาหารของปลาและเตา่ (ปทปรมะ) 

(Thai Tipitaka/4/8/14-15) 


ครั้นทรงพิจารณาจำแนกหมู่สัตว์เช่นนี้แล้ว จึงทรงรับคำอาราธนาจากท้าวสหัมบดีพรหมว่า 
 

“ท่านท้าวมหาพรหม ปรมัตถสัทธรรมทั้งหลายทั้งปวงนั้น ตถาคตรู้แจ้งแล้วทั้งสิ้น แต่ตถาคตดำริว่า จะไม่

แสดงธรรมโปรดเวไนยสัตว์ ก็ด้วยสำคัญว่าจะลำบากเปล่า บัดนี้เมื่อท่านมาอาราธนาแล้ว ตถาคตก็จักแสดง

พระสัทธรรม ขอหมู่สัตว์ทั้งหลายจงตั้งจิตรับฟังเถิด” (Thai Tipitaka/4/9/14-15) เห็นได้ว่า พระมหา-

กรุณาธิคุณ พระปัญญาคุณ พระบริสุทธิคุณของพระพุทธเจ้าเต็มเปี่ยมไปด้วยความเมตตา กรุณา มุทิตา 

อุเบกขาในหมู่สัตว์ จึงตัดสินพระทัยในการที่จะแสดงพระสัทธรรมให้หมู่ชนทั้งหลายได้รู้ตาม ในพุทธวิธีการ

สอน (Phra Dhammapitaka P.A. Payutto, 1999; Vannapok,1999 ) พบว่าที่พระองค์ทรงใช้ทั้งวิธีการ 

และเทคนิคการสอน เช่น จะอธิบายเรื่องที่เป็นนามธรรมให้เห็นเป็นรูปธรรม พระองค์ก็ทรงใช้แนวทาง 
 

3 แบบ คือ (1) การใช้อุปมาอุปไมย (2) การยกนิทานประกอบ และ (3) การใช้อุปกรณ์หรือสื่อการสอน 
 

ซึ่งทั้ง 3 แบบนี้ การใช้อุปมาอุปไมย เป็นวิธีที่ทรงใช้บ่อยที่สุด สาเหตุที่ทรงใช้บ่อย เพราะอุปมาอุปไมยเป็นวิธี

การสอนให้เข้าใจเรื่องที่เป็นนามธรรมให้เห็นเป็นรูปธรรม เป็นคำเปรียบเทียบที่ช่วยขยายเรื่องนั้นๆ ให้

กระจ่าง เป็นเครื่องมือที่สำคัญของนักเผยแผ่ทั้งหลายทั้งในอดีต และปัจจุบัน สอดคล้องกับอะมันสันและ
 

วิลเลี่ยม (Emundson,1988; William; 1989) ที่กล่าวว่า การใช้อุปมาประกอบการสอนเรื่องชีวิตเป็นสิ่งที่ดี 

เปรียบเหมือนเป็นเครื่องมือที่ทำให้ผู้ฟังได้เล่าเปรียบเทียบปัญหาที่เกิดขึ้นในตัวของเขาเอง การเล่านิยาย

เปรียบเทียบกับตนเอง หรือการแต่งโคลงกลอนเปรียบเทียบ รวมถึงการเล่าเรื่องราวเปรียบเทียบสิ่งที่ตนเอง

คิดและสิ่งที่เป็นปัญหา เป็นต้น




351Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

เป้าหมายในการสอนของพระพุทธองค์โดยวิธีการต่างๆ โดยเฉพาะอุปมาอุปไมยที่พระองค์ใช้สอน 

ทรงมีพระประสงค์เพื่อให้เกิดความเข้าใจ ความกระจ่างแจ้งในหลักธรรม และเพื่อความรู้ยิ่ง ให้เกิดความสุข

สันติ มีสามัคคี ไม่เบียดเบียนกันและกัน ทำให้เกิดสังคมแห่งการศึกษาอันเป็นมรรควิธีสู่ความสงบ โดยอาศัย 

สัจธรรมอันประเสริฐ ได้แก่ อริยมรรคที่พระองค์ทรงประกาศว่า เป็นหลักคำสอนที่ประเสริฐสุดแก่ปวงชนทั้ง

หลาย สาเหตุที่พระพุทธเจ้าทรงสอนโดยผ่านข้ออุปมาอุปไมยนั้น พระองค์ได้ทรงพิจารณาดูเวไนยสัตว์ด้วย

พุทธจักษุ ได้ทรงเห็นถึงความแตกต่างระหว่างบุคคล มิได้ทรงใช้วิธีเดียวกันในการสอนบุคคลเป็นจำนวนมาก 

แต่ทรงคำนึงถึงสาเหตุทั้งเรื่องของความแตกต่างระหว่างบุคคล ความสามารถ สังคม สิ่งแวดล้อม ภูมิศาสตร์

ที่อยู่อาศัยของคนที่แตกต่างกันในสมัยนั้น ตลอดจนความเชื่อ ความศรัทธา และสภาพการอบรมเลี้ยงดูของ

แต่ละสถานที่ แต่ละครอบครัวที่แตกต่างกัน ทรงจำแนกระดับสติปัญญาของหมู่สัตว์ อุปมาเหมือนดอกบัว 4 

เหล่าดังที่ได้กล่าวมาแล้ว ผลการดำเนินชีวิตอย่างเข้าใจถ่องแท้ จะทำให้เกิดสติปัญญา สอดคล้องกับประทีป    

พืชทองหลาง และคณะ (Puchthonglang, 2016) ที่เสนอไว้ว่า คนที่เข้าใจชีวิตจะมีสติปัญญา มีความรู้ที่

เหมาะสม ดำเนินชีวิตด้วยความไม่ประมาท คือ ฟังเป็น ดูเป็น อยู่เป็น และกินเป็น อันจะเป็นปัจจัยนำมาสู่

การพัฒนาความสามารถที่จะเผชิญสถานการณ์ต่างๆ ได้อย่างเหมาะสมในสังคมสารสนเทศและความ

ก้าวหน้าทางวิทยาการทั้งในปัจจุบันและในอนาคต


การเทศนาธรรมของพระพุทธองค์ ทำให้ผู้ฟังมองเห็นภาพชัดเจน โดยไม่ต้องเสียเวลาอธิบายความ

ให้ยืดยาว อุปมาอุปไมยในพระสูตรต่างๆ ที่พระพุทธองค์ทรงนำมาเปรียบเทียบให้ผู้ฟังเข้าใจธรรมมีมากมาย 

ล้วนแต่ “คมคาย” พระองค์ทรงดำเนินไปอย่างมีจุดหมาย มีประโยชน์และเพื่อความสุขของมหาชน 

เนื่องจากคำอุปมาช่วยให้เรื่องที่ลึกซึ้ง เข้าใจยากนั้น ปรากฏความหมายเด่นชัดออกมา และเข้าใจง่ายขึ้น 
 

โดยเฉพาะมกัใชใ้นการอธบิายสิง่ทีเ่ปน็นามธรรม เปรยีบใหเ้หน็ชดัดว้ยสิง่ทีเ่ปน็รปูธรรม หรอืแมเ้ปรยีบเรือ่งที่

เปน็รปูธรรมดว้ยขอ้อปุมาแบบรปูธรรม กช็ว่ยใหเ้นือ้ความนัน้มคีวามหนกัแนน่ขึน้ ดงัตวัอยา่งทีพ่ระผูม้พีระภาค

ตรัสแก่ภิกษุทั้งหลายว่า


“ภูเขาศิลาล้วน เป็นแท่งทึบย่อมไม่หวั่นไหว ด้วยแรงลม ฉันใด บัณฑิตทั้งหลายย่อมไม่

หวั่นไหว เพราะคำนินทาและสรรเสริญ ฉันนั้น” (Thai Tipitaka/25/81/53) “เธอจงคบภิกษุที่

เป็นกัลยาณมิตร มีอาชีพหมดจด ไม่เกียจคร้าน ควรทำการปฏิสันถาร และฉลาดในเรื่องมารยาท 

เพราะปฏิบัติตามคุณธรรม ดังกล่าวนั้น เธอก็จักมากด้วยความปราโมทย์ จักทำที่สุดแห่งทุกข์ได้” 

(Thai Tipitaka/25/376/150) 


บทความวิจัยเชิงคุณภาพนี้ นำเสนอผลการศึกษาและพินิจนัยแห่งอุปมาชีวิตที่พระพุทธเจ้า 
 

พระโพธสิตัว ์ เทวดา พระสาวกและพระสาวกิาทีไ่ดต้รสัและแสดงไวใ้นพระสตุตนัตปฎิก สงัยตุตนกิาย สคาถวรรค 

นิทานวรรค ขันธวรรค สฬายตนวรรค มหาวรรคและในขุททกนิกาย ธรรมบท ผ่านการวิเคราะห์ สังเคราะห์ 

และอธิบายนัยแห่งอุปมาชีวิตของผู้วิจัยเพื่อแสดงให้เห็นความจริงของชีวิตอย่างถ่องแท้ตามหลัก อนิจจัง 
 

ทุกขัง อนัตตา และความเป็นอสุภะ เพื่อประโยชน์แก่การนำไปพินิจเพื่อพัฒนาชีวิตของพุทธบริษัทต่อไป







352 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

ระเบียบวิธีวิจัย


งานวิจัยนี้ เป็นการเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ใช้การวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary 

Research) ขอบเขตด้านเอกสาร คือ พระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สคาถวรรค นิทานวรรค ขันธวรรค 

สฬายตนวรรค มหาวรรคและในขุททกนิกาย ธรรมบท พระไตรปิฎก ภาษาไทย ฉบับของมหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (Mahachulalongkornrajavidyalaya, 1996) ขอบเขตเนื้อหา คือ อุปมาแห่งชีวิต

ที่พระพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์ เทวดา พระสาวก และพระสาวิกาตรัสและแสดงไว้ 32 อุปมา โดยใช้การ

วิเคราะห์และสังเคราะห์เนื้อหาในกรอบของไตรลักษณ์ 3 คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา และความเป็นอสุภะ 

แล้วนำข้อมูลที่ได้มาเขียนบรรยายเชิงพรรณนา





ผลการวิจัย


การศึกษาและพินิจนัยแห่งอุปมาชีวิตในพระสุตตันตปิฎก ค้นพบว่า อุปมาแห่งชีวิตด้านอนิจจังมี 

17 อุปมา อุปมาแห่งชีวิตด้านทุกขัง มี 5 อุปมา อุปมาแห่งชีวิตด้านอนัตตา มี 3 อุปมา และอุปมาแห่งชีวิต

ด้าน อสุภะ มี 8 อุปมา รวมทั้งหมด 32 อุปมา โดยมีรายละเอียดดังนี้


1. อุปมาแห่งชีวิต: ความเป็นอนิจจังของชีวิต


อุปมาแห่งชีวิตเพื่ออธิบายให้เห็นความเป็นอนิจจัง คือ หยุดความลุ่มหลง มัวเมาในชีวิต 
 

ไม่ประมาท ชีวิตเป็นของน้อย ด้วยเหตุ 2 ประการ คือ (1) ชีวิตเป็นของน้อยเพราะดำรงอยู่ชั่วเวลาเพียงเล็ก

น้อย (2) ชีวิตเป็นของน้อยเพราะมีคุณค่าเพียงเล็กน้อย ผู้มีปัญญาจึงไม่ควรประมาท ควรเร่งรีบละอกุศล 
 

รีบเจริญกุศลพัฒนาชีวิตให้ได้รับประโยชน์สุขอย่างถูกต้องตามทำนองคลองธรรม โดยมี 17 อุปมาดังนี้







353Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

สามารถอธิบายอุปมาและนัยพินิจเกี่ยวกับชีวิตแต่ละข้อดังนี้


1)	 รอยมีดที่กรีดลงน้ำเมื่อยกมีดขึ้นรอยก็หายไป พระพุทธเจ้าตรัสกับพราหมณ์ผู้หนึ่งว่า 

“พราหมณ์ รอยขีดในน้ำย่อมขาดหายไปอย่างรวดเร็ว คงอยู่ได้ไม่นาน แม้ฉันใด ชีวิตของมนุษย์ทั้งหลายที่

เปรียบด้วยรอยขีดในน้ำ ก็ฉันนั้นเหมือนกัน เป็นของเล็กน้อย รวดเร็ว ฯลฯ ไม่มีหรอก สัตว์ที่เกิดมาแล้วจะไม่

ตาย” (Thai Tipitaka/23/74/168) อธิบายได้ว่า พระพุทธองค์ทรงชี้ให้เห็นว่าชีวิตของมนุษย์มีน้อยนัก 
 

ไม่นาน ไม่ยั่งยืน หมดไปอย่างรวดเร็ว ประดุจบุคคลเอามีดกรีดลงในน้ำจนเกิดเป็นรอย แต่ก็เพียงระยะเวลา

สั้นๆ พอยกมีดขึ้นจากน้ำรอยในน้ำนั้นก็หายไป ชีวิตก็อย่างนั้นเหมือนกัน บุคคลจึงไม่ควรประมาทในชีวิต


ตารางที่ 1 อุปมาที่แสดงความเป็นอนิจจังของชีวิต


ที่
 อุปมา
 นัยพินิจ


1
 รอยมีดที่กรีดลงน้ำ
 ชีวิตแตกดับไปได้โดยง่าย มีอยู่น้อย เพียงชั่วคราว ไม่มี

ใครที่จะมายับยั้งเอาไว้ได้ อาจตายได้โดยง่ายดาย ไม่

ควรประมาทในชีวิต ควรจะใช้ชีวิตอย่างคุ้มค่าในขณะ

ที่ชีวิตยังดีอยู่ ทำความเพียร สร้างกุศล ไม่ควรรอช้า 

พลัดวันประกันพรุ่ง


2
 ชิ้นเนื้อนาบไฟ


3
 แม่น้ำกระแสเชี่ยว


4
 เสลดที่ปลายลิ้น


5
 บุคคลผู้มีผ้าที่ถูกไฟไหม้


6
 หยาดน้ำค้างที่ยอดหญ้า


7
 ฟองน้ำ


8
 บ้านที่ถูกไฟไหม้


9
 น้ำในแม่น้ำน้อย


10
 ใบไม้จะหลุดจากขั้ว


11
 สนิมที่กัดกินเหล็ก


12
 ภาชนะดิน


13
 เส้นด้ายที่เขากำลังทอ


14
 ห้วงน้ำที่เต็มฝั่ง


15
 น้ำไหลไปตามที่ลุ่ม


16
 เมล็ดผักกาดบนปลายเหล็กแหลม


17
 ฝูงปลาในน้ำน้อย




354 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

2)	 ชิ้นเนื้อนาบไฟนานไปก็เกรียมไหม้ พระพุทธเจ้าตรัสกับพราหมณ์ผู้หนึ่งว่า “พราหมณ์ ชิ้นเนื้อที่

เขาใส่ไว้ในกระทะเหล็กที่ถูกไฟเผาตลอดทั้งวัน ย่อมหดหายไปอย่างรวดเร็ว คงอยู่ได้ไม่นาน แม้ฉันใด 
 

ชีวิตของมนุษย์ทั้งหลายที่เปรียบด้วยชิ้นเนื้อ ก็ฉันนั้นเหมือนกัน เป็นของเล็กน้อย รวดเร็ว ฯลฯ ไม่มีหรอก 

สัตว์ที่เกิดมาแล้วจะไม่ตาย” (Thai Tipitaka/23/74/168) อธิบายได้ว่า เนื้อที่ถูกนำใส่ไว้ในกระทะเหล็ก 

แล้วเผาด้วยไฟตลอดวัน ย่อมจะได้รับความร้อนจากไฟ เผาไหม้ ทำให้เหือดแห้ง และไหม้เกรียมมลายหายไป 

ในที่สุดไม่สามารถทานทน คงรูปอยู่ได้ ชีวิตก็เช่นกันมีอยู่เฉพาะช่วงเวลา แล้วก็ถูกไฟคือ มรณะเผาไหม้ให้

หมดไปเช่นเดียวกัน 


3)	 แม่น้ำที่ไหลมาจากภูเขามาจากที่ไกลมีกระแสเชี่ยว พระพุทธเจ้าตรัสกับพราหมณ์ผู้หนึ่งว่า 

“พราหมณ์ แม่น้ำที่ไหลมาจากภูเขา มาจากที่ไกล มีกระแสเชี่ยวพัดสิ่งที่พาไปได้ ไม่มีขณะ เวลา หรือชั่วครู่ที่

มันจะหยุด โดยที่แท้แม่น้ำนั้นย่อมไหลบ่าเรื่อยไป แม้ฉันใด ชีวิตของมนุษย์ทั้งหลายที่เปรียบด้วยแม่น้ำที่ไหล

มาจากภูเขา ก็ฉันนั้นเหมือนกัน เป็นของเล็กน้อย รวดเร็ว ฯลฯ ไม่มีหรอก สัตว์ที่เกิดมาแล้วจะไม่ตาย” 

(Thai Tipitaka/23/74/168) อธิบายได้ว่า ความไม่เที่ยงของกระแสน้ำมีตลอดเวลา กล่าวคือ ไหลไปอยู่

ตลอด โดยเฉพาะแม่น้ำที่ไหลมาจากภูเขา ก็ยิ่งไหลเชี่ยว จะมีใครขอร้อง หรือห้ามปรามให้หยุดไหลแม้สักครู่

เดียวก็ไม่สามารถทำได้ ชีวิตคนทั้งหลายก็เช่นเดียวกัน เกิดขึ้นมาแล้วก็ไหลไปสู่ความแตกดับ ความตายอย่าง

รวดเร็ว ไม่ฟังต่อคำร้องขอ อ้อนวอนของผู้ใดเลยเหมือนกัน หรือแม้แต่จะขอร้องว่าชีวิตหยุดดำเนินไปสู่ความ

ตายสักครู่เดียวก็ทำไม่ได้ 


4)	 เสลดที่ปลายลิ้นน่าถ่มทิ้ง ไม่น่ายินดี พระพุทธเจ้าตรัสกับพราหมณ์คนหนึ่งว่า “พราหมณ์ 
 

บุรุษผู้มีกำลังอมก้อนเขฬะไว้ที่ปลายลิ้นแล้ว พึงถ่มทิ้งไปโดยไม่ยากนัก แม้ฉันใด ชีวิตของมนุษย์ทั้งหลายที่

เปรียบด้วยก้อนเขฬะ ก็ฉันนั้นเหมือนกัน เป็นของเล็กน้อยรวดเร็ว ฯลฯ ไม่มีหรอกสัตว์ที่เกิดมาแล้วจะ
 

ไม่ตาย” (Thai Tipitaka/23/74/168) อธิบายได้ว่า แท้จริงชีวิตหมดไปเร็วมาก เปรียบได้กับก้อนเสลดที่ถูก

บุรุษผู้มีกำลังถ่มให้พุ่งออกไปด้วยความรุนแรงเพราะความรังเกียจอย่างยิ่ง ไม่สามารถจะตั้งอยู่บนปลายลิ้น

ของบุรุษนั้นได้นาน ชีวิตคนทั้งหลายก็เช่นเดียวกัน ถูกความทุกข์ ความตายพาพุ่งทะยานให้หมดไป สิ้นไป

อย่างรวดเร็ว 


5)	 บุคคลผู้มีผ้าที่ถูกไฟไหม้หรือมีศีรษะถูกไฟไหม้ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ที่คิญชกาวสถาราม ความว่า 

“ภิกษุทั้งหลาย มรณัสสติที่บุคคลเจริญทำให้มากแล้ว ย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก … คือ… พิจารณาเห็นว่า 

ปัจจัยแห่งความตายของเรามีมากแท้… บาปอกุศลที่เรายังละไม่ได้ ซึ่งจะพึงเป็นอันตรายแก่เราผู้จะตายใน

เวลากลางคืน… ในเวลากลางวันยังมีอยู่ ภิกษุนั้นควรทำความพอใจ ความพยายาม… เพื่อละบาปอกุศลธรรม

เหล่านั้นเปรียบเหมือนบุคคลผู้มีผ้าที่ถูกไฟไหม้ หรือมีศีรษะถูกไฟไหม้ พึงทำความพอใจ ความพยายาม 

ความอุตสาหะ… เพื่อดับไฟที่ไหม้ผ้าหรือไฟที่ไหม้ศีรษะนั้น” (Thai Tipitaka/22/20/447-449) อธิบายได้ว่า 

การเปรียบชีวิตกับบุคคลผู้มีผ้าที่ถูกไฟไหม้ หรือมีศีรษะถูกไฟไหม้นั้นเป็นการแสดงให้เห็นถึงความ

เปลี่ยนแปลงของชีวิต เป็นไปอย่างยิ่ง และต่อเนื่อง คือไม่แน่นอน ไม่อยู่ในความควบคุมของใคร หมดไปอย่าง

รวดเร็ว




355Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

6)	 หยาดน้ำค้างที่ยอดหญ้าดวงอาทิตย์ขึ้นมาก็ลอยหาย พระพุทธเจ้าตรัสกับพราหมณ์คนหนึ่งว่า 

“พราหมณ์ หยาดน้ำค้างที่ยอดหญ้า เมื่อดวงอาทิตย์ขึ้นก็เหือดแห้งไปอย่างรวดเร็วอยู่ได้ไม่นาน แม้ฉันใด 

ชีวิตของมนุษย์ทั้งหลายที่เปรียบด้วยหยาดน้ำค้าง ก็ฉันนั้นเหมือนกัน เป็นของเล็กน้อย รวดเร็ว มีทุกข์มาก
 

มีความคับแค้นมากบุคคลพึงรู้ด้วยปัญญา พึงทำกุศล พึงประพฤติพรหมจรรย์ ไม่มีหรอก สัตว์ที่เกิดมาแล้วจะ

ไม่ตาย” (Thai Tipitaka/23/74/168) อธิบายได้ว่า ชีวิตเป็นอนิจจัง คือ ไม่แน่นอนเสียเลย หมดไปอย่าง

รวดเร็ว หยาดน้ำค้างจะมีปรากฏก็แต่ขณะที่โดนแสงอาทิตย์เท่านั้น พอต้องแสงอาทิตย์แล้ว ก็ไม่อาจอยู่ได้

ระเหยหายไป 


7)	 ฟองน้ำย่อมแตกหายไปอย่างรวดเร็ว พระพุทธเจ้าตรัสกับพราหมณ์คนหนึ่งว่า “พราหมณ์ 
 

เมื่อฝนเม็ดใหญ่ตก ฟองน้ำย่อมแตกหายไปอย่างรวดเร็ว คงอยู่ได้ไม่นาน แม้ฉันใด ชีวิตของมนุษย์ทั้งหลายที่

เปรียบด้วยฟองน้ำ ก็ฉันนั้นเหมือนกันเป็นของน้อย รวดเร็ว มีทุกข์มากมีความคับแค้นมาก บุคคลพึงรู้ด้วย

ปัญญา พึงทำกุศลพึงประพฤติพรหมจรรย์ ไม่มีหรอก สัตว์ที่เกิดมาแล้วจะไม่ตาย” (Thai Tipitaka/23/74/

168) อธิบายได้ว่า การมองชีวิตที่ถูกต้อง คือการเห็นความไม่เที่ยงแท้ของชีวิต ความไม่เป็นแก่นสาร ไม่ควร

ยึดมั่นถือมั่น แต่ควรเห็นเป็นเพียงสิ่งที่มีอยู่ชั่วคราว เราเพียงอาศัยชีวิตในขณะที่มีอยู่ในการทำคุณงามความดี

ให้มากที่สุด เพราะว่าสุดท้ายชีวิตจะถึงกาลแตกดับไป ดุจฟองน้ำที่เกิดตอนฝนตก ไม่นานก็แตกสลายไป 

หมดไปในที่สุด 


8)	 บ้านที่ถูกไฟไหม้แล้วย่อมเหลือแต่เถ้าถ่าน เทวดาตนหนึ่งกล่าวในสำนักของพระผู้มีพระภาคว่า 

“เมื่อเรือนถูกไฟไหม้แล้ว เจ้าของเรือนขนเอาภาชนะใดออกไปได้ ภาชนะนั้นย่อมเป็นประโยชน์แก่เขา 
 

ส่วนสิ่งของที่มิได้ขนออกไปย่อมถูกไฟไหม้ ฉันใด โลกถูกชราและมรณะเผาแล้ว ก็ฉันนั้น ควรนำออกด้วยการ

ให้ทาน เพราะทานที่บุคคลให้แล้ว ชื่อว่านำออกดีแล้ว…” ทานที่บุคคลให้แล้วนั้นย่อมมีผลคือ ความสุขที่ยัง

มิได้ให้ ย่อมไม่มีผลอย่างนั้นโจรยังปล้นเอาไปได้ พระราชายังริบเอาไปได้ ไฟยังไหม้ได้หรือสูญหายไปได้ 
 

อนึ่ง บุคคลจำต้องละร่างกาย พร้อมด้วยสิ่งของเครื่องอาศัยเพราะการตายจากไปผู้มีปัญญารู้ชัดดังนี้แล้ว 

ควรใช้สอยและให้ทาน ครั้นให้ทานและใช้สอยตามควรแล้วจะไม่ถูกติเตียน ย่อมเข้าถึงสถานที่อันเป็น
 

แดนสวรรค์ (Thai Tipitaka/15/41/57-58) อธิบายได้ว่า ชีวิตจะมีค่าก็ต่อเมื่อเจ้าของชีวิตฉลาด รู้จักนำชีวิต

ออกจากการถูกเผาไหม้ คือพ้นจากไฟกิเลส แล้วใช้ชีวิตที่ปลอดภัยนั้นให้เป็นประโยชน์ เพราะหากไม่รู้จัก
 

นำชีวิตตนเองออกจากไฟกิเลส ปล่อยชีวิตไปตามกรรม ก็จะเหมือนเรือนที่ไฟไหม้ แล้วผู้เป็นเจ้าของนำของ
 

มีค่าออกมาไม่ทัน ทุกอย่างก็ถูกทำลายหมดคุณค่าไป 


9)	 น้ำในแม่น้ำน้อยจะแห้งไป พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในคุหัฏฐกสุตตนิทเทสว่า “มนุษย์มีอายุน้อย 

บุคคลผู้ฉลาดพึงดูหมิ่นชีวิตที่น้อยนั้น พึงเร่งประพฤติธรรมเหมือนคนถูกไฟไหม้ศีรษะ ฉะนั้น เพราะความ

ตายจะไม่มาถึงไม่มี” “วันคืนล่วงเลยไป ชีวิตก็ใกล้หมดสิ้นไป อายุของสัตว์ทั้งหลายก็หมดสิ้นไป เหมือนน้ำใน

แม่น้ำน้อยจะแห้งไป ฉะนั้น” (Thai Tipitaka/23/74/168) อธิบายได้ว่า ชีวิตไม่เที่ยงแท้ ไม่เป็นแก่นสาร 
 

ไม่ควรยึดมั่นถือมั่น เป็นเพียงสิ่งที่มีอยู่ชั่วคราว เราเพียงอาศัยชีวิตในขณะที่มีอยู่ในการทำคุณงามความดี 
 



356 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

ให้มากที่สุด เพราะว่าสุดท้ายชีวิตจะถึงกาลแตกดับไป ตั้งอยู่ได้ไม่นาน เพราะผู้ที่เกิดมาแล้วไม่ตายไม่มี 
 

ผู้มีชีวิตยืนนาน ผู้นั้นก็อยู่ได้เพียงแค่ 100 ปี หรืออยู่ได้เกินกว่านั้นก็มีไม่มาก จะต้องตายไปในที่สุด 


10)	 ใบไม้จะหลุดจากขั้ว (อ่อนแก่ ไม่แน่นอน) พระพุทธเจ้าตรัสกับบุตรของคนฆ่าโคผู้แก่เฒ่า 
 

ในโคฆาตกปุตตวัตถุว่า “บัดนี้ ท่านเปรียบเหมือนใบไม้เหลืองทั้งยมทูต มาปรากฏแก่ท่านแล้ว ท่านอยู่ใกล้

ปากแห่งความเสื่อม และแม้แต่เสบียงเดินทางของท่านก็ยังไม่มีเลย” “ท่านนั้นจงทำที่พึ่งแก่ตนเอง 
 

จงรีบพยายามจงเป็นบัณฑิต ท่านขจัดมลทินได้แล้ว ไม่มีกิเลสเพียงดังเนิน จะเข้าถึงอริยภูมิอันเป็นทิพย์” 

(Thai Tipitaka/25/235-239/105-106) อธิบายได้ว่า ชีวิตเป็นอนิจจัง คือไม่แน่นอนเสียเลย หมดไปอย่าง

รวดเร็ว ใบไม้จะติดอยู่กับขั้วได้ก็แต่ขณะที่ยังอ่อนอยู่เท่านั้น พอแก่แล้ว ก็ไม่อาจอยู่ได้ ต้องหลุดร่วงไป ชีวิตก็

เช่นกันมีน้อย มีอยู่ชั่วคราวพร้อมจะหมดสิ้นไป เสื่อมสลายไป อยู่ตลอดเวลา 


11)	สนิมที่กัดกินเหล็กมันจะกัดกร่อนไปเรื่อยๆ พระพุทธเจ้าตรัสกับภิกษุทั้งหลาย ในติสสเถรวัตถุ

ว่า “สนิมเกิดขึ้นจากเหล็ก ครั้นเกิดขึ้นแล้ว ย่อมกัดเหล็กนั่นเอง ฉันใด กรรมทั้งหลายของตน ย่อมนำคน
 

ผู้ประพฤติล่วงโธนา ไปสู่ทุคติ ฉันนั้น” (Thai Tipitaka/25/240/107) อธิบายได้ว่า ความเปลี่ยนแปลงของ

ชีวิตเป็นอนิจจังอย่างต่อเนื่อง คือไม่แน่นอนเหมือนสนิมที่กินเหล็ก มันจะถูกกัดกร่อนให้หมดไปอย่างช้าๆ 


12)	ภาชนะดินมีความแตกเป็นธรรมดาแตกสลายไปในที่สุด 	พระพุทธเจ้าตรัสกับพระเจ้าปเสนทิ-

โกศล ในอัยยิกาสูตร สังยุตตนิกาย สคาถวรรคว่า“มหาบพิตร ข้อนี้เป็นอย่างนั้น มหาบพิตร ข้อนี้เป็นอย่าง

นั้น สัตว์ทั้งปวงมีความตายเป็นธรรมดา มีความตายเป็นที่สุด ไม่ล่วงพ้นความตายไปได้ มหาบพิตร ภาชนะ

ดินชนิดใดชนิดหนึ่ง ทั้งดิบและสุก ภาชนะดินเหล่านั้นทั้งหมด มีความแตกเป็นธรรมดา มีความแตกเป็นที่สุด 

ไม่พ้นความแตกไปได้ แม้ฉันใด มหาบพิตร สัตว์ทั้งปวงก็มีความตายเป็นธรรมดา มีความตายเป็นที่สุด ไม่ล่วง

พ้นความตายไปได้ ฉันนั้นเหมือนกัน” พระผู้มีพระภาคตรัสคาถาต่อไปอีกว่า “สัตว์ทั้งปวงจักตาย เพราะชีวิต

มีความตายเป็นที่สุด สัตว์ทั้งหลายจักไปตามกรรมเข้าถึงผลบุญและบาป คือ ผู้ทำบาปจักไปนรก ส่วนผู้

ทำบุญจักไปสวรรค์ เพราะฉะนั้น บุคคลควรทำกรรมดี สะสมไว้เป็นสมบัติในโลกหน้า เพราะบุญเป็นที่พึ่งของ

สัตว์ทั้งหลายในโลกหน้า” (Thai Tipitaka/28/106/198-199) อธิบายได้ว่า ความไม่เที่ยงแท้ของชีวิต 
 

เป็นสิ่งที่แตกดับไปได้ง่าย ควรจะใช้ชีวิตอย่างคุ้มค่าในขณะที่ชีวิตยังดีอยู่ เพราะหากรอช้าเกินไป ชีวิตอาจถูก

ทำลายไปโดยเปล่าประโยชน์ 


13)	 เส้นด้ายที่เขากำลังทอ พระเตมีย์โพธิสัตว์ตรัสกับพระราชาองค์หนึ่งว่า “เมื่อเส้นด้ายที่เขา

กำลังทอ ช่างหูกทอไปได้เท่าใด ส่วนที่ต้องทอต่อไป โยมก็พึงทราบว่า เหลืออยู่น้อยเท่านั้นฉันใด ชีวิตของ

สัตว์ทั้งหลายก็ฉันนั้น” (Thai Tipitaka/28/106/198-199) อธิบายได้ว่า อายุของสัตว์ทั้งหลายน้อย หมดเร็ว

พลัน ไม่ตั้งอยู่นานได้ แตกสลายไป อยู่ตลอดเวลา บุคคลจึงควรตามรู้ความจริง ทำจิตใจให้เป็นอิสระไม่ตก

เป็นทาสของความเปลี่ยนแปลงทั้งในด้านเสื่อม และด้านเจริญ มองเห็นกฎอนิจจังด้วยปัญญา ย่อมไม่นำตน

เข้าไปผูกพันกับสิ่งใด ชนิดที่ยอมตนลงเป็นทาส	 




357Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

14) ห้วงน้ำที่เต็มฝั่งย่อมพัดพาเอาต้นไม้ไปได้โดยง่าย พระเตมีย์โพธิสัตว์ตรัสกับพระราชาองค์หนึ่ง

ว่า “ห้วงน้ำที่เต็มฝั่งเมื่อไหลไป ย่อมไม่ไหลกลับ ฉันใด อายุของมนุษย์ทั้งหลายเมื่อผ่านไป ก็ย่อมไม่หวนกลับ

คืนฉันนั้น ห้วงน้ำที่เต็มฝั่งย่อมพัดพาเอาต้นไม้ ที่เกิดอยู่ริมฝั่งให้หักโค่นไปฉันใด สัตว์ทั้งปวงย่อมถูกชราและ

มรณะพัดพาไป ฉันนั้น” (Thai Tipitaka/28/107-108/200) อธิบายได้ว่า ชีวิต คือความไม่แน่นอน ไม่นานก็

หมดไป แตกสลายไปอยู่ตลอดเวลา บุคคลจึงควรทำจิตใจให้เป็นอิสระไม่ตกเป็นทาสของความเปลี่ยนแปลง

ทั้งในด้านเสื่อม และด้านเจริญ มองเห็นด้วยปัญญาว่ามันเป็นเพียงการแสดงตัวของกฎอนิจจังเท่านั้น เอาจริง

เอาจังกับมันไม่ได้ 


15)	น้ำไหลไปตามที่ลุ่ม พระพุทธเจ้าตรัสว่า “เพราะมีอายตนะ 6 เป็นปัจจัย ขันธ์ทั้งหลายที่แปร

ไปตามฉันทะ ย่อมเป็นไปไม่ขาดสาย เหมือนน้ำไหลไปตามที่ลุ่ม ฉะนั้น” (Thai Tipitaka/29/10/51-54) 

อธิบายได้ว่า ชีวิตของสัตว์มีน้อย หมดเร็ว ไม่ได้ตั้งอยู่นาน ดังนั้น บุคคลควรทำจิตใจให้เป็นอิสระ มองเห็น

เห็นการแสดงตัวของอายตนะด้วยปัญญาว่า เอาจริงเอาจังกับมันไม่ได้ ย่อมไม่นำตนเข้าไปผูกพัน ยึดถือกับสิ่ง

ใด แต่ต้องกลับเป็นผู้ใช้ประโยชน์ในสิ่งนั้นๆ ให้คุ้มค่าเท่าที่มันมีอยู่ 


16) เมล็ดผักกาดบนปลายเหล็กแหลม พระพุทธเจ้าตรัสว่า “ขันธ์ทั้งหลายถึงการทรงตัวอยู่ไม่ได้

แตกไปแล้ว กองขันธ์ในอนาคตก็ไม่มี ส่วนขันธ์ที่เกิดแล้วในปัจจุบันก็ดำรงอยู่เหมือนเมล็ดผักกาดบนปลาย

เหล็กแหลม ฉะนั้น” (Thai Tipitaka/29/10/51-54) อธิบายได้ว่า ชีวิตและอายุของสัตว์ทั้งหลายมีน้อย 
 

เร็วพลัน ประดุจจะตายในวันนี้ พรุ่งนี้ ไม่อาจทราบได้ ความเปลี่ยนแปลงของชีวิตสัตว์ ไม่คงสภาพเดิมอยู่

ตลอดกาล ย่อมหลุดลงไปได้ง่าย บุคคลไม่ควรตกเป็นทาสแห่งตัณหา เพราะสัตว์ที่เกิดมาแล้วจะไม่ตายไม่มี 


17)	อายุของฝูงปลาในน้ำน้อย พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในขุททกนิกายชาดกว่า “จริงอยู่ จะเป็นชาย

หรือหญิงก็ตาม แม้ยังหนุ่มสาวก็ตาย เพราะฉะนั้น ใครเล่าจะพึงวางใจในชีวิตนั้นได้ว่า เรายังเป็นหนุ่มสาว 

อายุของคนเป็นของน้อย เพราะวันคืนล่วงไปๆ เปรียบเหมือนอายุของฝูงปลาในน้ำน้อย ความเป็นหนุ่มสาว

ในวัยนั้นจักทำอะไรได้” (Thai Tipitaka/28/101-102/198-199) อธิบายได้ว่า ชีวิตอยู่ได้ก็เพียงแค่ระยะ

เวลาน้อยนิด ความเป็นอนิจจังของชีวิต คือไม่แน่นอน ไม่นานก็หมดไป ย่อมจะแตกดับไปได้โดยง่าย ชีวิตก็

เช่นกัน มีน้อย มีอยู่ชั่วคราวพร้อมจะหมดสิ้นไป แตกสลายไป อยู่ตลอดเวลา 


สรุปได้ว่า นัยพินิจเพื่อความเข้าใจชีวิตอย่างถ่องแท้ด้านความเป็นอนิจจัง คือ หยุดความลุ่มหลง   

มัวเมาในชีวิต ให้เห็นชีวิตเป็นของน้อย ไม่ควรประมาทกล่าวคือ ชีวิตเป็นของน้อยด้วยเหตุ 2 ประการ 
 

คือ (1) ชีวิตเป็นของน้อยเพราะดำรงอยู่ชั่วเวลาเพียงเล็กน้อย (2) ชีวิตเป็นของน้อยเพราะมีคุณค่าเพียง
 

เล็กน้อยผู้มีปัญญาจึงไม่ควรประมาท ควรเร่งรีบละอกุศล รีบเจริญกุศลพัฒนาชีวิตให้ได้รับประโยชน์สุขอย่าง

ถูกต้องตามทำนองคลองธรรม







358 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

2. อุปมาแห่งชีวิต: ความเป็นทุกขังของชีวิต


ความทุกข์เป็นคำสอนสำคัญเรื่องหนึ่งในพระพุทธศาสนา เป็นหลักธรรมในเรื่องไตรลักษณ์ 

พระพุทธศาสนามองความทุกข์อย่างแยบคาย ไม่ได้สอนให้เกลียดความทุกข์ แต่สอนให้กำหนดรู้ทุกข์ เพื่อจะ

หาทางพ้นให้ได้ ดังนี้ คำสอนในเรื่องทุกข์จึงมีมาก และการสอนโดยใช้อุปมาก็ถูกนำมาใช้อธิบายเรื่องทุกข์

มากเช่นกัน โดยอุปมามีดังนี้


ตารางที่ 2 อุปมาที่แสดงความเป็นอนิจจังของชีวิต


ที่
 อุปมา
 นัยพินิจ


1
 โคที่ถูกประหาร
 ชีวิต คือ ความเป็นทุกข์ ย่อมได้รับความเจ็บปวด ไม่ว่าจะเป็นชีวิตของ

พระราชาหรือของยาจกก็ตกอยู่ในวังวนแห่งความทุกข์เช่นเดียวกัน เพียง

แต่คนทั่วไปมักจะไม่รู้ตัว พากันหลงเพลิดเพลินอยู่กับเรื่องกิน กาม 

เกียรติ เหมือนโคที่เขานำไปสู่ที่ฆ่า ยังไม่รู้ตัว มัวเพลิดเพลินกินหญ้าข้าง

ทางอยู่


2
 หัวฝีที่ระบม


3
 คนถูกไฟไหมศีรษะ


4
 ผลไม้สุก


5
 ลูกศรทิ่มตำ





สามารถอธิบายอุปมาและนัยพินิจเกี่ยวกับชีวิตแต่ละข้อดังนี้


1)	 โคที่เขานำไปสู่ที่ฆ่าเดินถึงหลักประหารก็ถูกฆ่าทันที พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในสัลลสูตร ความว่า 

“ชีวิตของสัตว์ทั้งหลายในโลกนี้ ไม่มีนิมิต ใครๆ รู้ไม่ได้ ทั้งลำบาก สั้นนิดเดียว และประกอบด้วยทุกข์… 
 

เมื่อพวกญาติ กำลังเพ่งมองดูอยู่ รำพันกันเป็นอันมากอยู่นั่นแหละว่า จงดูสัตว์แต่ละตนๆ ถูกความตายนำไป

เหมือนโคที่ถูกนำไปสู่ที่ฆ่า ฉะนั้น…” (Thai Tipitaka/25/580, 586/641-642) อธิบายได้ว่า ความทุกข์เป็น

ภาวะที่เกิดอยู่มีอยู่ คู่กับสรรพสิ่งอันเป็นผลต่อเนื่องมาจากไตรลักษณ์ข้อแรก คือ อนิจจัง เมื่อสิ่งใดเป็น
 

อนิจจัง สิ่งนั้นย่อมเป็นทุกข์อย่างแน่นอน ความทุกข์ก็จะโผล่ออกมาเล่นงานอยู่เสมอ แม้ความตายยังไม่มาถึง 

ก็ยังสร้างทุกข์ขึ้นมามากมายตลอดเวลา และเมื่อถึงเวลาตายจริงๆ ก็จะทุกข์มากที่สุด เพราะหวงแหนในชีวิต 

แต่ก็หลีกเลี่ยงไม่ได้เหมือน  


2)	 หัวฝี ที่เจ็บปวดร้าวระบม พระพุทธเจ้าตรัสแก่ภิกษุว่า “…ภิกษุทำรูปที่รู้แล้วให้ปรากฏอย่างนี้ 

พิจารณารูป คือ พิจารณาโดยความเป็นของไม่เที่ยงเป็นทุกข์ เป็นโรค เป็นดุจหัวฝี เป็นดุจลูกศร เป็นของ

ลำบาก เป็นอาพาธ…” (Thai Tipitaka/29/107/325-327) อธิบายได้ว่า ความจริงของชีวิตที่ต้องเข้าใจให้ถูก

ต้องไม่ว่าจะเป็นในด้านของขันธ์ 5 หรือ อายตนะ 6 ก็ตาม ต่างก็เป็นทุกข์ ไม่ควรลุ่มหลงมัวเมาประมาทแต่

ควรเห็นเป็นดุจหัวฝีที่คอยสร้างความทุกข์ให้ตลอดเวลา ต้องหาทางรักษาเยียวยาให้หาย 




359Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

3)	 คนถูกไฟไหม้ศีรษะ พระพุทธเจ้าตรัสกับภิกษุทั้งหลาย ในชราสุตตนิทเทสว่า “มนุษย์มีอายุน้อย 

บุคคลผู้ฉลาดพึงดูหมิ่น ชีวิตที่น้อยนั้น พึงเร่งประพฤติธรรมเหมือนคนถูกไฟไหม้ศีรษะ ฉะนั้น เพราะความ

ตายจะไม่มาถึงไม่มี” (Thai Tipitaka/29/39/142-146) อธิบายได้ว่า ความจริงของชีวิตที่ต้องเข้าใจให้ถูก

ต้องไม่ว่าจะเป็นในด้านของขันธ์ 5 หรือ อายตนะ 6 ก็ตาม ต่างก็เป็นทุกข์ ไม่ควรลุ่มหลงมัวเมาประมาท 
 

แต่ควรเห็นเป็นดุจคนที่ถูกไฟไหม้บนหัว ทำให้ได้รับความทุกข์ตลอดเวลา ควรรีบหาทางดับไฟเสียโดยเร็ว 


4)	 ผลไม้สุกแล้วมีภัยจากการหล่นไปในเวลาเช้า พระพุทธเจ้าตรัสกับอุบาสกคนหนึ่งผู้โศกเศร้า

เพราะบุตรตายในสัลลสูตรว่า “ชีวิตของสัตว์ทั้งหลายในโลกนี้ ไม่มีนิมิตใครๆ รู้ไม่ได้ ทั้งลำบาก สั้นนิดเดียว 

และประกอบด้วยทุกข์ วิธีที่สัตว์ผู้เกิดมาแล้วจะไม่ตายย่อมไม่มี แม้จะอยู่ไปจนถึงชรา ก็จะต้องถึงแก่ความ

ตาย เพราะสัตว์ทั้งหลายมีความตายอย่างนี้เป็นธรรมดา สัตว์ที่เกิดมาแล้ว มีภัยจากความตายเป็นนิตย์ 

เหมือนผลไม้สุกแล้วมีภัยจากการหล่นไปในเวลาเช้า ฉะนั้น” (Thai Tipitaka/25/580-582/641) อธิบายได้

ว่า ชีวิตของคนเราเต็มไปด้วยความบีบคั้น ความพร่องความไม่สมบูรณ์ ความบีบคั้นนั้นมีทั้งภายในตนและ

ภายนอกตน ความบีบคั้นภายในตนก็คือ ความปรารถนาของตนที่ไม่สมอยาก บีบคั้นตนเองให้เร่าร้อน ไม่รู้จัก

หยุดหย่อน นอกจากนี้ยังถูกบีบคั้นจากสิ่งภายนอกอีก เช่น คนที่มีอำนาจเหนือเรา ความยากจน ความหิว

กระหาย เป็นต้น เหล่านี้ล้วนเป็นภัยคุกคามชีวิตให้ได้รับทุกข์ตลอดเวลา 


5)	 ถูกลูกศรคือกิเลสทิ่มตำ พระพุทธเจ้าตรัสกับอุบาสกคนหนึ่งผู้โศกเศร้าเพราะบุตรตาย ในสัลล

สูตรว่า “บุคคลผู้แสวงหาความสุขแก่ตน ควรกำจัด ความคร่ำครวญ ความทะยานอยาก และโทมนัสของตน 

ควรถอนลูกศรคือกิเลสของตน บุคคลผู้ถอนลูกศรคือ กิเลสได้แล้ว เป็นผู้ไม่มีตัณหาและทิฏฐิอาศัยถึงความ

สงบใจ ล่วงพ้นความเศร้าโศกได้ทั้งหมด ไม่มีความเศร้าโศก ชื่อว่าดับกิเลสได้แล้ว” (Thai Tipitaka/25/598-

599/644) อธิบายได้ว่า ชีวิตของคนเราเต็มไปด้วยความบีบคั้น ความพร่องความไม่สมบูรณ์ ความบีบคั้นนั้น

มีทั้งภายในตนและภายนอกตน ความปรารถนาของตนที่ไม่สมอยาก บีบคั้นตนเองให้เร่าร้อนไม่รู้จักหยุด

หย่อน เป็นเหมือนลูกศรทิ่มตำชีวิต ความทุกข์ทรมานใจก็ยิ่งเพิ่มมากขึ้น ดังนั้น คนจึงไม่ควรยอมแพ้ ควรเร่ง

รีบหาทางถอนลูกศรออกให้ได้ 


สรุปได้ว่า นัยพินิจเพื่อความเข้าใจชีวิตอย่างถ่องแท้ด้านความทุกข์ พระพุทธเจ้าทรงสอนเรื่องของ

ความทุกข์เพราะเป็นคำสอนที่สำคัญมากในพระพุทธศาสนา พระพุทธศาสนามองความทุกข์อย่างแยบคาย 

ไม่ได้สอนให้เกลียดความทุกข์ แต่สอนให้กำหนดรู้ทุกข์ เพื่อจะหาทางพ้นให้ได้ ดังนี้คำสอนในเรื่องทุกข์จึงมี

มากและการสอนโดยใช้อุปมาอุปไมยก็ถูกนำมาใช้อธิบายเรื่องทุกข์มากเช่นกัน 


3. อุปมาแห่งชีวิต: ความเป็นอนัตตาของชีวิต


อนัตตา เป็นหนึ่งในไตรลักษณ์ พระพุทธศาสนามองความเป็นอนัตตาไว้อย่างแยบคาย ไม่ได้สอนให้

เชื่อในความเป็นอนัตตา แต่สอนให้กำหนดรู้ในความเป็นอนัตตา เพื่อจะหาทางทำความเข้าใจให้ได้ ดังนี้
 

คำสอนในเรื่องอนัตตาจึงมีมากเช่นกัน โดยมี 3 อุปมาดังนี้




360 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

ตารางที่ 3 อุปมาที่แสดงความเป็นอนิจจังของชีวิต


ที่
 อุปมา
 นัยพินิจ


1
 พยับแดด
 ชีวิตคือมายา ชีวิตเป็นของน้อย เพราะดำรงอยู่ชั่วเวลาเพียงเล็กน้อย และมี

คุณค่าเพียงเล็กน้อย ส่งผลกระทบต่อจิตใจผู้ฝัน แต่พอตื่นขึ้นมาก็หาความจริง

ไม่ได้ ชีวิตของผู้คนก็เช่นกัน ผูกพันกับเรื่องราวมากมาย ทั้งดีทั้งร้าย สุดท้ายก็

ถึงจุดจบ เมื่อก้าวเข้าสู่ความตาย


2
 ความฝัน


3
 สายฟ้าแลบ





สามารถอธิบายอุปมาและนัยพินิจเกี่ยวกับชีวิตแต่ละข้อดังนี้


1)	 พยับแดด ดุจมายา เห็นจริงแต่ไม่จริง พระมหาปชาบดีโคตมีเถรี เมื่อจะประกาศประวัติในอดีต

ชาติของตนกล่าวไว้ในมหาปชาบดีโคตมีเถริยาปทานว่า “น่าติเตียน ร่างกายที่ปัจจัยปรุงแต่ง มีภาวะหวั่นไหว 

ปราศจากแก่นสาร เปรียบได้กับต้นกล้วยเช่นเดียวกับพยับแดด ซึ่งเป็นมายา ต่ำช้าไม่มั่นคง” 
 

(Thai Tipitaka/33/158/408) อธิบายได้ว่า แท้จริงชีวิตไม่เป็นแก่นสารมีสภาวะที่หวั่นไหว เมื่อถูกปัจจัย
 

ปรุงแต่ง เป็นมายา เป็นของหลอกลวง ซึ่งผูกมัดมนุษย์ไว้ให้ติดอยู่ในวัฏฏะสงสาร เหมือนพยับแดด ไม่มีความ

เป็นของจริงใดๆ เลย 


2)	 ความฝันเมื่อตื่นพลันก็หายไป พระพุทธเจ้าตรัสว่า “บุรุษย่อมสำคัญเบญจขันธ์ใดว่า นี้ของเรา

เบญจขันธ์นั้นบุรุษนั้นย่อมละไปเพราะความตาย บัณฑิตผู้เป็นพุทธมามกะ รู้ชัดโทษนี้แล้ว ไม่พึงน้อมไปเพื่อ

ความยึดถือว่าเป็นของเรา” “บุรุษผู้ตื่นขึ้นแล้ว ย่อมไม่เห็นสิ่งที่เกี่ยวข้องด้วยความฝัน ฉันใด ใครๆ ย่อมไม่

เห็นชนผู้เป็นที่รักซึ่งตายจากไปแล้ว ฉันนั้น” (Thai Tipitaka/29/41-42/149-153) อธิบายได้ว่า สิ่งที่

เกี่ยวข้องกับความฝันในที่นี้ คือ สิ่งที่มาปรากฏรวมกัน มาประชุมรวมกัน ให้ผู้ฝันเห็นเป็นเรื่องราวต่างๆ 

นั่นเอง เช่น บุรุษผู้หนึ่งฝันเห็นดวงจันทร์ ดวงอาทิตย์ มหาสมุทร ฯลฯ เป็นที่น่ารื่นรมย์ น่ายินดีมาก แต่เมื่อ

บุรุษนั้นตื่นขึ้นแล้วสิ่งต่างๆ ที่เห็นในฝันก็พลันมลายหายไป แม้เขาปรารถนาจะเห็นก็ไม่สามารถจะเห็นได้ 

ชีวิตก็เช่นกัน โลดแล่นไปตามบทบาทแห่งกรรมของแต่ละบุคคลดุจละครโรงใหญ่ จนถึงจุดสุดท้ายก็คือความ

ตายความแตกดับของชีวิต ละครชีวิตก็พลันจบลง ไม่ยั่งยืน แน่นอน 


3)	 สายฟ้าแลบ ไม่นานพลันหายไปลับตา พระพุทธเจ้าตรัสว่า “ชีวิต อัตภาพ สุขและทุกข์ทั้งปวง 

เป็นธรรมที่ประกอบกันขึ้นชั่วขณะจิตเดียว ขณะย่อมหมุนไปอย่างรวดเร็ว... ขันธ์ทั้งหลายมาโดยสภาวะที่ไม่

ปรากฏแตกทำลายไปแล้ว ก็ไปสู่สภาวะที่ไม่ปรากฏย่อมเกิดขึ้นและดับไป เหมือนสายฟ้าแลบในอากาศ 

ฉะนั้น” (Thai Tipitaka/29/10/48-54) อธิบายได้ว่า ชีวิตเป็นของมีน้อย ดำรงอยู่ได้ด้วยปัจจุบันขันธ์ 
 

มีอายตนะ 6 เป็นปัจจัย และขันธ์ทั้งหลายก็มีความแตกทำลายปรากฏอยู่ข้างหน้า ที่สุดก็ถึงจุดแตกทำลายนี้

อย่างรวดเร็ว เหมือนสายฟ้าแลบ มีปรากฏชั่วขณะเดียวแล้วก็หายไป ชีวิตก็เช่นเดียวกัน 




361Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

สรุปได้ว่า นัยพินิจเพื่อความเข้าใจชีวิตอย่างถ่องแท้ด้านความเป็นอนัตตา พระพุทธเจ้าทรงสอน

เรื่องของความอนัตตา เพราะเป็นคำสอนที่สำคัญมากในพระพุทธศาสนา พระพุทธศาสนาไม่ให้ยึดมั่นถือมั่น

ในทุกสรรพสิ่ง แม้แต่ในชีวิตของตนเอง ไม่สามารถบังคับ อ้อนวอน หรือให้เป็นไปตามใจที่เราต้องการได้ 

สุดท้ายก็แตกดับไปตามกาลเวลา 


4. อุปมาแห่งชีวิต: ความเป็นอสุภะของชีวิต


อุปมาแห่งชีวิตเพื่ออธิบายความจริงของชีวิตด้านอสุภะให้เห็นถูกต้องตามความเป็นจริง เป็นของไม่

งาม ไม่เป็นความเห็นที่วิปลาส โดยมี 8 อุปมาดังนี้


ตารางที่ 4 อุปมาที่แสดงความเป็นอนิจจังของชีวิต


ที่ อุปมา นัยพินิจ

1 คลุมคูถ บ่อน้ำครำ ฝีใหม่ ร่างกายคือที่ใส่สิ่งของสกปรก เป็นอสุภะ เมื่อพิจารณาโดย

แยบคายแล้ว ผู้มีปัญญาตรองเห็นความเป็นจริงว่า ความเป็น

อสุภะเป็นสัจจะอย่างหนึ่งของชีวิต หากไม่มีความยึดมั่นถือมั่น 

ความสุขจะเกิดขึ้นภายหลังการปล่อยวาง ย่อมเป็นความสุขอัน

บริสุทธิ์ 





2 ถุงหนัง

3 หลุมคูถในฤดูฝน

4 ถุงหนังบรรจุศพ

5 อุจจาระในส้วม

6 เรือที่คร่ำคร่า

7 ฝีมีปากแผล 9 แห่ง

8 ซากศพงู สุนัข มนุษย์




สามารถอธิบายอุปมาและนัยพินิจเกี่ยวกับชีวิตแต่ละข้อดังนี้


1)	 หลุมคูถ-บ่อน้ำครำ-ฝีใหญ่ พระพุทธเจ้าตรัสอสุภกถาสอนพระเจ้ากัปปะ ในกัปปเถรคาถาว่า 

“ร่างกายนี้เต็มไปด้วยของโสโครกและมลทินต่างๆ มีหลุมคูถใหญ่เป็นที่เกิด เป็นดุจบ่อน้ำครำที่มีมานาน เป็น

ดุจฝีใหญ่ เป็นดุจแผลใหญ่ เป็นกายเต็มไปด้วยหนองและเลือด เต็มไปด้วยหลุมคูถ มีน้ำไหลออกเป็นนิตย์ 

หลั่งของเน่าเสียออกอยู่ประจำ มองร่างกายให้เห็นเป็นอสุภะ มีเส้นเอ็นใหญ่ 60 เส้นรัดรึงไว้ มีเครื่องฉาบทา

คือเนื้อฉาบทาไว้ มีเสื้อคือหนังหุ้มห่อไว้ เป็นกายเปื่อยเน่า ไม่มีประโยชน์” (Thai Tipitaka/23/567-569/

438) อธิบายได้ว่า ชีวิตในส่วนของร่างกายเป็นของน่าเกลียด สกปรก เปื่อยเน่า จะช่วยให้เรามองเห็นโลก

และชีวิตตามความเป็นจริง ไม่หลงงมงายอยู่กับความลวงของมายาแห่งโลก ละความยึดมั่นในตัวตนอย่างมืด

บอดอันเป็นรากเหง้าแห่งความชั่วทั้งหลาย กิเลสจะกร่อนให้คอดกิ่วไปทีละน้อย เมื่อมาพิจารณาเห็นร่างกาย

เป็นอสุภะด้วยปัญญา 




362 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

2)	 ถุงหนัง พระตาลปุฏเถรกล่าวสอนภิกษุทั้งหลาย เพื่อหวังจะจำแนกแสดงโยนิโสมนสิการโดย

ประการต่างๆ ด้วยภาษิตเหล่านี้ในตาลปุฏเถรคาถาว่า “จิต เรามั่นคงแล้ว ท่านจะทำอะไรได้ เราไม่ยอม 
 

ตกอยู่ภายใต้อำนาจท่าน คนไม่พึงแตะต้องถุงหนัง มีปากสองข้างน่าตินัก ร่างกายที่เต็มไปด้วยของไม่สะอาด

ต่างๆ หลั่งของไม่สะอาดออกจากปากแผลทั้งนั้น” (Thai Tipitaka/26/1137/525) อธิบายได้ว่า ร่างกายคือ

ที่ใส่สิ่งของสกปรก เป็นอสุภะ เมื่อพิจารณาโดยแยบคายแล้ว ผู้มีปัญญาตรองเห็นความเป็นจริงว่า ความเป็น

อสุภะเป็นสัจจะอย่างหนึ่งของชีวิต หากไม่มีความยึดมั่นถือมั่น ความสุขจะเกิดขึ้นภายหลังการปล่อยวาง 

ย่อมเป็นความสุขอันบริสุทธิ์ 


3)	 หลุมคูถในฤดูฝน พระมหาโมคคัลลานเถระกล่าวสอนหญิงแพศยา เพื่อหวังจะจำแนกแสดง

โยนิโสมนสิการ โดยประการต่างๆ ด้วยภาษิตเหล่านี้ในโมคคัลลานเถรคาถาว่า “หากชนพึงรู้ถึงเรือนร่างของ

เธอเหมือนที่ฉันรู้ 	 ก็จะพึงเว้นเสียห่างไกล เหมือนคนรักความสะอาด เห็นหลุมคูถในฤดูฝนก็หลีกเสียห่าง

ไกล”  (Thai Tipitaka/26/1156/529) อธิบายได้ว่า ร่างกายเป็นของเป็นอสุภะ การเรียนรู้และการนึกคิด

บ่อยๆ ถึงหลักอสุภะนี้ จะช่วยให้ชีวิตแจ่มใส ผาสุก ไม่ถูกเผาลนให้เร่าร้อนด้วยไฟ คือ ราคะบ้าง โทสะบ้าง 

โมหะบ้าง ชีวิตได้พบกับความสงบเย็น ซึ่งค่อนหลงยึดมั่นถือมั่น


4)	 ถุงหนังบรรจุศพ พระนางสุเมธาเถรีกล่าวกับพระชนกชนนี เพื่อหวังจะจำแนกแสดงโยนิโส

มนสิการ โดยประการต่างๆ ด้วยภาษิตเหล่านี้ในสุเมธาเถรีคาถาว่า “กายที่เปื่อยเน่าเหมือนหมู่หนอน 
 

ไม่สะอาด มีกลิ่นเหม็นฟุ้งไป น่าสะพรึงกลัว เป็นดุจถุงหนัง บรรจุศพ เต็มด้วยของไม่สะอาด ไหลออกอยู่

เนืองๆ ซึ่งคนเขลายึดถืออยู่” (Thai Tipitaka/26/568/631) อธิบายได้ว่า ร่างกายเป็นอสุภะ คือ ไม่สวย
 

ไม่งาม สะสมไว้แต่ของสกปรกโสโครก มีสิ่งปฏิกูลไหลออกจากทวารทั้งเก้า มีช่องตา ช่องหู ช่องจมูก เป็นต้น 

เป็นที่อาศัยแห่งสัตว์เล็กสัตว์น้อย เป็นป่าช้าแห่งซากสัตว์นานาชนิด เป็นรังแห่งโรค เป็นที่เก็บมูตรและกรีส 

ซึ่งหากไม่ทำความสะอาดแค่หนึ่งวัน ก็จะปรากฏกลิ่นเหม็น เป็นที่น่าขยะแขยง เมื่อพิจารณาให้เห็นตามนี้

แล้วก็จะช่วยให้เรามองเห็นตามความจริงแท้ แล้วจะไม่ยึดติดในกายนี้ 


5)	 อุจจาระในส้วม พราหมณ์ชื่อสุเมธะ อยู่ในกรุงอมรวดี ผู้มีทรัพย์มาก ก่อนที่จะตรัสรู้เป็น

พระพุทธเจ้าพระนามว่า สุเมธพุทธเจ้าได้กล่าวภาษิตเหล่านี้ ในสุเมธกถาว่า “เอาเถิดเราควรเป็นผู้ไม่มีความ

ห่วงใยไม่มีความต้องการ ละทิ้งร่างกายที่เปื่อยเน่า เต็มไปด้วยซากศพต่างๆ นี้ไปเสีย ฉันนั้น คนปลดเปลื้อง

ซากศพที่น่ารังเกียจที่ผูกไว้ที่คอ แล้วไปอยู่เป็นสุขอย่างเสรีตามลำพังตน ฉันใด เราไม่มีความห่วงใย 
 

ไม่มีความต้องการละทิ้งร่างกายที่เปื่อยเน่าเป็นที่รวมซากศพต่างๆ นี้ไปเสีย ฉันนั้น คนชายหญิงถ่ายอุจจาระ

ลงในส้วม แล้วละทิ้งส้วมไปไม่มีความห่วงใย ไม่มีความต้องการ ฉันใด เราจักละทิ้งร่างกายที่เต็มไปด้วย

ซากศพต่างๆ นี้ไปเสียดุจคนถ่ายอุจจาระ (ลงในส้วม) แล้วละทิ้งส้วมไป ฉันนั้น” (Thai Tipitaka/33/19-22/

570-571) อธบิายไดว้า่ การมองเหน็รา่งกายตามความเปน็จรงิ เปน็สิง่ปฏกิลู เตม็ไปดว้ยกลิน่เหมน็ นา่ขยะแขยง 

เป็นการเรียนรู้และการนึกคิดพิจารณาอยู่บ่อยๆ จะทำให้จิตสงบ ผ่องใส เป็นสุขปราศจากสิ่งรบกวน สามารถ

ก้าวไปถึงการทำการต่างๆ ที่เกื้อกูลแก่ผู้อื่น ช่วยสร้างเสริมจัดสรรสภาพแวดล้อม ซึ่งปิดกั้นโอกาสแห่งความ

ชั่วร้าย เพิ่มพูนโอกาสแห่งการดำเนินชีวิตและการปฏิบัติกิจเพื่อความดีงาม หรือคุณค่าที่ยิ่งๆ ขึ้นไป 




363Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

6)	 เรือที่คร่ำคร่า พราหมณ์ชื่อสุเมธะ อยู่ในกรุงอมรวดี ผู้มีทรัพย์มาก ก่อนที่จะตรัสรู้เป็น

พระพุทธเจ้าพระนามว่าสุเมธพุทธเจ้าได้กล่าวภาษิตเหล่านี้ ในสุเมธกถาว่า “เจ้าของเรือทิ้งเรือที่คร่ำคร่า 

ชำรุด น้ำไหลเข้าได้ไปอย่างไม่มีความห่วงใย ไม่มีความต้องการ ฉันใด เราจักละทิ้งร่างกายนี้ที่มีทวาร 9 
 

มีของไม่สะอาด ไหลออกอยู่เป็นนิตย์ไปเสีย ดุจเจ้าของเรือละทิ้งเรือที่คร่ำคร่าไป ฉันนั้น” (Thai Tipitaka/

33/23-24/570-571) อธิบายได้ว่า ร่างกายเป็นของผุพัง ต้องดำเนินชีวิตโดยไม่ประมาท มีความพากเพียร 
 

มีสติเป็นเครื่องเร้าเตือน และควบคุมถึงสิ่งที่จะต้องละเว้นและสิ่งที่จะต้องทำ ใส่ใจที่จะเว้น และทำให้สำเร็จ 

มองเห็นความสำคัญของกาลเวลากิจกรรม และเรื่องราวทุกอย่าง แม้ที่เล็กน้อย ไม่ยอมให้ถลำ พลั้งพลาดไป

ในทางเสื่อมเสียและไม่ทอดทิ้งโอกาส สำหรับความดีงาม ความเจริญ เร่งรุดก้าวหน้าไปในทางที่ดำเนินสู่
 

จุดหมาย หรือในทางแห่งความดีงามไม่หยุดยั้ง และคิดเตรียมการโดยรอบคอบ อันจะเป็นเหตุให้สิ่งดีงามนั้น

ดำรงอยู่ได้นานและบังเกิดประโยชน์แก่ทั้งตนเองและผู้อื่นมากที่สุด 


7)	 ฝีมีปากแผล 9 แห่ง พระพุทธเจ้าตรัสกับภิกษุทั้งหลาย ในคัณฑสูตรว่า “ภิกษุทั้งหลาย ฝีที่เกิด

มาได้หลายปี มีปากแผลที่ไม่แตก 9 แผล เป็นแดนไหลออกแห่งทุกสิ่ง ไหลออกแต่สิ่งที่ไม่สะอาด ไหลออกแต่

สิ่งที่มีกลิ่นเหม็น ไหลออกแต่สิ่งที่น่ารังเกียจ เป็นแดนไหลเข้าแห่งทุกสิ่ง ไหลเข้าแต่สิ่งที่ไม่สะอาด ไหลเข้าแต่

สิ่งที่มีกลิ่นเหม็น ไหลเข้าแต่สิ่งที่น่ารังเกียจ แม้ฉันใด” “ภิกษุทั้งหลาย คำว่า “ฝี” นี้เป็นชื่อของกายที่สำเร็จ

มาจากมหาภูตรูป 4 นี้ที่มีมารดาบิดาเป็นแดนเกิด เติบโตมาด้วยข้าวสุกและขนม มีความไม่เที่ยง มีการไล้ทา

บีบนวดแตกสลายและกระจัดกระจายไปเป็นธรรมดา กายนั้นมีปากแผลที่ไม่แตก 9 แผล เป็นแดนไหลออก

แห่งทุกสิ่ง ไหลออกแต่สิ่งที่ไม่สะอาด ไหลออกแต่สิ่งที่มีกลิ่นเหม็น ไหลออกแต่สิ่งที่น่ารังเกียจ เป็นแดนไหล

เข้าแห่งทุกสิ่ง ไหลเข้าแต่สิ่งที่ไม่สะอาด ไหลเข้าแต่สิ่งที่มีกลิ่นเหม็น ไหลเข้าแต่สิ่งที่น่ารังเกียจ ฉันนั้น 
 

ภิกษุทั้งหลาย เพราะเหตุนั้นแล เธอทั้งหลายควรเบื่อหน่ายในกายนี้” (Thai Tipitaka/23/15/464) อธิบาย

ได้ว่า ร่างกายเป็นอสุภะ น่าเกลียด น่ากลัว มีการแตกสลายและกระจัดกระจายไปเป็นธรรมดา การเรียนรู้ซึ่ง

หลักอสุภะนี้ อันจะช่วยให้จิตแจ่มใส ไม่ถูกเผาลนให้เร่าร้อนด้วยไฟ คือราคะบ้าง โทสะบ้าง โมหะบ้าง ชีวิตก็

จะได้พบกับความสงบเย็น  มีปัญญาตรองเห็นความเป็นจริง 


8)	 ซากศพงู-สุนัข-มนุษย์  พระอานนท์เถระกราบทูลพระพุทธเจ้าถึงเรื่องที่จำนวนภิกษุทั้งหลาย

ลดน้อยลงในปาราชิกกัณฑ์ว่า “จริงพระพุทธเจ้าข้า พระผู้มีพระภาคตรัสสอนอสุภกัมมัฏฐาน ทรงพรรณนา

คุณอสุภกัมมัฏฐาน ตรัสสรรเสริญการเจริญอสุภกัมมัฏฐาน ตรัสพรรณนาคุณอสุภสมาบัติเนืองๆ แก่ภิกษุทั้ง

หลายโดยประการต่างๆ และภิกษุเหล่านั้นกล่าวว่า “พระผู้มีพระภาคตรัสสอนอสุภกัมมัฏฐาน ทรงพรรณนา

คุณอสุภกัมมัฏฐาน ตรัสสรรเสริญการเจริญอสุภกัมมัฏฐานตรัสพรรณนาอสุภสมาบัติเนืองๆ โดยประการ

ต่างๆ ” จึงพากันประกอบความเพียรในการเจริญอสุภกัมมัฏฐานหลายประการ กระทั่งเกิดความรู้สึกอึดอัด 

เบื่อหน่าย รังเกียจร่างกายของตน เหมือนชายหรือหญิงที่เป็นหนุ่มเป็นสาวชอบแต่งตัวอาบน้ำสระเกล้า 
 

มีซากศพงูซากศพสุนัขหรือซากศพมนุษย์ มาติดอยู่ที่คอ เกิดความรู้สึกอึดอัด เบื่อหน่าย รังเกียจภิกษุเหล่า

นั้นจึงฆ่าตัวตายเองบ้าง ใช้กันและกันให้ฆ่าบ้าง ภิกษุบางกลุ่มพากันไปหาตาเถนมิคลัณฑิกะบอกว่า 
 

“ขอโอกาสหน่อยเถิด ท่านช่วยฆ่าพวกอาตมาทีเถิด บาตรและจีวรนี้จักเป็นของท่าน” ตาเถนมิคลัณฑิกะ



364 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

รับจ้างเอาบาตรและจีวร จึงฆ่าภิกษุวันละ 1 รูปบ้าง ฯลฯ วันละ 60 รูปบ้าง ขอประทานพระวโรกาส 
 

ขอพระองค์โปรดตรัสบอกวิธีอื่นที่ภิกษุสงฆ์จะพึงดำรงอยู่ในอรหัตตผลเถิด พระพุทธเจ้าข้า” (Thai Tipitaka/

1/164/136) อธบิายไดว้า่ รา่งกายเปน็เหมอืนเรอืน ซึง่สรา้งดว้ยโครงกระดกูมหีนงัและเลอืดเปน็เครือ่งฉาบทา 
 

ทีม่องเหน็เปลง่ปลัง่ผดุผาดนัน้เปน็เพยีงผวิหนงัเทา่นัน้ เหมอืนมองเหน็ความงามแหง่หบีศพอนัวจิติรตระการตา 

ผู้ไม่รู้ก็ติดในหีบศพนั้น แต่ผู้รู้เมื่อทราบว่าเป็นหีบศพ แม้ภายนอกจะวิจิตรตระการตาเพียงไรก็หาพอใจยินดี

ไม่ เพราะทราบว่าภายในแห่งหีบอันสวยงามนั้นมีสิ่งปฏิกูลอันพึงรังเกียจ เมื่ออบรมจนเกิดปัญญาบริสุทธิ์ 
 

รู้แจ้งชัดตามสภาพความเป็นจริง ก็จะช่วยให้จิตนั้น สงบมั่นคง บริสุทธิ์ผ่องใสยิ่งขึ้น และส่งผลออกไปในการ

ดำเนินชีวิต คือ ทำให้วางใจ วางท่าที  มีความสัมพันธ์กับสิ่งทั้งหลายอย่างถูกต้อง ไม่เอนเอียง ไม่มีกิเลส

แอบแฝง 





บทสรุป


อุปมาแห่งชีวิตในพระสุตตันตปิฎก แสดงให้เห็นว่า กฎธรรมดาสามัญของธรรมชาติ ซึ่งไม่มีผู้ใด

สามารถหลีกหนีได้พ้น แบ่งเป็น 3 ประเภท ได้แก่ (1) อนิจจัง หมายถึง ความเป็นของไม่เที่ยง (2) ทุกขัง 

หมายถึง ความทุกข์ (3) อนัตตา หมายถึง ความไม่ใช่อัตตาของเรา และให้เห็นร่างกายเป็นของไม่งาม คือ 

อสุภะ กายนี้เป็นสิ่งปฏิกูล ฟันหัก ผมหงอก หนังหดเหี่ยวหย่อนยาน มีอาการทรุดโทรมให้เห็นอย่างเด่นชัด 

เหมือนเกวียนที่ชำรุดแล้วชำรุดอีก ได้อาศัยแต่ไม้ไผ่มาซ่อมไว้ ผูกกระหนาบคาบค้ำไว้ จะยืนนานไปได้สัก

เท่าใด การแตกสลายย่อมจะมาถึงเข้าสักวันหนึ่ง จึงควรมีธรรมเป็นที่พึ่ง ไม่ควรยึดติดในสิ่งอื่นเป็นที่พึ่งเลย 

กายอันเปื่อยเน่านี้ ไม่สะอาด มีสิ่งสกปรกไหลเข้าไหลออกอยู่เสมอ ร่างกายนี้ไม่นานนัก จะนอนทับถม
 

แผ่นดิน ร่างกายนี้เมื่อปราศจากวิญญาณครองแล้ว ก็ถูกทอดทิ้งเหมือนท่อนไม้ที่ไร้ค่าที่เขาทิ้งแล้วโดยไม่ใยดี 

สะสมไว้แต่ของสกปรกโสโครก มีสิ่งปฏิกูลไหลออกจากทวารทั้งเก้า มีช่องหูช่องจมูก เป็นต้น เป็นที่อาศัยแห่ง

สัตว์เล็กสัตว์น้อย เป็นป่าช้าแห่งซากสัตว์นานาชนิด เป็นรังแห่งโรค เป็นที่เก็บมูตรและกรีส อุปมาเหมือนถุง

หนังซึ่งบรรจุเอาสิ่งโสโครกต่างๆ เข้าไว้แล้วซึมออกมาเสมอๆ เจ้าของกายจึงต้องชำระล้างขัดถูวันละหลายๆ 

ครั้งหากไม่ได้ชำระล้างเพียงวันเดียว กลิ่นเหม็นก็ปรากฏเป็นที่รังเกียจ เป็นของน่าขยะแขยงเหมือนเรือนซึ่ง

สร้างด้วยโครงกระดูก มีหนังและเลือดเป็นเครื่องฉาบทาที่มองเห็นเปล่งปลั่งผุดผาดนั้น เป็นเพียงผิวหนัง

เท่านั้น เหมือนมองเห็นความงามแห่งหีบศพอันวิจิตรตระการตา ผู้ไม่รู้ก็ติดในหีบศพนั้น แต่ผู้รู้เมื่อทราบว่า

เป็นหีบศพ แม้ภายนอกจะวิจิตรตระการตาเพียงไร ก็หาพอใจยินดีไม่ เพราะทราบว่าภายในแห่งหีบ 
 

อันสวยงามนั้น มีสิ่งปฏิกูลอันพึงรังเกียจ เมื่อศึกษาการใช้อุปมาอุปไมยก็จะพบว่า ใช้เพื่อต้องการให้ผู้ฟัง

เข้าใจหลักความจริง เกี่ยวกับชีวิต อันเป็นไปตามสาระสำคัญที่กล่าวแล้วข้างต้น คือ ให้เห็นอนิจจัง ทุกขัง 

อนัตตา และเห็นสิ่งที่ไม่งามว่าไม่งามได้ชัดเจนและง่ายขึ้น ส่วนรายละเอียดที่ว่า เห็นพระไตรลักษณ์ คือ 
 

เห็นอย่างไร และเมื่อเห็นพระไตรลักษณ์แล้วจะได้รับผลอะไรนั้นเป็นเรื่องของโยนิโสมนสิการตามกำลังปัญญา

ของแต่ละคน




365Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

Emundson. E. (1988). The use of Metaphor and Drawings in Case Conceptualization. 

Journal of Counselling and Development,
66(8), 391-393.


Mahachulalongkornrajavidyalaya. (1996). Thai Tipitaka. Bangkok: MCU Press. 

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (1999). Buddhist Methods of Teaching.
 Bangkok: 

Dhammathamkusolchit foundation. 

Puchthonglang P., Puchthonglang Y. (2016). Learning Provision Model for Develop Right 

Consumption Behavior Based on the Philosophy of Sufficiency Economy for 

Adolescents. Journal of MCU Peace Studies, 4(2), 17-37. 

Vannapok S. (1999). Buddhist Methods in Tipitaka.
Bangkok: Amarin Printing & Publishing 

Public Company Limited.


William J. Lyddon. (1989). Rood Metaphor Theory : A Philosophical Framework for 

Counseling and Psychotherapy. Journal of Counseling and Development, 6(8), 11-

19. 

References



