
พระครูสมุห์วัยวุฒิ
ชิตจิตฺโต1,
พระมหาดวงเด่น
ฐิตญาโณ,
และบรรพต
ต้นธีรวงศ์

Phrakhrusamu
Waiyavuth
Chitajitto,
Phramaha
Duangden
Thitaña–n·o,


and
Bunpot
Tonterawong

สาขาสันติศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Peace Studies Program, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  
Wang Noi, Phra Nakorn Si Ayutthaya 13170, Thailand. 

1Corresponding Author. Email: longdeena@hotmail.co.th 

การประยุกต์หลักเมตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท

เพื่อจัดการความขัดแย้ง


An
Application
of
Metta
in
Theravada
Buddhism

to
Conflict
Management


บทคัดย่อ
 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาบริบทความขัดแย้งที่ปรากฏในคัมภีร์

พระพุทธศาสนาเถรวาท (2) เพื่อศึกษาหลักเมตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 3) เพื่อประยุกต์หลักเมตตาใน

พระพุทธศาสนาเถรวาทเพื่อจัดการความขัดแย้ง  

ผลการวิจัยพบว่า  

1) ความขัดแย้งที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทนั้นมีสภาพแวดล้อมและเงื่อนไขต่างๆ 

ได้แก่ การศึกษา สุขอนามัย เศรษฐกิจ สังคม การเมืองการปกครอง วัฒนธรรม ศาสนาและความเชื่อ ซึ่ง

เกี่ยวข้องสัมพันธ์กันทำให้เกิดเหตุความขัดแย้ง พระพุทธองค์ทรงเล็งเห็นถึงปัญหาเหล่านี้จึงตรัสชี้แนะให้นำ

หลักเมตตาเข้ามาช่วยบรรเทาความขัดแย้งโดยต้องจัดการความขัดแย้งที่เกิดขึ้นภายในตนเองก่อน เมื่อเกิด

ความผ่องใส สงบเย็นแล้ว จึงแผ่เมตตานั้นออกไปยังผู้อื่นด้วยการแสดงออกทางกาย วาจา และใจที่ประกอบ

ด้วยเมตตาต่อกัน ทำให้การอยู่ร่วมกันในสังคมเกิดประโยชน์ความสุขและความเจริญได้ 

2) การนำหลักเมตตาเข้ามาประยุกต์ใช้เพื่อจัดการความขัดแย้ง ผู้วิจัยได้สรุปไว้ 3 แนวทาง คือ 



150 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

(1)	 การประยุกต์ใช้ต่อตนเอง ได้แก่ การมีความหวังดีและรักตนเองให้เป็น คือ การไม่กระทำ

การใดที่ เป็นการเบียดเบียนตนเอง ไม่สร้างความเดือดร้อนให้แก่ตนเอง, การรู้จัก

ระมัดระวังความคิด คือ การไม่คิดในเชิงลบหรือในแนวทางที่จะเป็นเหตุให้เกิดทุกข์, การใช้

ความสงบสยบการเคลื่อนไหว คือ การรู้จักข่มใจตนเอง การรู้จักอดทนอดกลั้นต่อสิ่งที่มา

กระตุ้นให้เกิดอารมณ์ และการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมใหม่ คือ ไม่หมกมุ่นอยู่ในเหตุปัจจัยที่

เกิดกิเลสเครื่องเศร้าหมอง เป็นต้น


(2)	 การประยุกต์ใช้ต่อผู้อื่น ได้แก่ การรู้จักเปิดใจให้กว้าง คือ การมองโลกให้หลากหลายมุม

มอง, การยินยอมและยอมรับฟังเหตุผลของผู้อื่น, การให้อภัยและให้โอกาส, การเคารพใน

สิทธิส่วนบุคคล, ความเกรงใจ, การผูกสัมพันธ์ และการรักษาสัมพันธภาพ เป็นต้น


(3)	 การประยุกต์ใช้ต่อสังคม ได้แก่ การยอมรับกฎระเบียบข้อบังคับในสังคม, การเคารพบุคคล

และสถานที่, การรับมติของที่ประชุม, การให้ความร่วมมือในกิจกรรมสัมพันธ์, ความมีน้ำใจ

ช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่งกันและกัน, ความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน เป็นต้น


คำสำคัญ:	 เมตตา; ความขัดแย้ง; การจัดการความขัดแย้ง




151Journal of MCU Peace Studies Special Issue

Abstract
 


This research is of 3 objectives: (1) to study the context of the conflict existed in 

Theravada Buddhist Scripture, (2) to study the conceptual idea of Loving-kindness (Metta) 

in Theravada Buddhism, and (3) to apply the principle of Loving-kindness (Metta) to 

conflict management. 

The research findings are: Conflict is one of human natures resulting from both 

internal and external factors that are associated enough to force difficulty in controlling 

behaviors. Therefore, the gathering of living together in a multicultural society causes 

conflict in normality which its result is people in the society are unhappy. However, 

conflict does not reflect only the negative side but also leads to changes in terms of 

creativity and benefits to the public; yet, this depends on the process or the means to 

manage the conflict. The Buddha gave his words of suggestion related to Metta: Loving-

kindness to the Buddhist assemblies, those are inserted in various Buddhadhammas in 

order that humans can apply in living their daily lives for the peace of their own-selves 

and for the mutual society by starting firstly from oneself and when one is successful, then 

one can further spread love and good wishes to others and the society. 

Therefore, the researcher is presenting the 3 following guidelines for the 

application of Metta to conflict management: 

(1)  The guidelines and the means to manage conflict arisen to oneself: to always 

perform self-consideration, practice the Four Satipatthana, apply peaceful Dhamma of 

tolerance and equanimity, have good intention for own-self, and adjust behaviors. 

(2)  The guidelines and the means to manage conflicts arisen to others: mind-

opening, listening to reasons, forgiving and yielding opportunities, respecting to personal 

privacy of rights, being courteous, giving honor, making and keeping relationships. 

(3)  The guidelines and the means to manage conflicts arisen in the society: 

acceptance of rules and regulations, giving respects to persons and places, agreement of 

meeting resolution, yielding co-operation, being generous to support each other and being 

in a good unity. 

Keywords: Metta (Loving-kindness); Conflict; Conflict Management 



152 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

บทนำ


ปัจจุบัน โลกมีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วในทุกมิติทั้งทางสังคม เศรษฐกิจ การเมือง และ

เทคโนโลยีสารสนเทศ ซึ่งส่งผลต่อพฤติกรรมของมนุษย์เป็นอย่างมาก และอาจเป็นช่องทางที่สร้างความ
 

ขัดแย้งให้แพร่กระจายตัวไปได้อย่างรวดเร็วยิ่งขึ้น แม้ว่าความเจริญทางด้านวัตถุจะมีมากขึ้นแต่ไม่ได้ส่งเสริม

ให้จิตใจของมนุษย์มีการพัฒนาไปด้วย การอยู่ร่วมกันในสังคมจึงไม่สามารถหลีกเลี่ยงความขัดแย้งได้ สภาพ

สังคมไทยที่ผ่านมาต้องเผชิญกับปัญหามากมายหลายด้าน เกิดการแตกแยกทางด้านความคิดและการกระทำ 

ทำให้ความสุขของคนในชาติลดน้อยถอยลงไป จึงต้องควรเร่งฟื้นฟูพัฒนาปรับโครงสร้างรากฐานของสังคมให้

แข็งแรง 


พระพุทธศาสนาเชื่อมั่นว่า มนุษยเปนสัตวที่ฝกฝนพัฒนาไดซึ่งเรียกวามี ศักยภาพ (Phradharm-
 

pidok (P.A. Payutto), 2002) ผ่านกระบวนการศึกษา เรียนรู้ ฝึกหัด พัฒนาตนให้เป็นผู้มีความสามารถ 

เป็นคนดี มีความคิดเห็นที่ถูกต้อง มีปัญญาพิจารณาสิ่งต่างๆ ด้วยความเป็นธรรม สามารถกำหนดเป้าหมาย 

ทิศทางการดำเนินชีวิต เลือกทางเดินชีวิตที่เป็นไปในแนวทางสร้างสรรค์ต่อชีวิต สังคม และสิ่งแวดล้อมอย่าง

ถูกต้องและเหมาะสม จึงเป็นอิสรภาพจากความทุกข์หรือปัญหาทั้งปวง ความมีเมตตาต่อกันนี้เป็นความ

ละเอียดอ่อนของจิตที่ทำให้เห็นอกเห็นใจในทุกๆ ชีวิต สามารถมองเห็นความสัมพันธ์ที่เชื่อมโยงกันเป็นวงจร

ชีวิตระหว่างคน สัตว์ และธรรมชาติมากยิ่งขึ้น เกิดความสะอาดบริสุทธิ์ประกอบอยู่ในความคิด คำพูด และ

การกระทำ มองเห็นความเป็นทุกข์ โทษ และภัยของความรุนแรง มีความเข้าใจในเหตุปัจจัยต่างๆ และเรียนรู้

หลักสันติวิธีที่จะระงับความรุนแรงอันเกิดจากคำพูดและการกระทำที่ไม่ก่อให้เกิดประโยชน์กับผู้ใด สามารถ

ขจัดความขัดแย้งทั้งต่อตนเองและผู้อื่น อันเป็นแนวทางในการเสริมสร้างประโยชน์ความสุขความเจริญด้าน

สันติภาพสู่สังคมภายนอกได้ 


ผู้วิจัยจึงใคร่ศึกษาหลักเมตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท โดยการค้นคว้ารวบรวมข้อมูลจากคัมภีร์

พระพุทธศาสนาเถรวาท เอกสารแนวคิดเรื่องเมตตาตามทรรศนะของนักปราชญ์ไทย เอกสารงานวิจัยที่

เกี่ยวข้อง อันยังประโยชน์ซึ่งการนำหลักเมตตามาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน เพื่อการเสริมสร้าง พัฒนา 

สร้างสรรค์คุณภาพชีวิต สังคม และสิ่งแวดล้อมให้เป็นไปในทิศทางที่ถูกต้องเหมาะสม และบรรเทาปัญหา

ความขัดแย้งของคนในสังคมให้ลดน้อยลงไปตามลำดับต่อไป





วัตถุประสงค์ของการวิจัย


1.	 เพื่อศึกษาบริบทความขัดแย้งที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท


2.	 เพื่อศึกษาหลักเมตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท


3.	 เพื่อประยุกต์หลักเมตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาทเพื่อจัดการความขัดแย้ง







153Journal of MCU Peace Studies Special Issue

วิธีดำเนินการวิจัย


การดำเนินการวิจัย เรื่อง “การประยุกต์หลักเมตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาทเพื่อจัดการความ
 

ขัดแย้ง” เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary research)  ผู้วิจัยได้กำหนดวิธีการวิจัย เพื่อช่วยให้

สามารถดำเนินการวิจัยได้เป็นไปตามวัตถุประสงค์ การดำเนินการวิจัยครั้งนี้ได้วางรูปแบบวิธีการดำเนินการ

วิจัยไว้ ดังนี้ 


1.	 ผู้วิจัยดำเนินการศึกษา บริบทความขัดแย้งที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท


2.	 ผู้วิจัยดำเนินการศึกษาหลักเมตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท


3.	 ผู้วิจัยดำเนินการนำข้อมูลเพื่อประยุกต์หลักเมตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาทเพื่อจัดการความ

ขัดแย้ง


4.	 ผู้วิจัยสรุปและนำเสนอรูปแบบการประยุกต์หลักเมตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาทเพื่อจัดการ

ความขัดแย้งในรูปแบบของการพรรณนา





ผลการวิจัย


1.	 บริบทความขัดแย้งที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท


จากการศึกษาวิจัย สรุปได้ว่า ปัญหาความขัดแย้งที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทนั้นเกิด

จากสภาพแวดล้อมและเหตุปัจจัยหลายๆ ด้านที่เป็นตัวแปรสำคัญ และมีส่วนเกี่ยวข้องสัมพันธ์กันทั้งเหตุ

ปัจจัยจากภายในและเหตุปัจจัยจากภายนอก ที่มาประกอบกันทำให้ความขัดแย้งนั้นทวีความรุนแรงมากยิ่ง

ขึ้น ไม่ว่าจะเป็นผลประโยชน์ทางด้านเศรษฐกิจ อย่างเช่น กรณีปัญหาความขัดแย้งของพระญาติทั้งสองฝ่าย

ทำสงครามแย่งน้ำ (Thai tripitakas, 1/6/339-345, 4/1/536/541)  ณ ริมฝั่งแม่น้ำโรหิณีกันจนถึงขั้นที่

พระพุทธเจ้าต้องเสด็จกลับมาเพื่อทรงระงับสงคราม ปัญหาความขัดแย้งที่เกิดจากการเมืองการปกครอง 

อย่างเช่น กรณีสงครามการแย่งชิงหมู่บ้านกาสีระหว่างพระเจ้าปเสนทิโกศลกับพระเจ้าอชาตศัตรู (Thai 

tripitakas, 15/125/146-148, 15/126/148-149) ปัญหาความขัดแย้งอันเกิดจากการแบ่งชนชั้นวรรณะ

หรือชาติพันธุ์ อย่างเช่น กรณีการฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ศากยวงศ์ของพระเจ้าวิฑูฑภะ ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงใช้พุทธวิธี

เข้ามาจัดการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งอย่างสันติวิธีหลายต่อหลายครั้งแล้ว แต่สุดท้ายก็มิอาจที่จะรั้งต่อไปได้

จึงต้องปล่อยตามกระบวนการของกรรม ส่วนปัญหาความขัดแย้งในเรื่องของความเชื่อและศาสนาอย่างเช่น 

กรณีที่มีคนหันเข้ามานับถือพระพุทธศาสนากันมากขึ้นทำให้ฝ่ายเดียรถีร์เสียผลประโยชน์จึงได้ว่าจ้างนาง

สุนทรี ให้สร้างสถานการณ์ขึ้น เมื่อเป็นไปดังคาดก็ได้ฆ่านางสุนทรีหมกไว้ภายในวัด แล้วใส่ความว่าพระสงฆ์

ในพระพุทธศาสนาจากวัดแห่งนี้เป็นผู้ฆ่านาง (Thai tripitakas, 25/38/246-250) หรือปัญหาความสัมพันธ์ 

อย่างเช่น กรณีพระธรรมธรกับพระวินัยธรที่เป็นเหตุให้พระพุทธเจ้าต้องทรงเสด็จปลีกวิเวกไปอยู่ในป่ารักขิต

วัน เนื่องจากสงฆ์ทั้งสองฝ่ายต่างไม่ยอมความกัน หรือกรณีของพระภิกษุชาววัชชีที่แยกตนออกไปตั้งเป็น



154 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

นิกายใหม่หลังจากการทำสังคายนาครั้งที่ 2 เพราะไม่ยอมรับผลของการทำสังคายนานั้น แต่กลับประกาศ

แยกตนออกมาและพากันทำสังคายนาขึ้นใหม่ ทำให้พระพุทธศาสนาแบ่งออกเป็น 2 นิกายใหญ่ๆ คือ กลุ่ม

เถรวาทหรือหีนยาน กับกลุ่มอาจริยวาทหรือมหายาน (Phra sayyan kietsaksy, 2016)  


จะเห็นได้ว่า ความขัดแย้งนั้นเป็นธรรมชาติอย่างหนึ่งที่มนุษย์แสดงพฤติกรรมออกทางกาย วาจา 

ใจ ให้เห็นถึงความต่างกันทางด้านความรู้สึก ความคิด ความเห็น ความต้องการ เป้าหมาย หรืออุดมการณ์ 

ทำให้แต่ละฝ่ายต่างพยายามต่อสู้ดิ้นรนหาวิธีการเพื่อที่จะให้ได้มาซึ่งชัยชนะหรือโน้มน้าวดึงดูดให้อีกฝ่ายหนึ่ง

มาเป็นพวกพ้องของตนในการปกป้องหรือรักษาผลประโยชน์ของตนไว้ ซึ่งความขัดแย้งนี้อาศัยเหตุปัจจัย

ต่างๆ ที่เป็นตัวแปรสำคัญประกอบให้เกิดขึ้น เหตุปัจจัยที่ว่านี้สามารถแบ่งออกเป็น 2 ประเด็นใหญ่ๆ คือ


1)	เหตุปัจจัยภายใน คือ อนุสัยกิเลส 7 ประการ ซึ่งเมื่อเกิดขึ้นกับบุคคลใด ย่อมทำให้บุคคลนั้น

แสดงพฤติกรรมที่ไม่เหมาะสมออกมาเป็นอุปนิสัยต่างๆ 16 ลักษณะ หรือเรียกว่า อุปกิเลส 16 ประการ


2)	เหตุปัจจัยภายนอก ได้แก่ ข้อเท็จจริง หรือข้อมูล, ผลประโยชน์หรือความต้องการ, ความ

สัมพันธ์, การเมืองการปกครอง, ความเชื่อและศาสนา และชาติพันธุ์ เนื่องจากปัจจัยเหล่านี้มีส่วนสำคัญต่อ

การดำรงชีวิตและการดำรงเผ่าพันธุ์หรือพวกพ้องของตนจึงเป็นสิ่งกระตุ้นหรือเป็นแรงผลักให้เกิดความ

รุนแรงขึ้นได้


ความขัดแย้งที่เกิดขึ้นจากปัจจัยภายในและภายนอกนี้ ต่างประกอบด้วยหลายเหตุปัจจัยที่เกี่ยว

เนื่องสัมพันธ์กันให้เกิดความรุนแรงขึ้น มากบ้าง น้อยบ้างตามแต่เหตุนั้นๆ ที่จะส่งผลหรือเป็นแรงผลักให้ทวี

ความรุนแรง เมื่อเกิดขึ้นในระยะหนึ่งแล้วก็จะดับไปตามเหตุปัจจัยเมื่อถึงเวลาอันควร และอาจเป็นแรงผลัก

หรือเป็นพลังขับเคลื่อนให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทั้งทางด้านบวกหรือลบก็ได้ โดยขึ้นอยู่กับมุมมองและ

กระบวนการที่นำมาจัดการว่าเป็นไปในเชิงสร้างสรรค์หรือไม่ อย่างไร ซึ่งอาจมีการปรับเปลี่ยน พัฒนา 

ปรับปรุง แก้ไข ให้เกิดความสอดคล้องกับสภาพสังคมปัจจุบันและเป็นไปในทิศทางเดียวกันมากขึ้น


2.	เมตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท


จากการศึกษาวิจัย พอสรุปความหมายของเมตตา ได้ดังนี้


1)	ความหมายเชิงคัมภีร์ โดยอรรถกถา เช่น “มิตฺเต วา ภวา, มิตฺตสฺส วา เอสา ปวตฺตตีติปิ เมตฺตา 

ธรรมชาตินั่นมีอยู่ในมิตร หรือว่า ย่อมเป็นไปแก่มิตร เหตุนั้นธรรมชาตินั้นชื่อว่า เมตตา” (Wisuttimuk 

Scripture, 1/262/349) ความเป็นมิตร เป็นสหายผู้สนิทกัน พร้อมให้ความช่วยเหลือเกื้อกูลกันอยู่ตลอด

เวลา, พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 31 กล่าวเรื่องเมตตาไว้ในหมวดเมตตากถาว่าด้วยเมตตา หมายถึง การแผ่

ความรักไปสู่สัตว์ทั้งปวงด้วยอาการ 8 อย่าง ได้แก่ “1. ด้วยเว้นความบีบคั้น ไมบีบคั้นสัตว์ทั้งปวง 2. ด้วยเว้น
 

การฆ่า ไม่ฆ่าสัตว์ทั้งปวง 3. ด้วยเว้นการทำให้เดือดร้อน ไม่ทำสัตว์ทั้งปวงให้เดือดร้อน 4. ด้วยเว้นความ
 

ย่ำยี ไม่ย่ำยีสัตว์ทั้งปวง 5. ด้วยเว้นการเบียดเบียน ไม่เบียดเบียนสัตว์ทั้งปวง 6. ขอสัตว์ทั้งปวงจงเป็นผู้ไม่มี

เวร อย่าได้มีเวรกัน 7. จงเป็นผู้มีสุข อย่ามีทุกข์ 8. จงมีตนเป็นสุข อย่ามีตนเป็นทุกข์ เพราะเหตุนั้น จึงชื่อ

ว่า เมตตา” (Thai tripitakas, 31/23/463) และในพระอภิธรรม วิภังคเลมที่ 35 มีอรรถาธิบายเมตตาไวใน
 



155Journal of MCU Peace Studies Special Issue

อัปปมัญญาวิภังค ตอนหนึ่งความวา “ความรักใคร กิริยาที่รักใคร ภาวะที่รักใครในสัตวทั้งหลาย เมตตา
 

เจโตวิมุตติ นี้เรียกวา เมตตา” (Thai tripitakas, 35/643/427)


2)	ความหมายเชิงวิชาการ มีท่านผู้รู้ได้ให้ความหมายของเมตตาไว้หลายประการ ซึ่งพอสรุปได้ว่า 

“เมตตา” หมายถึง ความรักใคร่ ความปรารถนาดี (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2010) ที่มี

ต่อทั้งตนเองและผู้อื่น ต่อเหล่าสรรพสัตว์อย่างทั่วหน้าเสมอเหมือนกันหมด เป็นผู้มีความประพฤติทางกาย 

วาจา ใจ ที่สะอาดบริสุทธิ์ ผ่องใส มีความเป็นมิตรไมตรี มีจิตใจที่อ่อนโยน ไม่เบียดเบียนประทุษร้าย ไม่ก่อ

เวรผูกอาฆาตหรือพยาบาทปองร้ายใคร (Phrabuddakosajarnther Rojana. Somdejphrabuddajarn 

(Xac xasphmhather), 2008) มีจิตยินดีช่วยเหลือเกื้อกูลให้ผู้อื่นพ้นจากความทุกข์ แม้ว่าผู้นั้นจะทำร้าย

หมายปองซึ่งชีวิตและทรัพย์สินก็ตาม เป็นผู้ให้ที่แท้จริงโดยมิได้หวังผลหรือครอบครอง กระทำด้วยดวงจิตที่

ยินดีแช่มชื่น เบิกบาน ปราศจากความอคติหรือลังเลสงสัยในผลด้วยความบริสุทธิ์แท้ ไม่เจือปนอยู่ด้วยตัณหา

ราคะ (Phan-aek Pin Mutukanta,1983) แม้เมื่อเห็นอยู่ว่าเขาเป็นทุกข์เพียงแต่น้อมใจลงสู่ภายในแล้วแผ่

เมตตาจิตปรารถนาให้เขาเป็นสุข (Somdej Phrayarnasongworn Somdej Phrasakharaj  (Joroen 

Suwattano), 1984) พ้นจากความทุกข์ไปอย่างไม่มีข้อยกเว้น ไม่มีแบ่งแยก ไม่มีประมาณหรือจำกัดกาล

สถานที่ใดๆ ทั้งสิ้น ซึ่งไม่จำเป็นต้องอาศัยทรัพย์สิ่งของ แต่เป็นเรื่องของจิตใจที่แผ่ความรักไปได้โดยรอบ


การอยู่ร่วมกันของมนุษย์ ย่อมเกิดการกระทบกระทั่งขัดแย้งกันเป็นเรื่องปกติ แต่ความขัดแย้งนี้

เป็นความทุกข์อย่างหนึ่ง (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2014) ของการดำเนินชีวิตประจำวัน 

เป็นกิเลสเครื่องเศร้าหมองที่เข้ามาครอบครองจิตให้เกิดการทำลาย ในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น“เน้น

การพัฒนาตน... โดยเฉพาะผ่านการปฏิบัติกรรมฐานที่มีเป้าหมายในการพัฒนาอารมณ์ตอบสนองและระดับ

วิปัสสนาของปัจเจกบุคคล.. และเน้นกรรม คือเน้นไปที่การทำบุญและการกระทำทางศีลธรรมเป็นหลัก ทั้งนี้

เพื่อพัฒนาชีวิตในภายภาคหน้าหรือชาติหน้าให้ดีขึ้น” (Phra Anil Dhammasakiyo, 2003) พระพุทธองค์

ทรงแสดงอริยสัจ 4 (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2012) เพื่อให้มนุษย์ได้รู้จักทุกข์ สาเหตุ

แห่งทุกข์ การดับทุกข์ และวิธีการดับทุกข์ได้อย่างแท้จริง ซึ่งเป็นการปฏิบัติเพื่อนำมาแก้ไขปัญหาพื้นฐานของ

ชีวิตและเป็นการแสดงความมีเมตตาต่อตนเอง และเป็นการแก้ไขที่ต้นเหตุของปัญหาทั้งหมดจึงเป็นการดับ

ทุกข์ได้โดยสิ้นเชิง 


การแก้ไขปัญหาความขัดแย้งนี้ “พระพุทธศาสนาสอนให้แก้ปัญหาทั้งด้านนอกและด้านใน ทั้งทาง

สังคมและทางจิตใจของบุคคล คือ มีคำสอนขั้นศีลเป็นด้านนอก กับขั้นจิตและปัญญาเป็นด้านใน... ให้แก้

ปัญหาของมนุษย์โดยมนุษย์เอง ที่ตรงตัวเหตุปัจจัย” (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2012). 

เมื่อสามารถแก้ไขเหตุปัจจัยทั้งภายในและภายนอกได้แล้ว การกระทำ คำพูด และจิตใจจึงประกอบอยู่ด้วย

เมตตาเสมอ หัวใจของพระพุทธศาสนาหรือโอวาท 3 ประการ เป็นหลักปฏิบัติที่แสดงถึงความมีเมตตาต่อ
 

ผู้อื่น คือ (1) การไม่ทำบาปทั้งปวง (2) กระทำกุศลให้ถึงพร้อม และ (3) การทำจิตของตนให้ผ่องแผ้ว ซึ่งการ

ไม่ทำบาปทั้งปวงนั้นเป็นหลักปฏิบัติเบื้องต้นให้เกิดการงดเว้นจากการกระทำความชั่ว




156 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

-	 ทางด้านกาย (เมตตากายกรรม) คือ กระทำสิ่งใดก็ประกอบด้วยเมตตา ไม่สร้างความ

เบียดเบียนทั้งต่อตนเองและผู้อื่นให้ได้รับความเดือดเนื้อร้อนใจ ซึ่งเป็นแนวทางการพัฒนาบุคลิกภาพให้เกิด

ความสะอาด บริสุทธิ์ ได้แก่ กายสุจริต 3 และละเว้นจากกายทุจริต 3


-	 ด้านวาจา (เมตตาวจีกรรม) คือ กล่าววาจาใดก็ประกอบด้วยเมตตา ไม่สร้างความเบียดเบียน

ทั้งต่อตนเองและผู้อื่นให้ได้รับความเดือดเนื้อร้อนใจ ซึ่งเป็นแนวทางการพัฒนาสัมพันธภาพ เพื่ออัธยาศัยที่ดี

ต่อกัน ได้แก่ วจีสุจริต 4 และละเว้นจากวจีทุจริต 4 


-	 ด้านใจ (เมตตามโนกรรม) คือ คิดสิ่งใดก็ประกอบด้วยเมตตา ไม่สร้างความเบียดเบียนทั้งต่อ

ตนเองและผู้อื่นให้ได้รับความเดือดเนื้อร้อนใจ ซึ่งเป็นแนวทางการพัฒนาจิตใจให้เกิดคุณธรรมความดีงามขึ้น

ภายใน ได้แก่ มโนสุจริต 3 และละเว้นจากมโนทุจริต 3 การกระทำเช่นนี้ถือว่าเป็นการทำความสะอาด

บริสุทธิ์ให้เกิดแก่กาย วาจา และใจของตนเอง และเป็นการเสริมสร้างพัฒนาคุณภาพชีวิตให้เป็นมนุษย์ผู้ที่มี

คุณธรรมและจิตใจสูงส่ง อันเป็นบาทฐานของการพัฒนาไปสู่การทำกุศลให้ถึงพร้อมและเกิดการสำรวมระวัง

ในการกระทำของตนมากขึ้น 


เมื่องดเว้นจากการทำบาปทั้งปวง กุศลก็ถึงพร้อม จิตก็สะอาดบริสุทธิ์ ซึ่งเป็นไปตามลำดับขั้นของ

การพัฒนาการกระทำ คำพูด และความคิด “เมื่อจิตใจเป็นอิสระ ปลอดโปร่ง เป็นสุขอยู่เป็นปกติเอง ไม

หวงไมกังวลเกี่ยวกับตัวตน ไมตองคอยแสวงหาสิ่งเสพ ไมตองคอยปกป้องเสริมความมั่นคงยิ่งใหญ่ของตัวตน

ที่แบกถือเอาไวแลว จิตใจก็เปดกวาง แผความรูสึกอิสระออกไป พร้อมที่จะรับรูสุขทุกขของเพื่อนสัตวโลก 

และคิดเกื้อกูลชวยเหลือ โดยนัยนี้ปัญญาจึงไดกรุณามาเปนแรงชักนําพฤติกรรมตอไป ทําใหดําเนินชีวิต
 

เพื่อประโยชนสุขของผูอื่นไดเต็มที่ ในเมื่อไมยึดมั่นถือมั่นอะไรๆ ในแงของกิเลสที่หวงหาผูกพันจะเอาจะได
 

เพื่อตัวตนแลวก็สามารถทําการตางๆ ที่ดีงาม บําเพ็ญกิจเพื่อประโยชนสุขแกผูอื่นไดอย่างมุ่งแน่วจริงจัง 
 

สําหรับชีวิตดานในมีจิตใจอิสระ เปนสุข ผองใส เบิกบาน เปนความบริบูรณ์แห่งประโยชนตน เรียกวา 
 

อัตตหิตสมบัติ สวนชีวิตด้านนอกก็ดําเนินไปเพื่อเกื้อกูลแกผูอื่น เรียกวา ปรหิตปฏิบัติ เข้าคู่กัน เป็นอันครบ
 

ลักษณะของผูที่ไดประจักษ์แจ้งความหมายสูงสุดของนิโรธ อยางไรก็ตาม ผูดําเนินมรรคาแห่งอารยชน 

ไมจำเป็นต้องรอผลจนกว่าจะบรรลุนิพพานที่เป็นความหมายสูงสุดของนิโรธ เมื่อเดินตามมรรคถูกต้องแล้ว แ

มในระหวางทางก็สามารถประสบผลแหงการปฏิบัติประจักษแก่ตนไดเรื่อยไปโดยควรแกการปฏิบัติทั้งได
 

ประโยชนเองและทําประโยชนแกผู้อื่นด้วย” (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2012) เมื่อเป็น
 

เช่นนี้จึงไม่ทำให้ผู้ปฏิบัติหวนกลับไปทำความชั่วได้อีกแน่นอน 


3.	การประยกุตห์ลกัเมตตาในพระพทุธศาสนาเถรวาทเพือ่จดัการความขดัแยง้


การนำหลักเมตตาเข้ามาใช้เพื่อจัดการความขัดแย้งนั้น จะต้องเริ่มต้นจากตนเองก่อนเป็นอันดับ

แรก โดยจัดการกับอารมณ์ ความรู้สึก ความคิด และการกระทำ ให้แสดงออกด้วยความมีเมตตาทั้งทางกาย 

วาจา และใจ ซึ่งมีเหตุปัจจัยที่เป็นตัวแปรสำคัญ คือ อุปกิเลส 16 ประการ แม้ประการใดประการหนึ่งเมื่อ

เกิดขึ้นในใจแล้วก็จะทำให้ใจสกปรก ไม่ผ่องใสทันที จึงทำให้เกิดความทุกข์กายและทุกข์ใจ เป็นความเร่าร้อน 

ทุรนทุรายเต้นไปตามจังหวะที่อุปกิเลสนั้นๆ จะบงการให้เป็นไป ดังจะได้อธิบายต่อไป




157Journal of MCU Peace Studies Special Issue

ก.	เหตุปัจจัยที่ส่งผลต่อความสำเร็จในการเจริญเมตตา การที่มนุษย์จะสามารถพัฒนาศักยภาพ

ของตนเองให้เป็นผู้ที่มีคุณธรรมสูง มีจิตใจงดงาม เป็นผู้ที่สะอาดบริสุทธิ์ผ่องใส สงบเย็น ปราศจากการเบียด

เบียด มีความรักใคร่ ปรารถนาดี และเกื้อกูลประโยชน์ความสุขความเจริญแก่ผู้อื่นได้นั้น จะต้องมีการพัฒนา 

4 แนวทางด้วยกัน คือ (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2012)  


1)	พัฒนากาย (กายภาวนา, การเจริญกาย) คือ พัฒนาความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางวัตถุหรือ 

ทางกายภาพ (รวมทั้งเทคโนโลยี) โดยเฉพาะรับรูสิ่งทั้งหลายทางอินทรีย์ 5 (ตา หู จมูก ลิ้น กาย) ด้วยดี
 

โดยปฏิบัติต่อสิ่งเหล่านั้นในทางที่เป็นคุณ มิให้เกิดโทษ ให้กุศลธรรมงอกงาม ให้อกุศลธรรมเสื่อมสูญ ซึ่งควร 

การแสวงหาสิ่งที่เป็นสัปปายะ หรือปัจจัยแวดล้อมที่เกื้อหนุนต่อการเจริญ, การรู้จักการวางตนให้เหมาะสม 

และไม่เข้าไปเกี่ยวข้องกับสถานการณ์ที่เป็นเหตุให้เกิดอกุศลธรรม


2)	พัฒนาศีล (ศีลภาวนา, การเจริญศีล) คือ พัฒนาความประพฤติพัฒนาความสัมพันธ์ทางสังคม 
 

โดยตั้งอยู่ในระเบียบวินัย ไมเบียดเบียนหรือก่อความเดือดร้อนเสียหาย อยู่ร่วมกับผู้อื่นได้ด้วยดีเกื้อกูลกัน
 

ละเว้นจากการเบียดเบียนทำชีวิตผู้อื่นให้ได้รับความเดือดร้อน ส่งเสริมเมตตาให้เกิดขึ้นด้วยการคบเพื่อนที่ดี 

รู้จักรักษาสัมพันธภาพกับผู้อื่น ใช้วาจาที่เอื้อต่อการเกิดเมตตา กล่าวแต่คำที่เป็นประโยชน์ ไม่ก่อโทษ หรือ

ทิ่มแทง ส่อเสียด ให้เกิดการทะเลาะวิวาท จะทำให้เกิดสัมพันธภาพที่ดีงามต่อกัน 


3)	พัฒนาจิต (จิตตภาวนา, การเจริญจิต) คือ ฝกอบรมพัฒนาจิตใจ ใหเขมแข็งมั่นคง เจริญงอก
 

งามด้วยคุณธรรม เช่น มีเมตตากรุณา มีฉันทะ ขยันหมั่นเพียร อดทน มีสมาธิและสดชื่น เบิกบาน เปนสุข 
 

ผองใส เปนตน ซึ่งการพัฒนาพฤติกรรมทางด้านจิตใจ ถือเป็นด่านแรกที่ควรทำให้เกิดมีขึ้น เพราะการมี
 

จิตใจที่ดีงาม มีความสะอาดบริสุทธิ์ ย่อมทำให้เกิดการมองโลกในแง่ดี มีปัญญาพิจารณาตามความเป็นจริง 


4)	พัฒนาปัญญา (ปัญญาภาวนา, การเจริญปัญญา) คือ ฝกอบรมพัฒนาปัญญาให้เจริญงอกงาม 
 

จนเกิดความรูแจ้งชัดตามเป็นจริง โดยรูเข้าใจสิ่งทั้งหลายตามที่มันเป็น รู้เท่าทัน เห็นแจ้งโลกและชีวิตตาม
 

สภาวะ สามารถทำจิตใจให้เป็นอิสระ ทำตนให้บริสุทธิ์จากกิเลส และปลอดพ้นจากความทุกข์ มีชีวิตเป็นอยู่

แก้ไขปัญหาและทำการทั้งหลายด้วยปัญญาที่รู้ถึงเหตุปัจจัย 


ข. การประยุกต์หลักเมตตาเพื่อจัดการความขัดแย้ง การเจริญเมตตาให้ได้ผล จะต้องอาศัยระยะ

เวลาและความขยันหมั่นเพียรเจริญเมตตาอยู่บ่อยๆ เนืองๆ และกระทำให้เป็นไปอย่างต่อเนื่องและสม่ำเสมอ

จงึจะสามารถทำใหเ้มตตามพีละกำลงัตอ่กรกบัอปุกเิลสทัง้ 16 ประการได ้ซึง่มวีธิกีารอยู ่3 แนวทางดว้ยกนั คอื


(1)	การประยุกต์ใช้ต่อตนเอง ได้แก่ การมีความหวังดีและรักตนเองให้เป็น คือ การไม่กระทำการ

ใดที่เป็นการเบียดเบียนตนเอง ไม่สร้างความเดือดร้อนให้แก่ตนเอง, การรู้จักระมัดระวังความคิด คือ การไม่

คิดในเชิงลบหรือในแนวทางที่จะเป็นเหตุให้เกิดทุกข์, การใช้ความสงบสยบการเคลื่อนไหว คือ การรู้จักข่มใจ

ตนเอง การรู้จักอดทนอดกลั้นต่อสิ่งที่มากระตุ้นให้เกิดอารมณ์ และการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมใหม่ คือ 
 

ไม่หมกมุ่นอยู่ในเหตุปัจจัยที่เกิดกิเลสเครื่องเศร้าหมอง เป็นต้น


(2)	การประยุกต์ใช้ต่อผู้อื่น ได้แก่ การรู้จักเปิดใจให้กว้าง คือ การมองโลกให้หลากหลายมุมมอง, 

การยินยอมและยอมรับฟังเหตุผลของผู้อื่น, การให้อภัยและให้โอกาส, การเคารพในสิทธิส่วนบุคคล, ความ

เกรงใจ, การผูกสัมพันธ์ และการรักษาสัมพันธภาพ เป็นต้น




158 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

(3)		การประยุกต์ใช้ต่อสังคม ได้แก่ การยอมรับกฎระเบียบข้อบังคับในสังคม, การเคารพบุคคล

และสถานที่, การรับมติของที่ประชุม, การให้ความร่วมมือในกิจกรรมสัมพันธ์, ความมีน้ำใจช่วยเหลือเกื้อกูล

ซึ่งกัน และความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน เป็นต้น 


ค. การประยุกต์หลักเมตตาเพื่อการขจัดอุปกิเลส จากการศึกษาวิจัยพบว่า ความขัดแย้งจากเหตุ

ปัจจัยภายในเป็นแรงผลักให้เกิดความรุนแรงขึ้น หากมีวิธีการจัดการกับเหตุปัจจัยภายในได้ ก็จะช่วยบรรเทา

ความขัดแย้งที่เกิดแก่สังคมได้ ซึ่งพออธิบายได้ดังนี
้

1)	การจัดการกับ “อภิชฌาวิสมโลภะ” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่สันโดษ รู้จักพอเพียงและยินดี

พอใจในสิ่งที่ตนมีตนได้ เป็นผู้ให้มากกว่าเป็นผู้รับ รู้จักเสียสละและแบ่งปัน


2)	การจัดการกับ “พยาบาท” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่รักตนเองให้เป็น ให้อภัย ละความโกรธ 

รู้จักทุกข์ โทษ และภัยของความพยาบาท


3)	การจัดการกับ “โกธะ” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่มีใจเย็น เจริญสติให้รู้เท่าทันต่ออารมณ์ที่

ปรากฏขึ้น เพื่อยับยั้งควบคุมความโกรธไม่ให้เกิดการทำร้ายทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น


4)	การจัดการกับ “อุปนาหะ” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่รู้จักคิดให้อภัยและเมตตาตนเอง เพราะ

ความผูกโกรธนี้มีแต่จะทำร้ายตนเอง ทำให้ตนเองอยู่ด้วยความรุ่มร้อนและเป็นทุกข
์

5)	การจัดการกับ “มักขะ” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่รู้จักการยอมรับและยกย่องในคุณงามความ

ดีของผู้อื่นให้เป็น 


6)	การจัดการกับ “ปลาสะ” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่รู้จักอ่อนน้อมถ่อมตนเป็น มีความเคารพ 

และให้เกียรติในคุณธรรมของผู้อื่นอยู่เสมอ 


7) การจัดการกับ “อิสสา” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่มีความยินดีพอใจในความสำเร็จของผู้อื่นให้

เป็น เพราะความริษยานี้มีแต่สร้างความทุกข์ให้กายกับใจ และอยู่อย่างไม่เป็นสุข


8) การจัดการกับ “มัจฉริยะ” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่รู้จักการเสียสละ รู้จักการแบ่งปัน รู้จัก

พอเพียง ฝึกมองให้เห็นถึงโทษของการยึดติดในทรัพย์สมบัติที่เป็นเพียงวัตถุภายนอก 


9) การจัดการกับ “มายา” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่รู้จักพูดจริง ทำจริง มีความจริงใจ มีความ

ซื่อสัตย์ รู้จักรักษาสัจจะ 


10) การจัดการกับ “สาเฐยยะ” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่ รู้จักปล่อยวางความดี ไม่ยึดติดในสิ่งที่

ได้กระทำมาแล้ว 


11) การจัดการกับ “ถัมภะ” คือ จะต้องฝึกให้เป็นผู้ที่ว่านอนสอนง่าย รู้จักการยอมรับและฟัง

ความคิดเห็นที่แตกต่าง ไม่แสดงความหัวดื้อถือรั้น 


12) การจัดการกับ “สารัมภะ” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่รู้จักการยอมรับความเป็นจริง มองเห็น

ความเป็นทุกข์ โทษ และภัยจากการแก่งแย่งชิงดีชิงเด่นกัน 


13) การจัดการกับ “มานะ” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่มีอัธยาศัยที่ดีงาม รู้จักการมีสัมมาคารวะ 

สามารถเข้ากับคนได้ง่าย 




159Journal of MCU Peace Studies Special Issue

14) การจัดการกับ “อติมานะ” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่รู้จักความเป็นมนุษย์ผู้มีใจสูง รู้จัก

เคารพในความเป็นคน ไม่ดูถูกเหยียดหยามผู้อื่น 


15) การจัดการกับ “มทะ” คือ จะต้องฝกึให้เป็นคนที่รู้จักตั้งตนไว้ชอบ มีสัมมาทิฏฐิ ไม่ประมาท 

ไม่หลงมัวเมา ไม่ลุ่มหลงในสิ่งที่ไม่ควร เพราะความประมาทเป็นหนทางสู่ความหายนะ


16) การจัดการกับ “ปมาทะ” คือ จะต้องฝึกให้เป็นคนที่รู้จักการมีสติสัมปชัญญะ รู้จักยับยั้งชั่งใจ 

แยกดีชั่วให้ออก ให้รู้จักนำโยนิโสมนสิการมาใช
้

เมื่อคนในสังคมสามารถประยุกต์หลักเมตตามาใช้เพื่อจัดการความขัดแย้งภายในได้อย่างถูกต้อง

เหมาะสม การเบียดเบียน การทำร้าย การปองร้าย ก็ไม่เกิดขึ้น ต่างมีน้ำใจไมตรี รู้จักเกื้อกูลประโยชน์ความ

สุขความเจริญร่วมกัน ย่อมทำให้เกิดสันติสุขแก่ตนเอง และยังส่งผลให้เกิดสังคมสันติสุขได้ 





สรุป 


การนำหลักเมตตามาใช้เพื่อลดความขัดแย้งนั้น จำเป็นจะต้องเริ่มต้นจากการพัฒนาด้านกายภาพ

ของตนเองก่อนเป็นอันดับแรก โดยจัดการกับอารมณ์ ความรู้สึก ความคิด และการกระทำ ให้แสดงออกด้วย

ความมีเมตตาทั้งทางกาย วาจา และใจ  แต่การจะเป็นผู้มีจิตใจที่สงบร่มเย็นดังกล่าวได้ ต้องอาศัยการพัฒนา

ศักยภาพของตนเองให้เป็นผู้ ปราศจากการเบียดเบียด มีความรักใคร่ ปรารถนาดี และเกื้อกูลประโยชน์ความ

สุขความเจริญแก่ผู้อื่น  คือ การรู้จักการวางตนให้เหมาะสม และไม่เข้าไปเกี่ยวข้องกับสถานการณ์ที่เป็นเหตุ

ให้เกิดอกุศลธรรม อยู่ในระเบียบวินัย ไมเบียดเบียนหรือก่อความเดือดร้อนเสียหาย อยู่ร่วมกับผู้อื่นได้
 

ด้วยดีเกื้อกูลกัน ละเว้นจากการเบียดเบียนทำชีวิตผู้อื่นให้ได้รับความเดือดร้อน  มีน้ำใจช่วยเหลือเกื้อกูล
 

ซึ่งกัน และความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน  เมื่อบุคคลมีสภาพจิตใจที่ไม่ขุ่นมัวก็จะช่วยบรรเทาความขัดแย้งที่

เกิดแก่สังคมได้เป็นอย่างดี 





ข้อเสนอแนะ


จากการศึกษาวิจัย “การประยุกต์หลักเมตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาทเพื่อจัดการความขัดแย้ง” 

นั้น ผู้วิจัยพบว่า การนำหลักเมตตาเข้ามาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน จะทำให้จิตเกิดเป็นกุศล มีความ

สะอาดบริสุทธิ์ ผ่องใส สามารถมองเห็นปัญหาได้รอบด้านมากขึ้น เกิดมุมมองใหม่ๆ ทำให้เกิดเจตคติที่ดีขึ้น 

มองเห็นความเป็นจริงของโลกใบนี้ได้กว้างขึ้น จึงบรรเทาความทุกข์ที่เกิดจากความขัดแย้งได้ดีมากขึ้นกว่า

เดิม ด้วยเหตุนี้เอง จึงขอเสนอเพิ่มเติมดังนี
้



160 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

1.	 ข้อเสนอแนะเพื่อนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน
์

1) พุทธศาสนิกชนควรหมั่นสวดมนต์ทุกวัน การสวดมนต์ให้สวดออกเสียง และมีสมาธิในการสวด 

ในขณะที่สวดเมื่อรู้สึกตัวว่ามีการเผลอสติก็ให้สำรวมระวังและตั้งมั่นต่อไปในขณะนั้น และใช้บทสวดมนต์

แปล เพื่อให้เกิดความเข้าใจได้มากขึ้น  

2) พุทธศาสนิกชนควรทำสมาธิ เจริญเมตตา แผ่ส่วนบุญและอุทิศส่วนกุศลหลังจากสวดมนต์แล้ว

อย่างสม่ำเสมอ ควรเจริญสติปัฏฐาน 4 ควบคู่ไปกับการเจริญเมตตาอย่างต่อเนื่อง 

3) ไม่มีที่พึ่งใดที่สามารถทำให้เกิดความสุขในชีวิตได้จริง นอกจากการน้อมนำหลักธรรมคำสั่งสอน

ของพระพุทธองค์ไปปฏิบัติจึงจะพบทางออกในทุกๆ ปัญหา 

4) การเจริญเมตตามิใช่จะไม่ถูกรบกวนจากบุคคลอื่น แต่การเจริญเมตตาเป็นทางพ้นจากการถูก

รบกวนด้วยการฝกพัฒนาคุณธรรมภายในให้ยิ่งๆ ขึ้น ซึ่งการเจริญเมตตาที่แท้จริงจะต้องรู้จักการให้อภัยทั้ง

ต่อการกระทำของตนเองและผู้อื่นอยู่เสมอ ควรน้อมจิตเข้ามาพิจารณากายกับจิตของตนให้มากขึ้น จะได้เกิด

ความเข้าใจตามความเป็นจริงมากขึ้น 

2.	ข้อเสนอแนะเพื่อการทำวิจัยในครั้งตอไป	ดังนี้ 

1) ศึกษาวิเคราะห์หลักเมตตาเพื่อนำไปใช้ปรับพฤติกรรมของวัยรุ่นในสังคม 

2) ศึกษาวิเคราะห์การจัดการความขัดแย้งภายในครอบครัวโดยพุทธวิธี 

3) ศึกษาวิเคราะห์ปัญหาการคุกคามสิทธิเสรีภาพของบุคคลภายในครอบครัว 






 

Phra sayyan kietsaksy, Sangkayana 1.2.3.4.5.6.7.8.9. Avilable [Accessed: Aug, 2016] 

Phradharmpidok (P.A. Payutto). (2002). Buddhasa and Guidance. 7th Edition. Bangkok: 

Wittidham Refund. [in Thai] 

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2010). Buddhist Dictonary Editon Dhamma. 18th 

Edition. Nonthaburi: Permsapkarnpim Printing House. [in Thai]  

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2012). Buddha-Dharma (Extended Edition). 32th 

Edition. Nonthaburi: Permsapkarnpim Printing House. [in Thai] 

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2014). Buddha-Dharma (Extended Edition). 39th 

Edition. Bangkok: MCU Press. [in Thai] 

References




161Journal of MCU Peace Studies Special Issue

Phrabuddakosajarnther Rojana. Somdejphrabuddajarn (Xac xasphmhather) Translated and 

Composed. (2008). Wisuttimuk Scripture. 6th Edition. Bangkok: Thanapress. 
 

[in Thai]


Phan-aek Pin Mutukanta. (1983). Buntuk Dharm. 6th Edition. Bangkok: Kung Wittaya 
 

[in Thai]


Somdej Phrayarnasongworn Somdej Phrasakharaj (Joroen Suwattano). (1984). Roum 

Dharma. Bangkok: Amarin Pringting House. [in Thai]


Phra Anil Dhammasakiyo (Translate and compose). (2003). Therava–da by Kate Crosby in 
 

Encyclopedia of Buddhism. Ed. Robert E. Buswell, Jr. Vol. 2. New York: Macmillan 

Reference.



