
พระครูภาวนาวรานุรักษ์
(วิทยา
กลฺยาณธมฺโม)

Phrakrubhavanavaranulak
(Witthaya
Kanlayanadhammo)


บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkorntajavidyalaya University,  

79 M.1, Lamsai, Wang-noi, Phra Nakorn Si Ayutthaya 13170, Thailand. 
Email: watnonglee@gmail.com 

พระครูภาวนาวรานุรักษ์
(วิทยา
กลฺยาณธมฺโม)


รูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูล

ตอการบรรลุธรรมในสังคมไทยปจจุบัน*



The
Pattern
of
Offering
Dāna
Helping
one
to


the
Enlightenment
of
the
Dhammas
in



Present
Thai
Societies


บทคัดยอ
 

การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ ได้แก่ 1. เพื่อศึกษาหลักการและวิธีการให้ทานที่เกื้อกูลต่อ

การบรรลุธรรมตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 2. เพื่อศึกษาวิเคราะห์สภาพการให้ทานของคนไทยในสังคม

ปัจจุบัน 3. เพื่อนำเสนอรูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมในสังคมไทยปัจจุบัน  

ผลการวิจัยพบว่า 1) การให้ทาน หมายถึงการที่บุคคลใดบุคคลหนึ่งยอมเสียสละแบ่งปันสิ่งที่เป็น

ประโยชน์แก่ผู้รับทั้งทางด้านรูปธรรมและนามธรรม ด้วยหวังผลประโยชน์ตนได้ละมัจฉริยะโลภะและความ

เห็นแก่ตัว เพื่อประโยชน์ของผู้รับได้รับสิ่งที่ช่วยให้การดำเนินชีวิตทั้งทางกายทางใจดำเนินไปอย่างปกติสุข 

เพื่อประโยชน์สูงสุดให้เกิดแก่ทุกฝายที่มุ่งหมายสู่การดับทุกข์ สิ้นปัญหาปราศจากกิเลสตัณหาอย่างสิ้นเชิง

หรือการบรรลุธรรม 2) ในสังคมไทยปัจจุบันนี้มีการให้ทานที่เน้นประโยชน์ส่วนตนมากจนกลายเป็นการให้

ทานเพื่อเห็นแก่ตัว เป็นการพอกพูนกิเลสตัณหาทั้งในปัจจุบันและในอนาคตเป็นส่วนใหญ่ ทั้งที่หลักการและ

วธิกีารใหท้านบางอยา่งเหมอืนกนั บางอยา่งอาจแตกตา่งกนั ซึง่ยงัอาศยัรปูแบบการใหท้านตามหลกัพระไตร- 

ปิฎก อรรถกถาและฎีกา เป็นไปในลักษณะให้ปัจจัยสี่วัตถุสิ่งของที่เป็นประโยชน์แก่ผู้รับเรียกว่า อามิสทาน 

3) รูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมในสังคมปัจจุบัน ควรมีลักษณะการให้ทานที่ก่อนการให้ทาน

ต้องประกอบด้วยศรัทธาปัญญา ขณะที่กำลังให้ทานอยู่ควรประกอบด้วยสติสัมปชัญญะ และภายหลังจาก

การให้ทานเสร็จสิ้นแล้ว ควรวางใจให้ว่างปราศจากความคิดเป็นเราเป็นของเรา หรือทำใจในการให้ทานอย่าง

แท้จริง ไม่หวังสิ่งใดๆ ตอบแทน 

คำสำคัญ: รูปแบบการให้ทาน; การบรรลุธรรม; สังคมไทยปัจจุบัน 

*Received December, 21 2016; Accepted May 25, 2017. 

Doi : 10.14456/jmcupeace.2017.81



134 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

Abstract
 



This research is of the 3 :- (1) to study the principles and methods in offering Dāna 

according to the principles of Theravada Buddhism, (2) to study analyzed the problems 

and the obstacles in offering the alms in the present Thai societies, and (3) to present the 

patterns of offering Dāna helping one to attain the Dhammas in the present Thai societies. 

From the research, it is found that 1) the presentation of means that anyone who 

sacrifices and  deserves any beneficial belongings or things to the receivers both of mind 

and matters for their own personal benefits to be able to leave out the avariciousness, for 

abandon the stinginess and to discard the egocentricity (selfishness). In addition, one is 

able to normally achieve ones happily-leading life both in bodies and in mind for the 

advantages of receivers. 2) Thai Societies have offered the alms giving, emphasizing on 

almost egoistically becoming as self-centeredness.; that is the increase of defilement and 

desire mostly present and future, in spite of both of the principles and the methods of 

alms-giving are approximately similar and nearly different. However, these actions still 

depend on the alms-giving patterns according to the Tipitaka principles as well as the  

commentaries and  sub-commentaries. 3) For the pattern of alms-giving assisting the 

enlightenment in the contemporary societies, these actions before either action or 

donation should be of faith and wisdom. In the meantime, the present donation should 

be composed of sati – “Mindfulness” and “Sampajañña”- clear consciousness or 

awareness.  After the completion of alms-giving, ones should trust on ones’ mind as 

emptiness without any thought as oneself. Otherwise, one will  actually restraint one’s 

mind without any return.  

Keywords:  The Pattern of Offering Dāna Enlightenment of the Dhammas Present Thai 

Societies 

 



135Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

บทนำ


พระพุทธศาสนาสามารถพัฒนามนุษย์ให้บรรลุธรรม เริ่มจากการให้ทานในลักษณะเกื้อกูลต่อการ

เจริญสมถวิปัสสนา เพราะการให้ทานยังความปลื้มใจและกายสงบ มีจิตตั้งมั่น เป็นการอบรมอินทรีย์ พละ 

โพชฌงค์  และเกิดปัญญาสัมมาทิฏฐิ ทั้งการให้ธรรมทานก่อประโยชน์สามารถพัฒนาปัญญาบรรลุธรรมได้ 

และการให้อามิสทานอาจเกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมโดยอ้อม ดังในปัพพัชชากถา [Tipitaka in Thai Version 

4 / 26-36/32-46] ว่า ท่านยสฟังทานกถาจิตปราศจากนิวรณ์ ฟังสามุกกังสิกเทศนาเกิดธรรมจักษุ และฟัง

ซ้ำจิตหลุดพ้น ส่วนบิดามารดาภรรยาสหายของท่านยส และท่านภัททวัคคีย์ 30 ได้ธรรมจักษุเช่นกัน ใน

ปัจจุบัน พระไพศาล วิสาโล (Phra Paisal Visalo, 2012 : Online) เห็นว่า แนวคิดคำสอนมุ่งปฏิบัติธรรม

ด้วยการให้ทานมากกว่าการรักษาศีล การเจริญภาวนา และเจาะจงให้พระสามเณรมากกว่าการให้บูชาคุณ 

การอนุเคราะห์ และการละความตระหนี่ ส่วนต่างจากอดีตให้หวังผลตอบแทน ให้เป็นบุญเกิดผลปาฏิหาริย์ 

หรือหวังผลดลบันดาล กลายเป็นทาสวัตถุนิยม หวังร่ำรวย หวังกำไรค้าขาย หวังเลื่อนยศตำแหน่ง หวังหมด

เคราะห์โรคภัย หวังลูกหลานเลิกสิ่งเสพติด ให้เพื่อรับพรสิริมงคล และในปฏิปทาสูตร [Tipitaka in Thai 

Version 03.02.22] ให้เพื่อกรวดน้ำอุทิศผู้ล่วงลับ เป็นการให้ทานเพื่อวัฏฏะ หรือ โอปธิกบุญ [Tipitaka in 

Thai Version 15/923/342.] เป็นบุญที่ยังมีอุปธิก่อให้เกิดขันธ์ 5 สร้างภพสร้างชาติ ซึ่งจะนำไปสู่ความ

มั่นคงแห่งพระพุทธศาสนา ประกอบด้วย ความศรัทธาของพุทธศาสนิกชน การร่วมกันทำนุบำรุงพระพุทธ

ศาสนา การมีศาสนทายาทเพื่อสืบทอดคำสอนทางพระพุทธศาสนา และการนำหลักธรรมคำสอนทาง

พระพุทธศาสนาไปปรับใช้ในชีวิตประจำวัน (Phrakruvisuddhanundhakun	  Surasuk Visuddhajaro, 

2015)


การให้ทานควรให้เพื่อประโยชน์ส่วนรวม ด้วยเจตนาบริสุทธิ์ และเจริญสติร่วมด้วย ทั้งผู้รับประเภท

นักบวช คนชรายากไร้ ผู้ประสบภัยพิบัติ คนขอทานและคนกำพร้า เป็นการปรับรูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูล

ต่อการบรรลุธรรม (Kamnoi, 2004) หรือรูปแบบวิวัฏฏะ [Tipitaka in Thai Version 25/223/102] หรือ 
 

อโนปธิกบุญ [PhraBrahmagunabhorn, P. A. Payutto, 2009] เป็นบุญที่ไม่ประกอบด้วยอุปธิ ให้แล้วจบ

ไม่สร้างภพสร้างชาติ เป็นส่วนหนึ่งในศาสตร์แห่งการดำเนินชีวิตทั้ง 9 ด้านคือ ด้านสิ่งแวดล้อม ด้านการ

พัฒนาตนเอง ด้านการทำหน้าที่ทางครอบครัว ด้านการทำหน้าที่ทางสังคม ด้านการเสริมสร้างศีลธรรม 
 

ด้านการศึกษาธรรม ด้านคุณธรรม ด้านการปฏิบัติตนขั้นสูง และด้านเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา 
 

นับว่าเป็นหลักการพัฒนาชีวิตและสังคมตั้งแต่ระดับพื้นฐานจนถึงระดับสูงสุดคือความหลุดพ้นที่เป็น
 

เป้าหมายของพระพุทธศาสนา (Phramaha Phatchawat Khematassi et al., 2016) ซึ่งเป็นการกระทําที่

ประกอบด้วยเจตนาของการกระทํา วิธีการกระทํา ผลของการกระทําและข้อปฏิบัติสําหรับการกระทํานั้นๆ 

และที่สําคัญสถานะทางศีลธรรมของบุคคล (Phramaha Pornchai Sirivaro, 2016)


ดังนั้น การให้ทานในพระพุทธศาสนาเป็นมาอย่างไร การให้ทานมีความสำคัญอย่างไร การให้ทาน

ในปัจจุบันมีปัญหาอย่างไร และการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมในสังคมไทยปัจจุบันจักเป็นไปได้มาก



136 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

น้อยอย่างไร ประเด็นปัญหาและความสำคัญดังกล่าวเป็นเหตุปัจจัยที่ทำให้ผู้วิจัยต้องการทราบปัญหา
 

เหล่านั้น และรูปแบบการให้ทานที่เหมาะสมในสังคมไทยปัจจุบัน 





วัตถุประสงค์ของการวิจัย


1.	 เพื่อศึกษาหลักการและวิธีการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมตามหลักพระพุทธศาสนา 

เถรวาท


2.	 เพื่อศึกษาวิเคราะห์สภาพการให้ทานของคนไทยในสังคมปัจจุบัน


3.	 เพื่อนำเสนอรูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมในสังคมไทยปัจจุบัน 




วิธีดำเนินการวิจัย 


การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพผสม ทั้งแบบเอกสาร (Qualitative research 

Documentary) การตอบแบบสอบถาม การสัมมนากลุ่มย่อย และการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth 

Interview) เพื่อให้เป็นไปตามวัตถุประสงค์ ดังนี้ 


1. การวิจัยเอกสาร เป็นการศึกษารวบรวมเอกสารทางวิชาการ ได้แก่ พระไตรปิฎก อรรถกถา

ภาษาบาลีและภาษาไทย เอกสารวิชาการ ผลงานวิจัย บทความทางวิชาการ วิทยานิพนธ์ ตำราทางวิชาการ 

ข้อมูลสารสนเทศ เป็นต้น 


2. การตอบแบบสอบถาม โดยการแจกแบบสอบถามไปยังประชาชนทั่วไปและพุทธบริษัท ในเขต

จังหวัดสิงห์บุรี ได้แก่ วัดข่อยสังฆาราม อ.เมือง, วัดกลางพรหมนคร อ.เมือง, วัดห้วยเจริญสุข อ.บางระจัน, 

วัดดอนตะโหนด, วัดประดับ, วัดราษฎร์บำรุงหนองลี อ.ค่ายบางระจัน, และวัดเมืองใหม่ อ.เมือง จังหวัด

ลพบุรี เป็นต้น ใช้แบบสอบถามตามแนววัตถุประสงค์


3. การสัมมนากลุ่มย่อยประกอบด้วยบุคคลที่มีความรู้ทางพระพุทธศาสนาในระดับปริญญาตรี โท 

เอก ได้แก่ พระครูอนุกูลกัลยาณกิจ, ดร. , พระครูภาวนาสิงหเขต วิ. , พระครูปริยัติพรหมคุณ, พระครู

วรธรรมานุกิจ, พระครูสถิตธรรมาลังการ, พระมหาอุไร อาตาปโก, อาจารย์อำนวย ผดุงฉัตร, อาจารย์ดิศพงษ์ 

แก้วกรอง, อาจารย์ธนวรรณ จารุไพบูรณ์ เป็นต้น กำหนดกลุ่มบุคคลที่มีความรู้ด้านพระพุทธศาสนา จำนวน 

9 ท่าน


4. การสัมภาษณ์เชิงลึกโดยกำหนดประเด็นตามวัตถุประสงค์ จำนวน 7 รูป/คน ได้แก่ สมเด็จ

พระพุทธชินวงศ์ (สมศักดิ์ อุปสมมหาเถระ), พระธรรมสิงหบุราจารย์ (จรัญ ฐิตธมฺโม), พระเทพญาณมงคล, 

วิ. (เสริมชัย ชยมงฺคโล ป.ธ.6), พระภาวนาพรหมคุณ, วิ. (บุญช่วย จิตฺปญฺโ), พระศรีปริยัตโยดม ดร. (พระ

มหาทศพล เขมกาโม ป.ธ.9.), พระไพศาล วิสาโล, และพระภิกษุณีธัมมนันทา (รศ.ดร. ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์) 

และสยาดอวิโรจนะ เป็นต้น กำหนดบุคคลตามความเห็นชอบของอาจารย์ที่ปรึกษา และให้ผู้ทรงคุณวุฒิ

ตรวจแบบสอบถามก่อนนำไปสัมภาษณ์




137Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

5. การเรียบเรียงข้อมูล และการประมวลผล มีการรวบรวมทฤษฎี แนวคิด และหลักการต่างๆ 

เกี่ยวกับรูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมในสังคมไทยปัจจุบัน 


6. ขั้นตอนการวิเคราะห์ข้อมูล จะทำการวิเคราะห์ข้อมูลเพื่อให้ได้ผลของการบูรณาการและองค์

ความรู้ใหม่ ดังนี้


	6.1	 ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาการให้ทานตามหลักพุทธศาสนาเถรวาท และศึกษาการให้ทานที่เกื้อกูล

ต่อการบรรลุธรรม จากพระไตรปิฎก อรรถกถาภาษาบาลีและภาษาไทย สรุปการให้ทานที่

ควรปฏิบัติเพี่อการบรรลุธรรม


6.2	 ขั้นตอนที่ 2 วิเคราะห์สภาพการให้ทานในปัจจุบัน จากแบบสอบถามสัมมนากลุ่มย่อยและ

สัมภาษณ์ ได้ข้อแนะนำ เรื่องการให้ทานในปัจจุบัน 


6.3	 ขั้นตอนที่ 3 ได้รูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมสำหรับสังคมปัจจุบัน 


7. นำข้อมูลมาทำการวิเคราะห์รูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมในสังคมไทยปัจจุบัน 

กับหลักพุทธธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท เพื่อการระงับความตระหนี่ หรือเพื่อการบรรลุธรรม เพื่อนำ

เสนอแนวคิดและสร้างองค์ความรู้ใหม่ ตามกรอบความคิด แผนภูมิที่ 2 ดังนี้





ผลการวิจัย 


1.	 หลักการและวิธีการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมตามหลักพระพุทธ-

ศาสนาเถรวาท


ในเชิงปฏิบัติของบริบทสังคมไทยปัจจุบัน พบรูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรม อาศัย

หลักการให้ทานในรูปแบบอามิสทาน ในมิติของผู้ให้ทาน มี 2 รูปแบบ ในมิติของผู้รับไทยธรรม มี 1 รูปแบบ 

และในมิติของไทยธรรม มี 1 รูปแบบ ดังนี้


1.1	 การให้ทานแบบอามิสทานในมิติของผู้ให้ทาน


1)	 การให้ทานตามหลักสัมมา 3 ในมิติของผู้ให้ทานศึกษากรณีผู้ให้ทานกำลังการตักบาตรแก่

นักบวชด้วยอามิสสิ่งของ ดังนี้


	 (1)	 หลักสัมมาเจตนา เป็นหลักความตั้งเจตนาในการให้ทานที่ถูกต้อง จากการเตรียมอามิส

ไทยธรรมก่อนตักบาตรเป็นปุพพเจตนา  ขณะตักบาตรมีจาคะจิตพร้อมกายนอบน้อมเป็นมุญจนเจตนา หลัง

ตักบาตรกระทำอัญชลีปราศจากความเสียดายเป็นอปราปรเจตนา 


	 (2) 	หลักสัมมาปฏิบัติ เป็นการให้ทานลักษณะกระทำอย่างถูกต้อง  ในทางกายถูกต้องเพราะ

เว้นการฆ่า การลัก การผิดในกาม เป็นสัมมากัมมันตะ เว้นหลอกลวงเลี้ยงชีวิต เป็นสัมมาอาชีวะ กล่าววาจา

นิมนต์หรืออธิษฐานจิต เป็นสัมมาวาจา การพยายามหาอามิสไทยธรรมเว้นทุจริต เป็นสัมมาวายามะ กำหนด

รู้ขณะตักบาตร เป็นสัมมาสติ จิตตั้งมั่นในกายใจ เป็นสัมมาสมาธิ 




138 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

(3) หลักสัมมาปัญญา เป็นหลักการรอบรู้ถูกต้องเกี่ยวกับการตักบาตร เชื่อกฎแห่งกรรม เป็นสัมมา

ทิฏฐิ การดำริออกจากกามขณะตักบาตร ปลอดจากโลภจิตเป็นมุทิตาจิต ดำริออกจากการคิดร้ายเป็นเมตตา

จิต ดำริออกจากการเบียดเบียนเป็นกรุณาจิต เป็นสัมมาสังกัปปะ ความดำริถูกต้อง  เป็นการให้ทานลักษณะ

สัมมาปัญญา 


ดังนั้น รูปแบบการให้ทานในมิติของผู้ให้ทาน ลักษณะหลักแห่งสัมมาเจตนา สัมมาปฏิบัติ และ

สัมมาปัญญา  จัดเป็นรูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมในสังคมไทยปัจจุบัน เพราะสอดคล้อง

หลักอริยมรรคมีองค์ 8 หรือขันธ์ 3 หรือไตรสิกขา ตามแผนภูมิที่ 1















































แผนภูมิที่ 1 การให้ทานในรูปแบบมรรคมีองค์ 8 และสงเคราะห์ในขันธ์ 3 หรือไตรสิกขา





2)	 การให้ทานตามหลักอนุปุพพิกถา 5 และอริยสัจ 4 ในมิติของผู้ตักบาตร ประกอบด้วยเจตนา

สาม เป็นทานกถา, ขณะตักบาตรสำรวมกายวาจาปกติ เป็นสีลกถา, ผลการตักบาตรรื่นรมย์เป็นสุขดุจใน

สวรรค ์ เปน็สคัคกถา, การเหน็กามสขุเปน็สวรรคไ์มเ่ทีย่งแท ้ทนทกุขบ์งัคบัไมไ่ด ้ เปน็โทษ เปน็กามาทนีวกถา, 

การออกจากกามสุขหรือสวรรค์ ไม่หมกมุ่นในกามดีกว่า เป็นเนกขัมมานิสังสกถา, สภาวะจิตอ่อนโยน
 

ปราศจากนิวรณ์ ดุจผ้าขาวสะอาดพร้อมรับน้ำย้อม ครั้นเห็นอาการกายใจขณะตักบาตรเคลื่อนไหวด้วย

อำนาจตัณหาอุปาทาน เป็นทุกขสัจ, การตักบาตรเกิดด้วยอำนาจอวิชชา ตัณหา อุปาทาน เป็นสมุทยสัจ, 

ทางกาย

ทางวาจา

ทางจิตใจ

ทางจิตวิญญาณ/
ศรัทธา/ปญญา

สัมมากัมมันตะ

สัมมาอาชีวะ

สัมมาวาจา

สัมมาสังกัปปะ

สัมมาทิฏฐิ

สัมมาสมาธิ

สัมมาสติ

สัมมาวายามะการใหทาน/
การตักบาตร

ศีลสิกขา

จิตสิกขา

ปญญาสิกขา



139Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

การตักบาตรที่ทำลายอวิชชา ตัณหา อุปาทาน เป็นนิโรธสัจ, การตักบาตรด้วยการกำหนดรู้ตามหลัก
 

สติปัฏฐาน เป็นมรรคสัจ, เป็นการตักบาตรตามหลักอนุปุพพิกถา และอริยสัจ 4 เขียนเป็นแผนภูมิที่ 2 และ

แผนภูมิที่ 3 ดังนี้





แผนภูมิที่ 3 การให้ทานในรูปแบบอริยสัจ 4





แผนภูมิที่ 2 การให้ทานในรูปแบบอนุปุพพิกถา


อริยสัจ 4 บรรลุธรรมทุกขและดับทุกข ความดับทุกขเปน
สุขที่ประณีตกวา

เนกขัมมานิสังสกถา

กามาทีนวกถา

สัคคกถา

ทานกถา เรื่องการใหทาน

เรื่องศีล การรักษา
กายวาจาเปนปกติ

เรื่องสวรรค/ผลของ
การใหทานสมาทานศีล

เรื่องโทษของกาม/
ความสุขอยางขึ้นสวรรค

เรื่องอานิสงสการออกจาก
กาม/ผลดีจากการไมหมกมุน

เห็นทางแสวงหาความดี/
ความสุขที่ประณีตขึ้น

ขอบกพรองของความสุข
ไมควรหลงใหล

การตักบาตรดวยความ
สำรวมเปนสุขกายสุขใจ

การตักบาตรดวย
การสำรวมกายวาจา

การตักบาตร

สีลกถา

ทุกข/ความทุกข/ปญหา/
การใหทานไมได

ทุกขสมุทัย/เหตุแหงปญหา/
มัจฉริยะ/ปมาทะ

ทุกข/การใหทานไมได
เพราะความตระหนี่/
ประมาท

ความดับไมเหลือแหงทุกข/
มรรคองค 8/ไตรสิกขา/
สติปฏฐาน 4

ทุกขนิโรธ/ความดับปญหา/
อโลภะ/อโทสะ/อโมหะ

ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา/
วิธีดับปญหา/มรรค 8/
ไตรสิกขา

อริยสัจ 4



140 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

2. การให้ทานในรูปแบบอามิสทาน ในมิติของผู้รับไทยธรรมตามหลักไตรสิกขา 


การตักบาตรในมิติผู้รับไทยธรรมที่สมาทานอธิศีลสิกขา อธิจิตตสิกขา อธิปัญญาสิกขา ปรากฏใน

เขตตสูตร หรือปรากฏในเขตตสูตร อีกสูตรหนึ่งที่ประกอบด้วยองค์ธรรม 8 ประการ ได้แก่สัมมาทิฏฐิ 
 

สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ เช่น 
 

พระมหากัสสปะ และพระสารีบุตร เป็นต้น การตักบาตรที่ผู้ให้ถึงพร้อมด้วยศีล แก่ผู้รับที่ถึงพร้อมด้วย
 

สิกขา 3 หรือองค์ธรรม 8 ประการ ย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก ดังนั้น การให้ทานในมิติของผู้รับไทยธรรม

ตามหลักไตรสิกขาเป็นรูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมในสังคมไทยปัจจุบัน 


3.	การใหท้านในรปูแบบอามสิทาน ในมติขิองไทยธรรมตามหลกับญุกริยิาวตัถ ุ3 


การตักบาตรตามหลักบุญกิริยาวัตถุ 3 (PhraBrahmagunabhorn P. A. Payutto, 2015) 
 

ด้วยสัมมาเจตนาให้ปันสิ่งของ เป็นทานมัย, การสำรวมกายวาจาปกติ เป็นสีลมัย, การตั้งจิตให้มั่นคง 
 

เป็นภาวนามัย, ถ้าประกอบด้วยสติสัมปชัญญะอาตาปี กำหนดรู้อยู่อย่างจดจ่อต่อเนื่อง จนเห็นอาการที่กำลัง

เคลื่อนไหวมีแต่รูปนาม ทำลายความเห็นผิดเป็นสัตว์ บุคคล กำลังตักบาตรด้วยวิปัสสนา ไม่ว่าสิ่งของ 
 

สัมมาเจตนา อาการกายวาจาของผู้ให้ผู้รับ และสมาธิวิปัสสนาญาณเป็นสังขารปรุงแต่งเกิดดับทั้งสิ้น เป็นการ

เห็นธรรมเบื้องต้นด้วยสัมมาปฏิบัติ ครั้นเห็นการเกิดดับแล้วไม่ยึดมั่นถือมั่น เป็นการเห็นธรรมเบื้องปลาย 


ดังนั้น รูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมในสังคมไทยปัจจุบัน กระทำในมิติผู้ให้ทาน

ด้วยรูปแบบการให้อามิสทานตามหลักสัมมา 3, หลักอนุปุพพิกถา 5, และอริยสัจ 4 ในมิติผู้รับไทยธรรมตาม

หลักอริยมรรคมีองค์ 8, หรือไตรสิกขา  ในมิติของไทยธรรมตามหลักบุญกิริยาวัตถุ 3, เป็นต้น การให้ทาน

ด้วยสติปัญญารอบรู้ในจุดประสงค์แห่งการให้ทาน ย่อมได้รับผลแห่งการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมได้ 

เพราะลักษณะสอดคล้องกับมรรคมีองค์ 8, หรือไตรสิกขา ครั้นพัฒนาให้ก้าวหน้าจนเห็นธรรมที่สงบระงับ

ปราศจากโลภะ โทสะ โมหะ แม้ชั่วขณะหนึ่งๆ ชั่วครั้งคราว หรือละกิเลสได้เด็ดขาดบรรลุธรรมขั้นสูงสุด 
 

ดังนั้น การให้ทานควรเป็นไปเพื่อเพิ่มพูนบารมี บำเพ็ญบุญ และกำจัดมัจฉริยะโลภะ เป็นต้น เขียนเป็น

แผนภูมิที่ 4




























141Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

ผลของการวิจัยจากแบบสอบถาม การสัมมนากลุ่มย่อย และการสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ พบว่า 
 

การให้ทานเหมือนกันในหลักบุญกิริยาวัตถุ เป็นลักษณะของการการบูชาคุณ เกื้อกูลสังคม สร้างบารมี 
 

อาจต่างสถานที่ โดยหวังผลตอบแทน ต้องการชื่อเสียง วิธีการให้ทานเหมือนกันตรงที่ให้ด้วยความเคารพ 
 

ให้ผู้ทรงศีลทรงธรรม ให้ตามศรัทธา วิธีที่ต่างดูเจตนาหวังถูกหวย หวังรวย เชื่อหมอดู เป็นต้น นอกจากนี้การ

สัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ พบว่า ความเห็นลักษณะสอดคล้องกันว่า การให้ทานด้วยสติปัญญา รู้จุดประสงค์

อย่างแท้จริงของการให้ทาน ให้เพื่อการสละออกซึ่งความโลภ ความตระหนี่ หรือให้แล้วจบไม่สร้างภพ 
 

สร้างชาติ เป็นการให้สร้างฐานของบารมี มุ่งหมายมรรคผลนิพพาน เป็นอมตะไม่เกิดไม่แก่ไม่เจ็บไม่ตาย 
 

เป็นอัตตาที่เที่ยงแท้ถาวรเป็นสุขอย่างแท้จริง  


 


แผนภูมิที่ 4 รูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรม


นิพพาน

วิมุตติญาณทัสสนะ วิมุตติ

ศีลสิกขา จิตสิกขา

ไตรสิกขา

มรรคมีองค 8

การใหทานแบบอามิสทาน

บุญกิริยาวัตถุ 10 อริยสัจ 4

บุญกิริยาวัตถุ 3 อนุปุพพิกถา

ปญญาสิกขา



142 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

สรุป 


หลักการและวิธีการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นการให้

ทาน การบูชา การบริจาค การบูชายัญ และการทำใจให้เลื่อมใสในการเสียสละละความตระหนี่ ความโลภ 

ความเห็นแก่ตัว เป็นการชำระใจจากความยึดติดถือมั่น รูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมใน

สังคมไทยปัจจุบัน พบว่า ในมิติของผู้ให้ทานแบบอามิสทานตามหลักสัมมา 3 ได้แก่สัมมาเจตนา สัมมาปฏิบัติ 

และสัมมาปัญญา หรือการให้ทานตามหลักมรรคมีองค์ 8 หรือหลักไตรสิกขา ดังนั้น รูปแบบการให้ทานที่

เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมในสังคมไทยปัจจุบัน ควรมีรูปแบบในลักษณะการให้ทานที่ประกอบพร้อมทั้งกาย

วาจาใจในการมุ่งมั่นที่จะละความตระหนี่ ความโลภ ความเห็นแก่ตัว และละความเห็นผิดในความเป็นตัวตน

ให้ได้ แม้เพียงขณะหนึ่งๆ 





ข้อเสนอแนะ


จากการศึกษา สามารถนำรูปแบบการให้ทานมาปรับปรุงใช้กับการดำเนินชีวิต เพื่อพัฒนาจิตใจให้

ก้าวข้ามความตระหนี่ ความโลภ ความเห็นแก่ตัว หรือให้เข้าถึงไตรสรณคมน์ หรือให้เข้าถึงความเป็นพระ
 

อริยบุคคล ดังนี้


1. ข้อเสนอแนะทั่วไป 


ควรปรับทัศนะคติให้เห็นโทษของการไม่ให้ทานหรือความตระหนี่ เห็นคุณประโยชน์ของการให้

ทานที่ถูกต้อง  และเห็นวิธีการให้ทานในลักษณะที่ละความตระหนี่ ความโลภ ความเห็นแก่ตัว และละความ

เห็นผิดในความเป็นตัวตน ละความหวงแหนในทรัพย์สินจนสามารถแบ่งปันได้ หรือมุ่งปฏิบัติตามหลักสัมมา 

ในการพัฒนาศักยภาพของจิตใจในเชิงปฏิบัติด้วยการให้ทานเป็นต้น 


2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป


จากการวิจัยเรื่อง “รูปแบบการให้ทานที่เกื้อกูลต่อการบรรลุธรรมในสังคมไทยปัจจุบัน” ผู้จัยมีข้อ

จำกัดในการนำเสนอยังประเด็นที่น่าสนใจสำรับผู้ที่ต้องการค้นคว้าต่อในประเด็น ดังนี้


1)	  การบูรณาการเทคนิควิถีการให้ทานเพื่อขจัดความตระหนี่


2)	  การประยุกต์ใช้ศิลปะการดำรงชีวิตในวิถีสังคมสงเคราะห์แบบตะวันตก


3)	  ศึกษาวิเคราะห์การให้ทานในพระพุทธศาสนาสมัยพุทธกาล 









143Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

Kamnoi, S. (2004). An Analytical Study of the Doctrine on Dedication of Merit in 

Theravada Buddhism. Thesis M.A. Degree. Graduate School: Dhammasart 

University. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya. (1996).
Tipitaka in Thai Version.
Bangkok :
MCU Press. 

Suthee, S. (2010). Pali Tripitaka Siamrath. E-Tripitaka @gmail.com 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2015). Dictionary of Buddhism : Dhamma 

Compilation Edition.  (33th ed.). Bangkok: Phalidhamm Press. 

. (2009).
Progressing in Merit. Nakon Pathom: Dhammadan Press. 

Phrakruvisuddhanundhakun (Surasuk Visuddhajaro). (2015). Temple Management Strategies 

for Stability on Buddhist. Journal of MCU Peace Studies, 3(1), 130-143. 

Phramaha Phatchawat Khematassi et al. (2016).
Magalatthadipani : The Science of Well-

being Life. Journal of MCU Peace Studies, 4(2), 373-382. 

Phramaha Pornchai Sirivaro (2016). Is Buddhist Ethics Teleological Ethics or Deontological 

Ethics. Journal of Graduate Studies Review, 12(2), 49-63. 

The University College of the Crown. (1991). Buddhist scriptures translated with 

commentary series, 91 volumes. Bangkok: Mahamakutrajawittayalai College. 

Visalo, P. Thai Buddhism in the Next Decade.” Bangkok Post. [Online].Source: http: //

www.visalo.org/article/bud Next Decade. [7 February 2012]. 

 

References



