
พระครูสถิตธรรมาลังการ (จำเนียน สุชาโต) 
Phrakhrusathitdhammalangkar (Jamnion Sujato) 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkorntajavidyalaya University,  

79 M.1, Lamsai, Wang-noi, Phra Nakorn Si Ayutthaya 13170, Thailand. 
Email: taorh3@gmail.com 

พระครูสถิตธรรมาลังการ (จำเนียน สุชาโต) 

กระบวนการสอนวิปสสนาภาวนาเพื่อ 
การพัฒนาคุณภาพชีวิตในสังคมไทย* 

The Vipassanã Teaching Process for Qualities of 
Life Development Among Thai Society 

บทคัดยอ  
งานวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพแบบวิจัยเอกสาร และการวิจัยเชิงคุณภาพแบบภาคสนาม  

มีวัตถุประสงค์ 3 ข้อ ได้แก่ 1) ศึกษาหลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท  

2) ศึกษาแนวคิดและกระบวนการสอนวิปัสสนาในสำนักที่สำคัญในสังคมไทย 3) ศึกษากระบวนการสอน

วิปัสสนาที่มีประสิทธิภาพเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต โดยศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับเนื้อหาที่ปรากฏใน 

พระไตรปิฎก อรรถกถาฉบับภาษาไทย หนังสือเอกสารอื่นๆ ที่เกี่ยวข้องในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

และข้อมูลจากการสัมภาษณ์ผู้ที่เกี่ยวข้อง  

ผลวิจัย พบว่า หลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เป็นการฝึกอบรมปัญญาให้เกิดความรู้เท่าทันสิ่งที่

เกิดขึ้นตามความเป็นจริง คือหลักสติปัฏฐาน 4 ประกอบด้วย กาย เวทนา จิต ธรรม หรือรูปนาม  

มีการปฏิบัติสืบทอดมาตั้งแต่สมัยพุทธกาลจนถึงสมัยปัจจุบัน โดยมีองค์ประกอบในการปฏิบัติดังนี้ คือ ต้องรู้

บาทฐานของวิปัสสนา, อารมณ์ของวิปัสสนาภาวนา, การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาที่เหมาะแก่บุคคล, อุปสรรค

ของปฏิบัติวิปัสสนา, แนวการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาอันเป็นวิธีการปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 ความมุ่งหมายของ

ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาคือ เพื่อความดับทุกข์โทมนัส และเพื่อบรรลุนิพพาน 

* Received October 3, 12016; Accepted March 9, 2017. 

Doi : 10.14456/jmcupeace.2017.102



160 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

นอกจากนี้พบว่า กระบวนการสอนวิปัสสนาที่มีประสิทธิภาพเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต ต้องยึด

หลักของสมถภาวนาและวิปัสสนาภาวนาตามแนวสติปัฏฐาน 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา  มีการเพิ่มอุบายวิธี

ในการปฏิบัติเฉพาะในแต่ละสาย ให้ง่ายต่อการปฏิบัติ  มีความก้าวหน้าและสามารถตรวจสอบได้ดังนี้ 
 

คือ สอนโดยให้ศึกษาภาคปริยัติหรือภาคทฤษฎี สอนโดยการแสดงธรรมให้ฟัง สอนโดยการทำกิจวัตรร่วมกัน  

สอนโดยการนำปฏิบัติเป็นแบบอย่าง สอนโดยการสนทนาถามตอบส่งสอบอารมณ์ สอนโดยให้มีการภาวนา

ขณะปฏิบัติ สอนโดยมีกฎระเบียบอย่างเคร่งครัด จึงทำให้กระบวนการสอนวิปัสสนามีประสิทธิภาพ ผลลัพธ์

คือผู้ปฏิบัติมีการพัฒนาพฤติกรรมทางกาย วาจา ที่พึงประสงค์ มีสุขภาพจิตที่มั่นคง ไมหวั่นไหวตออุปสรรค

ที่มากระทบตน และการสามารถนําปญญามาชวยแกปญหาในชีวิตประจําวันไดอยางเหมาะสม รูเทาทันต่อเห

ตุการณนั้นๆ ทำให้ผู้ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนามีคุณภาพชีวิตดีขึ้น 


คำสำคัญ: การสอนวิปัสสนา; การพัฒนาคุณภาพชีวิต; สังคมไทย




161Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

Abstract  

This qualitative research based on the documentary and conversational study had 

three main objective of the study: (1) to study the principle of Vipassana Bhavana in 

Theravada Buddhist Scriptures, (2) to study the concepts and Vipassana teaching process 

of meditation in Thai societies, and (3) to study the effectiveness Vipassana teaching 

process for quality of life development by studying from the essences Theravada Buddhist 

Teachings regarding the Three Baskets, and interviewing key informants.  

The findings revealed that Vipassana Bhavana is the mind training for 

acknowledging the truth as regards the Four Foundations of Mindfulness namely the body, 

the feeling, the mind, and the Dhamma or called shortly as Rupa and Nama. This such 

practice has continuous taught since the advent of the Buddha until present time. The key 

components of practice included the temperaments of Vipassana Bhavana, the practice of 

Vipassana suitable for individual, the obstacles of practice, the ways of Vipassana practice 

based on the Four Foundations of Mindfulness. This practice aims to diminish all kinds of 

suffering and to attain enlightenment or Nibbana. 

In addition, research interviewing implied that the effectiveness of Insight 

Meditation Process based on Samatha Kammatthana and Vipassana Kammathana could 

add up techniques to make practitioners easily practice and be approachable. The 

teaching techniques are learning from the theory, preaching Dhamma, doing daily activities 

together among practitioners, being the role model, reflecting and dhamma talking, 

contemplating meditation practice, and following rules and orders. As a result, the 

practitioners could be developed the required bodily-verbally behaviors, have a strong 

mental health, overcome any barriers, and be able to appropriately solve their own daily 

life problems which consequently improve their quality of life. 

Keywords: The Vipassanã teaching; Qualities of Life; Thai Society 



162 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

บทนำ	


สถานการณ์ปัจจุบัน สังคมมีความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว คนในสังคมต้องการพัฒนาคุณภาพ

ชีวิตของตนเองให้ดีขึ้น จึงมีการแข่งขันกันสูง ก่อให้เกิดปัญหาด้านต่างๆ มีความวิตกกังวล เกิดความแปลก

แยก จิตใจวุ่นวายสับสน คุณภาพชีวิตลดน้อยลง พระพุทธศาสนามีกระบวนการแก้ไขปัญหาต่างๆ จากความ

ทุกข์ เหล่านี้ด้วยการประพฤติธรรม (Phra Dhammapitaka P.A. Payutto, 2000) ปัญหาที่เกิดขึ้นล้วนแต่

มีสาเหตุมาจากความโลภ ความโกรธ และความหลง ที่อยู่ภายในจิตใจ จนไม่สามารถรับรู้และยอมรับความ

เป็นจริงของชีวิตได้  ดังนั้นเรื่องการฝึกฝนอบรมกายใจจึงเป็นเรื่องเร่งด่วน หากฝึกกายใจของตนดีแล้วย่อมนำ

สุขมาให้ (Dh. (Thai) 25/35/36) และสามารถกำจัดปัญหาได้เป็นลำดับ จนสามารถแก้ไขปัญหา ความทุกข์

ต่างๆ ได้สิ้นเชิง ด้วยการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 (D.A.T. (Thai) 10/373/301, 

S.V.(Thai) 19/367/210-211,Thag.(Thai ) 2/2/263, M.A. (Thai) 1/1/642) ซึ่งจากเมื่อเข้าสู่ประเทศ

ต่างๆ ก็ปรับเข้ากับบริบทความเชื่อ วัฒนธรรม การเมืองและสังคมของแต่ละประเทศ ทำให้เกิดมาลักษณะ

เฉพาะตามการจัดการศึกษาของรัฐบาลและคณะสงฆ์ของประเทศนั้น (Vichai, 2016) ส่งผลให้เกิดการ

เปลี่ยนแปลงต่อคุณภาพชีวิตที่ดี ตลอดจนสามารถลดความวิตกกังวลใจที่เคยเกิดขึ้นในชีวิต (Phrapalad 

Somchai Payogo and Uthai Sudsukh, 2015) ทั้งด้านการทำหน้าที่ทางสังคม ด้านการเสริมสร้างศีล

ธรรม ด้านการศึกษาธรรม ด้านคุณธรรม ด้านการปฏิบัติตนขั้นสูง และด้านเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธ

ศาสนา นับว่าเป็นหลักการพัฒนาชีวิตและสังคมตั้งแต่ระดับพื้นฐานจนถึงระดับสูงสุดคือความหลุดพ้นที่เป็น

เป้าหมายของพระพุทธศาสนา (Phramaha Phatchawat Khematassi et al., 2016)


ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ต้องอาศัยผู้สอน คือ วิปัสสนาจารย์เป็นกัลยาณมิตร เพราะการมี

กัลยาณมิตร หมายถึงความเป็นผู้มีมิตรดี มีสหายดี มีเพื่อนดี เป็นพรหมจรรย์ทั้งหมด (S.V.(Thai) 19/2/3) 

คัมภีร์วิสุทธิมรรค กล่าวถึงกัลยาณมิตร คือพระผู้มีพระภาคเจ้า พระมหาสาวก ของพระอรหันต์ขีณาสพ 
 

และตามลำดับท่านผู้ทรงคุณสมบัติเหล่านี้ คือ พระอนาคามี พระสกทาคามี พระโสดาบัน ปุถุชนผู้ได้ฌาน 

ท่านผู้ทรงจำพระไตรปิฎกทั้งสาม ท่านผู้ทรงจำพระไตรปิฎกสอง ท่านผู้ทรงจำพระไตรปิฎกหนึ่ง (Phra 

Buddhaghosa, 2004) เป็นต้น ซึ่งการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาได้ปฏิบัติสืบต่อกันมาตั้งสมัยพระผู้มีพระภาค

เจ้ายังมีพระชนม์ชีพอยู่ และทรงมอบหมายหน้าที่การสอนวิปัสสนาให้พระสาวกจนถึงวิปัสสนาจารย์ 
 

เป็นลำดับมา ในประเทศไทย การสอนปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา มีอุบายวิธีการสอนแตกต่างกัน และมีหลาย

สายสำนักที่เปิดสอนและมีชื่อเสียง มีวิปัสสนาจารย์ผู้สอนประจำ ทั้งพระภิกษุและฆราวาส มีทั้งผู้ชายผู้หญิง

ที่เป็นผู้สอนการปฏิบัติ ได้รับการถ่ายทอดจากวิปัสสนาจารย์หรืออาจารย์มาตามลำดับไม่ใช่ยึดถือมติของ

ตนเอง 


จากปัญหาดังกล่าว ผู้วิจัยมีความประสงค์จะศึกษา กระบวนการสอนวิปัสสนาภาวนาเพื่อพัฒนา

คุณภาพชีวิตในสังคมไทย ให้ชัดเจนถูกต้องถึงอุบายวิธีกระบวนการสอนวิปัสสนาภาวนาที่ปรากฏในคัมภีร์

พระพุทธศาสนาเถรวาทและในประเทศไทย เพื่อประโยชน์ของการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตาม
 



163Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

หลักสติปัฎฐาน 4 ทั้งเป็นองค์ประกอบในการตัดสินใจเลือกสำนักเข้าปฏิบัติและวิปัสสนาจารย์ เพื่อให้เกิด

ประโยชน์สูงสุดเกิดความสุข ( Wolman, Thomus E., 1973) เป็นผู้มีสติ สมาธิ ปัญญา เพื่อความรู้แจ้งใน

หลักธรรม สามารถแก้ปัญหาความทุกข์ในทุกระดับต่างๆ ได้อย่างเหมาะสม พร้อมทั้งเป็นการเผยแผ่

พระพุทธศาสนาอย่างถูกต้อง สามารถนำไปประยุกต์ใช้ เพื่อประโยชน์ตนและผู้อื่นต่อไป





วัตถุประสงค์ของการวิจัย


1.	 ศึกษาหลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท


2. 	ศึกษาแนวคิดและกระบวนการสอนวิปัสสนาในสำนักที่สำคัญในสังคมไทย


3. 	ศึกษากระบวนการสอนวิปัสสนาที่มีประสิทธิภาพเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต





วิธีดำเนินการวิจัย 


การดำเนินการวิจัยครั้งนี้ ใช้ระเบียบวิธีวิจัยด้วยการค้นคว้าวิจัยเอกสาร (Documentary 

Research) และการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth-interview) จากผู้ให้ข้อมูลหลัก (key informants) 
 

เป็นเครื่องมือในการทำวิจัย โดยวิธีดำเนินการวิจัยดังนี้


ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาหลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท ประเด็นที่ศึกษา 

ความหมาย ความเป็นมา องค์ประกอบ อารมณ์วิปัสสนาภาวนา การปฏิบัติที่เหมาะสมกับบุคคล / อุปสรรค

การปฏิบัติ แนวการปฏิบัติ ความมุ่งหมาย สรุป


แหล่งข้อมูล ศึกษาค้นคว้าพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อรรถกถา 

เอกสาร สิ่งพิมพ์ และรายงานผลงานวิจัยต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง รวมทั้งจาก Internet 


ขั้นตอนที่ 2 ศึกษาแนวคิดและกระบวนการสอนวิปัสสนาภาวนา ของแนวปฏิบัติ 4 สายหลักคือ 

(1) สายอานาปานสติ (2) สายรูป-นาม (3) สายพองหนอ-ยุบหนอ (4) สายธรรมกาย 


ประเด็นที่ศึกษา แนวคิดหรือหลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา กระบวนการฝึกปฏิบัติวิปัสสนา

ภาวนา การวิเคราะห์ข้อมูล สรุป


แหล่งข้อมูล แนวปฏิบัติ 4 สายหลัก โดยใช้เครื่องมือในการครั้งนี้ คือ แบบสัมภาษณ์ ในการสร้าง

แบบสัมภาษณ์นั้นมีรายละเอียดดังนี้


ขั้นตอนที่ 1 เป็นการศึกษาหลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เกี่ยวกับเนื้อหาที่ปรากฏในคัมภีร์

พระพุทธศาสนาเถรวาท พร้อมทั้งศึกษาแนวคิดและกระบวนการสอนวิปัสสนาในสำนักที่สำคัญในสังคมไทย

โดยผู้วิจัยเลือกศึกษา คือ (1) สายอานาปานสติ  ของพระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ) (2) สายรูป-นาม 

ของอาจารย์แนบ มหานีรานนท์ (3) สายพองหนอ-ยุบหนอ ของพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) 

(4) สายธรรมกาย ของพระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)




164 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

ขั้นตอนที่ 2 เป็นการสร้างแบบสัมภาษณ์ และขอความเห็นจากผู้ทรงคุณวุฒิในเรื่องของการตรวจ

สอบและแก้ไขเครื่องมือวิจัย และได้แก้ไขตามคำแนะนำ 


ขั้นตอนที่ 3 การเก็บข้อมูลด้วยการสัมภาษณ์และแจกแบบสอบถาม เจ้าสำนักปฏิบัติวิปัสสนาและ

วิปัสสนาจารย์ หรือผู้ช่วยงานด้านวิปัสสนาของทั้ง 4 สาย และสุ่มตัวอย่างแจกแบบสอบถามผู้ปฏิบัติของทั้ง 

4 สายๆ ละ 20 คน รวมทั้งหมด 80 คน และข้อมูลจากการสัมภาษณ์ แบบสอบถาม สัมมนากลุ่มย่อย 
 

นำมาวิเคราะห์ข้อมูล สรุปผล กระบวนการสอนวิปัสสนาที่มีประสิทธิภาพเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต 


ขั้นตอนที่ 4 ศึกษากระบวนการสอนวิปัสสนาที่มีประสิทธิภาพเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตวิเคราะห์

ข้อมูล สรุป หลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท จากแนวคิดกระบวนการสอน

วิปัสสนาภาวนาของแนวปฏิบัติ 4 สาย และจากแบบสัมภาษณ์และสัมมนากลุ่มย่อย มายกร่างเป็น

กระบวนการสอนวิปัสสนาฯเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต





ผลการวิจัย 


การศึกษาเรื่อง “กระบวนการสอนวิปัสสนาภาวนาเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตในสังคมไทย” 
 

ด้วยวิธีการดังกล่าว ทำให้พบประเด็นคำตอบสอดรับกับวัตถุประสงค์ดังต่อไปนี้   


1. 	ผลการศึกษาหลักการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า หลักการ

ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เป็นการฝึกอบรมปัญญาให้เกิดความรู้เท่าทันสิ่งที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริง ว่ารูปนาม 

ขันธ์ 5 ตกอยู่ในอำนาจของพระไตรลักษณ์ คือ ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา ตามหลักสติปัฏฐาน 4 โดยมี

รูปนามเป็นอารมณ์ ซึ่งมีการสอนปฏิบัติสืบทอดมาตั้งแต่สมัยพุทธกาลเป็นลำดับ มีหลักฐานปรากฏในคัมภีร์

พระไตรปิฎกหลายแห่ง แต่ที่สมบูรณ์ 2 คือในมหาสติปัฏฐานสูตร (D.M.(Thai) 10/373/301) และสติปัฏ

ฐานสูตร (M.II. (Thai) 12/65/57) จนถึงสมัยปัจจุบัน โดยศึกษาหลักการดังนี้ คือ บาทฐานของวิปัสสนา 

ได้แก่ กาย เวทนา จิต ธรรม อารมณ์ของวิปัสสนาภาวนาหรือวิปัสสนาภูมิ 6 กล่าวโดยย่อได้แก่รูปนาม 
 

การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาที่เหมาะแก่บุคคลหรือจริต อุปสรรคของปฏิบัติวิปัสสนาซึ่งหมายถึงความเป็น
 

ผู้ชอบการงาน ความเป็นผู้ชอบการพูดคุย ความเป็นผู้ชอบการนอนหลับเป็นต้น รวมถึง ปลิโพลและ
 

วิปัสสนูปกิเลส 10 ประการ โดยมีเป้าหมายเพื่อความดับทุกข์โทมนัส บรรลุมรรคผลนิพพาน


2. 	ผลการศึกษาแนวคิดและกระบวนการสอนวิปสสนาในสายที่สําคัญในสังคมไทย พบวาแนวคิด

และกระบวนการสอนวิปัสสนาในสำนักที่สำคัญในสังคมไทย มีการสอนปฏิบัติ 2 อย่าง คือ สมถะและ

วิปัสสนาควบคู่กัน หรือสมถยานิกและวิปัสสนายานิก ซึ่งมีทั้งการใช้คำบริกรรมและไม่มีคำบริกรรมในขณะ

ปฏิบัติ สายอานาปานสติเป็นระบบจัดการกับลมหายใจ ซึ่งเป็นกรรมฐานที่พระพุทธองค์ได้ปฏิบัติและตรัสรู้ 

เป็นสมาธิที่เป็นบาทฐานของวิปัสสนา แบ่งออกเป็นอานาปานสติ 4 หมวดๆ ละ 4 เป็น 16 ขั้น ต้องทำเป็น

ลำดับ คือ หมวดที่ 1 กาย, หมวดที่ 2 เวทนา, หมวดที่ 3 จิต, หมวดที่ 4 ธรรม การปฏิบัติผู้ปฏิบัติต้อง

กำหนดรู้ความจริงที่ปรากฏกับลมหายใจเข้าออก และน้อมไปรู้ปัจจุบันอารมณ์ทางทวารต่างๆ ปฏิบัติให้
 



165Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

ต่อเนื่องจนวิปัสสนาญาณ 16 เจริญขึ้นตามลำดับ สายมีรูป-นามเป็นอารมณ์ การปฏิบัติในรูปแบบ 
 

“ปรมตัถภาวนา” เนน้พเิศษใหก้ำหนดรูป้รมตัถอ์ารมณ ์หรอื ปรมตัถสภาวะ และสามญัญสภาวะ เปน็กรรมฐาน

แม่บท คือมีสติระลึกรู้อารมณ์ที่กระทบทั้ง 6 ทวาร ที่เกิดตามจริงเป็นปัจจุบันเฉพาะหน้า ต้องกำหนดรู้ให้ต่อ

เนื่องตามที่ปรากฏอยู่จริง สายพองหนอ-ยุบหนอ เน้นที่สติปัฏฐาน 4 มีการบริกรรม พร้อมกำหนดรู้อาการ

ของสภาวธรรมต่างๆ มีการฝึกเดินจงกรมเป็น 6 ระยะ และกำหนดอิริยาบถย่อยต่างๆ ขณะที่ปฏิบัติและ

ปฏิบัติให้ต่อเนื่อง ส่วนของสายธรรมกาย เน้นการฝึกใจตามเส้นทางสายกลาง มีการบริกรรม การปฏิบัติต้อง

เอาใจให้เข้าถึงเฉพาะซึ่งกลาง คือให้ใจหยุดนิ่งอยู่ที่ศูนย์กลางกาย แต่ละสายมีการยกเฉพาะบางส่วนใน
 

สติปัฏฐาน 4 มาปรับให้เหมาะแก่จริตของบุคคล ไม่ต้องเตรียมอุปกรณ์ มีการประเมินความก้าวหน้าผู้ปฏิบัติ

หรือที่เรียกว่าการส่งสอบอารมณ์หรือสอบความรู้ สามารถปฏิบัติได้ทุกกาล ทุกบุคคล ทุกสถานที่


3.	 ผลการศึกษากระบวนการสอนวิปัสสนาที่มีประสิทธิภาพเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตโดยการ

สัมภาษณ์สรุปพบว่า มีการสอนวิปัสสนาภาวนาในประเทศไทยที่แบ่งออกได้ 4 สายคือ


สายอานาปานสติ ของพระธรรมโกศาจารย์ (PhraDhramakosacarya (Buddhadasa Bhikkhu), 

2015) มีการสอนปฏิบัติอานาปานสติแบบ 16 ขั้น (M.I. (Thai) 13/121/131, M.A. (Thai) 14/148/187. 

S.V. (Thai) 19/977/145.) เป็นการปฏิบัติแบบที่ไม่ต้องออกเสียง ไม่ต้องใช้ท่าทาง แบบเงียบ และไม่ต้องใช้

วัตถุภายนอกสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็นเครื่องประกอบ มีสติกำหนดลมหายใจ มีศีลพร้อมกันไป ไม่ต้องทำพิธีรับศีล

ก่อน ศีล สมาธิ ปัญญา เกิดพร้อมกัน ทำได้ในทุกอิริยาบถ ทุกกาลเวลา ทุกบุคคล ทุกสถานที่ 


สายมีรูป-นามเป็นอารมณ์ ของอาจารย์แนบ มหานีรานนท์ (Thanakrittaveeboon, 2015) 
 

มวีธิกีารสอนทีม่กีารบรูณาการวธิตีา่งๆ นำหลกัสตปิฏัฐาน 4 มาปรบัใหเ้หมาะแกจ่รติของบคุคล ไมต่อ้งเตรยีม
 

อุปกรณ์ ทำได้ทุกสถานที่ ทุกกาล ทุกบุคคล เน้นที่กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน หมวดอิริยาบถ 
 

หมวดสัมปชัญญะ ใช้การฝึกรู้ธรรมชาติที่มีอยู่ประจำ เป็นวิธีที่เฝ้าดูกายที่เปลี่ยนแปลงโดยการสังเกต 
 

และธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน หมวดอายตนะ หมวดขันธ์ 5 หมวดอริยสัจ ให้กำหนดรู้ปรมัตถ์อารมณ์ 
 

เน้นการกำหนดรู้ทุกความรู้สึกที่กำลังเกิด และการมีสติระลึกรู้นั้น ให้รู้อย่างสบายๆ ไม่จำเป็นต้องบริกรรม 

แต่หากว่ายังติดบริกรรมอยู่ สิ่งสำคัญที่ต้องรู้คือ กำหนดรู้สภาวะไปด้วย และต้องกำหนดรู้ต่อเนื่อง ทุกรูป 
 

ทุกนาม ที่ปรากฏอยู่จริง จึงจะสามารถละสมมติบัญญัติทั้งหลายได้ในที่สุด มีการสอบอารมณ์ตรวจสอบ
 

ความเข้าใจของผู้ปฏิบัติ 


สายพองหนอ-ยุบหนอ ของพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) มีการสอนปฏิบัติเน้นที่

กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน (Phrakru Prakunsorakit Suchart Chinoraso, 1994) หมวดอานาปานสติ 

หมวดธาตุ หมวดอิริยาบถ และหมวดสัมปชัญญะ คือให้กำหนดเคลื่อนไหวของท้อง พร้อมบริกรรม 
 

“พองหนอ– ยุบหนอ” มีการฝึกเดินจงกรม 6 ระยะ และให้กำหนดอิริยาบถย่อย กำหนดรู้ปัจจุบันอารมณ์ 

สติระลึกรู้ทั้งกาย เวทนา จิต ธรรม ตามความเป็นจริงที่ปรากฏ (Mahasrisayador Sophonmahathera, 

1997) มีการสอบอารมณ์ ไม่ต้องเตรียมอุปกรณ์ ทำได้ทุกสถานที่ ทุกกาล ทุกบุคคล 




166 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

สายธรรมกาย ของพระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร) มีการสอนปฏิบัติเน้นการฝึกใจตามเส้นทาง

สายกลาง ตามหลักถึงมัชฌิมปฏิปทา คือการทำใจให้ “หยุด” เพียงอย่างเดียว ที่ศูนย์กลางกาย เป็นอุบาย
 

ในการฝึกใจตามทางสายกลาง เป็นหนทางจะทำให้เข้าถึงพระธรรมกาย และพระนิพพานได้ในที่สุด 
 

หากไม่สามารถฝึกสมาธิเอาใจให้อยู่ที่ศูนย์กลางกาย ก็จะไม่พบคำว่าธรรมกาย มีการบริกรรมภาวนา 

(Boonmanuch, 1997) เอาใจให้หยุดนิ่งอยู่ที่ศูนย์กลางกาย มีการสอบรู้ ไม่ต้องเตรียมอุปกรณ์ ทำได้ทุก

สถานที่ ทุกกาล ทุกบุคคล


ดังนั้นกระบวนการสอนวิปัสสนาที่มีประสิทธิภาพเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต จากการวิเคราะห์

แบบสัมภาษณ์และจาการสัมมนากลุ่มย่อยมีดังนี้


1.	 ด้านผู้สอนการปฏิบัติ มีการสอนทั้งสมถะและวิปัสสนา มีอุบายการปฏิบัติเฉพาะเพื่อให้ผู้ปฏิบัติ

เข้าใจง่ายและปฏิบัติก้าวหน้า มีการแนะนำภาคปริยัติ การแสดงธรรมสอนให้ฟัง การทำกิจวัตรร่วมกัน 

ปฏิบัติเป็นแบบอย่าง การส่งสอบอารมณ์ การใช้กฎระเบียบอย่างเคร่งครัด เน้นการปฏิบัติให้ต่อเนื่อง 
 

ให้มีสัจจะ ไม่มีมารยา ลดทิฏฐิมานะ และต้องมีวิปัสสนาจารย์คอยแนะนำ


2. 	ด้านผู้ปฏิบัติวิปัสสนา มีการแนะนำภาคการปฏิบัติ ฟังธรรม ทำวัตรเช้าเย็น มีการส่งสอบ

อารมณ์ ปฏิบัติตามกฎระเบียบ ปฏิบัติต่อเนื่อง มีสัจจะ มีโรคน้อย มีเวลาน้อย แต่หลังจาการปฏิบัติพบว่า 
 

มีความสำรวมขึ้น (Shally, 1975) อยู่ร่วมกับผู้ได้ มีจิตใจที่มั่นคง ยอมรับการเปลี่ยนแปลง มีอุปสรรคคือ 
 

มีความกังวล จริตต่างกัน ข้อเสนอแนะ การประชาสัมพันธ์ควรให้ทั่วถึง ให้มีกฎระเบียบเคร่งครัด ช่วงระยะ

ปฏิบัติมีเวลาน้อย ให้มีการสอบอารมณ์ การแสดงธรรมอย่ามากเกินไป ควรแก้ไขเรื่องเสียงและความ

ปลอดภัย มีวิปัสสนาจารย์ดูแลใกล้ชิด


3. 	ผู้ทรงคุณวุฒิการสัมมนากลุ่มย่อย ต้องสอนวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 มีการ

สมาทานศีลและสมาทานพระกรรมฐาน มีสัปปายะ มีการปฏิบัติต่อเนื่อง ลดทิฏฐิมานะ เคร่งครัดใน
 

กฎระเบียบ มีการส่งสอบอารมณ์ มีการฟังธรรม ทำตามที่วิปัสสนาจารย์แนะนำ ไม่คลุกคลี ห้ามเครื่องมือ

สื่อสาร และหลีกเหลี่ยงการรบกวนต่อกัน


กระบวนการสอนวิปัสสนาที่มีประสิทธิภาพเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตนั้น มี 7 ประการ คือ 


1)	 สอนโดยให้ศึกษาภาคปริยัติหรือภาคทฤษฎี 


2)	 สอนโดยการแสดงธรรมให้ฟัง 


3)	 สอนโดยการทำกิจวัตรร่วมกัน  


4)	 สอนโดยการนำปฏิบัติเป็นแบบอย่าง 


5)	 สอนโดยการสนทนาถามตอบส่งสอบอารมณ์ 


6) 	สอนโดยให้มีการภาวนาขณะปฏิบัติ 


7) 	สอนโดยมีกฎระเบียบอย่างเคร่งครัด 




167Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

จากกระบวนการสอนวิปัสสนาทั้ง 7 ประการ เมื่อนำมาเป็นขั้นตอนในการสอนจะทำให้เกิด

ประสิทธิภาพในการพัฒนาทางกาย ศีล จิต และปัญญาแก่ผู้ปฏิบัติ มีผลพฤติกรรมทางกาย วาจา 
 

ที่พึงประสงค์ มีสุขภาพจิตที่มั่นคง ไม่หวั่นไหวต่ออุปสรรค สามารถนํามาใช้ในดำเนินชีวิตประจําวันไดอยาง

เหมาะสม อย่างรูเทาทันตามความเป็นจริงมีคุณภาพชีวิตดีขึ้น





สรุป 


กระบวนการสอนวิปัสสนาภาวนา เพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตในสังคมไทย ผลจากการศึกษาพบว่า 

หลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นการฝึกอบรมปัญญาให้เกิดความรู้เท่า

ทันตามความเป็นจริง มีรูปนามซึ่งเป็นปรมัตถ์อารมณ์เป็นอารมณ์ โดยมีหลักการที่สรุปได้จากผลการศึกษา

วิจัยดังนี้ คือ บาทฐานของวิปัสสนา อารมณ์ของวิปัสสนาภาวนา การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาที่เหมาะแก่

บุคคล อุปสรรคของปฏิบัติวิปัสสนา แนวคิดและกระบวนการสอนวิปัสสนาในสำนักที่สำคัญในสังคมไทย 
 

พบว่าแนวคิดและกระบวนการสอนวิปัสสนาในสำนักที่สำคัญในสังคมไทย มีการสอนปฏิบัติ 2 อย่าง คือ 

สมถะและวิปัสสนาควบคู่กัน มีทั้งคำบริกรรมและไม่มีคำบริกรรม แต่ละสายมีอุบายเฉพาะที่สอนแต่ละสาย 

โดยยึดหลักในสติปัฏฐาน 4





ข้อเสนอแนะ 


1.	 ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ 


ศูนย์ปฏิบัติธรรมหรือสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัด รวมถึงค่ายอบรมคุณธรรมจริยธรรมตาม

สถานศึกษาต่างๆ ที่มีการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา สามารถนำกระบวนการสอนวิปัสสนานี้ไปทดลองใช้สอนผู้

ปฏิบัติ โดยอาจปรับปรุงกระบวนการให้สอดคล้องกับบริบทของสถานที่ปฏิบัตินั้นๆ และเป็นปัจจัยเกื้อหนุน

ในการสอนการปฏิบัติวิปัสสนาในองค์กรต่างๆ ได้เช่นกัน 


2.	ข้อเสนอแนะสำหรับการทำวิจัยครั้งต่อไป  


ควรศึกษาในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับกระบวนการสอนวิปัสสนาภาวนา เพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตของ

ผู้ป่วยโรคเรื้อรัง หรือเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตเฉพาะสาขาอาชีพต่างๆ หรือผู้ต้องขัง แบบเจาะลึกเป็นสำนักๆ 

ไป และแนะนำให้มีการวิจัยกระบวนการสอนวิปัสสนาภาวนาแนวอื่น ที่มีทั้งในประเทศและต่างประเทศ 

พร้อมรวบรวมข้อมูลของสำนักแต่ละสายประกอบการพิจารณาเลือกสำนักปฏิบัติของผู้ที่ต้องการเข้าปฏิบัติ  

และนำไปใช้ประโยชน์ได้อย่างแท้จริง 










168 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

 

 

 

 
Boonmanuch, K. (1977). A Handbook for teaching technique and how to practice to be 

Dhammakaya. (2nd ed.). Bangkok: Liengsieng Press. 

Maechee Thanyaluck Thanakrittaveeboon. (2015). Study the result of Kayanupassana 

practing followed Ajan Nab Mahaneeranon. Master of Arts Program in Buddhist 

Studies. Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tipitakas. Bangkok: MCU Press. 

Mahamokut Buddhist University. (1991). Tipitakas Atthakatha (Translated) 91 books series. 

Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya Press.  

Maynaed W. Shally. (1975). Responding to social Change. Pennsylvania: Hutchison and 

Press. 

Phra Buddhaghosa. (2004). Visuddhimagga Scripture. (5th ed.). Translated by Somdej Phra 

Buddhacarya (Ard Asabhamahathera). Bangkok: Prayoon Printing. 

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (2000). Bhuddadhama. Bangkok: MCU Press. 

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (2000). Dictionary of Buddhism. Bangkok: MCU Press.  

Phra Mahasi Sayadaw (Sopon Mahadhera). (1997). Vipassana Chuni – Practical Vipassana  

Meditation Exercises.Translated by Jumroon Dhammada, Bangkok : Dhammajak 

Organization. 

Phramaha Phatchawat Khematassi et al. (2016). Magalatthadipani : The Science of Well-

being Life. Journal of MCU Peace Studies, 4(2), 373-382. 

Phrapalad Somchai Payogo and Uthai Sudsukh. (2015). Buddhist Integration of Caring for 

Chronic Diseases in Thai Society. Journal of MCU Peace Studies, 3(2), 45-64. 

Rattanapaitoon, P. (2001). Study the way to practice Vipassana Satipatthana following the 

teaching of PhraDhammadhirarajmahamuni (Chodok Yannasithi. Master of Arts 

Program in Buddhist Studies, Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University. 

Vichai, V. (2016). Methods for Buddhist Academic Studies. Journal of MCU Peace Studies, 

4(1), 106-118. 

Wolman, Thomus E. (1973). Education and Organizational Leadership in Elementary 

School. New Jersey: Prentice – Hall. 

 

References 


