
จุฬารัตน์
วิชานาติ



Jularat
Vichanati


บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkorntajavidyalaya University, Thailand. 

  Email: yordkaew55@gmail.com 
 

จุฬารัตน์
วิชานาติ



Jularat
Vichanati


บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkorntajavidyalaya University, Thailand. 

การบูรณาการเทคนิควิถีเซนเพื่อการระงับอนุสัย*

The
Integration
of
Zen’s
Technics
to



Withhold
the
Anusaya


บทคัดยอ
 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาเทคนิควิถีเซนในการระงับอนุสัย  

2) เพื่อศึกษาหลักพุทธธรรมในการระงับอนุสัยในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท และ 3) เพื่อบูรณาการ

เทคนิควิถีเซนกับหลักพุทธธรรมในการระงับอนุสัย การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ  

ผลการวิจัยพบว่า  

1) เซนได้รับอิทธิพลจากแนวคำสอนในนิกายโยคาจาร โดยกล่าวถึงอนุสัยกิเลสโดยรวมว่าคือ 

เมล็ดพันธุ์แห่งอวิชชาที่เป็นพีชะอยู่ในระดับลึกเรียกว่าคลังวิญญาณ เซนจึงมุ่งหาเทคนิควิธีในการปฏิบัติที่ไม่

ว่านักบวชหรือชาวบ้านสามารถนำมาปฏิบัติในวิถีชีวิตประจำวันได้  

2) การระงับอนุสัยที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นศึกษาการระงับอนุสัยของ 

อันธพาลปุถุชนและพาลปุถุชน ที่มักทำให้ตนเองและบุคคลอื่นได้รับความทุกข์เดือดร้อน เพราะไม่สามารถ

ควบคุมการกระทำทางกายทางวาจา ไม่สามารถควบคุมความคิด คือ ความโลภ ความโกรธ ความหลง  

อันเนื่องมาจากไม่สามารถระงับอนุสัยกิเลสที่นอนเนื่อง คือ สันตานานุสัยกิเลส และอารัมมณานุสัยกิเลสได้  

3) ผลที่ได้จากการบูรณาการเทคนิควิถีเซน กับหลักพุทธธรรมและเทคนิควิธีการสอนของ

พระพุทธเจ้า รวมทั้งจากการสัมภาษณ์ผู้เชี่ยวชาญ ในการระงับอนุสัยของอันธพาลปุถุชนและพาลปุถุชน  

เพื่อสามารถพัฒนาไปสู่การเป็นกัลยาณปุถุชน โดยมีองค์ธรรม คือ หลักอารยวัฑฒิ 5 ที่สังเคราะห์ลงใน 

ไตรสิกขาระดับศีล ระดับสมาธิ การเจริญสมาธิ เจริญสติปัฏฐาน ระงับหรือกำจัดนิวรณ์ 5 ในขั้นวิขัมภน-

ปหาน ที่สามารถระงับสันตานานุสัยได้ ระดับปัญญา โดยการพิจารณาไตรลักษณ์ ในขั้นตทังคปหาน  

ที่สามารถระงับอารัมมณานุสัยได้  

คำสำคัญ
:
การบูรณาการ; เทคนิควิถีเซน; อนุสัย 

* Received March 1, 2017; Accepted July 10, 2017. 

Doi : 10.14456/jmcupeace.2017.84



182 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

Abstract
 



The is dissertation on the integration of the technics in Zen’s way to the withhold 

Anusaya (the Latent Tendencies) is of three objectives 1) to study the technology in Zen’s 

way to withhold 3Anusayas, 2) to study Buddhadhammas to withhold Anusaya in Theravã

da Buddhist doctrines and 3) to integrate the technics of Zen’s way to withhold the 

Anusayas. This research is qualitative research. 

From the result of study;-  

1) Zen got an influence from Yogãcãra’s teachings saying that Anusaya is the seed 

of Avījjã which is Bīja (biological order) lying in the depth called consciousness storage. Zen 

has an aim to find technical methods that either a monk or villager can practice in daily.  

2) Theravãda Buddhist doctrine being aimed at studying the upholding of Anusaya 

of bad Puthujana and Pālaputhujana who always causes himself and other people trouble 

due to the inability to control his bodily and verbal action in the level of Vītikkamakilessa, 

his thought in the level of Pariyutthānakilessa i.e. desire, anger and ignorance owing to 

inability to withhold the latent Anusaya i.e. Santānānusaya and Arammanānusayakilessa.  

3) The result of integrating Zen’s technics to Theravada Buddhist principles and 

the Buddha’s technics in his teaching as well as the interview of the Buddhist scholars to 

uphold Anusaya of a bad Puthujana and Pālaputhujana so as to develop himself to be a 

Kalyāna Puthujana acquires Ariyāvaddhi 5 with Sila and Samadhi in Trisikkhā and the 

development of Satipatthāna for upholding or eradicating Nīvaran.a 5 in the level of 

Vikkhambhana being able to uphold Santānānusaya and wisdom by contemplating 

Tilakkhan.a in the level of Tadanga which can uphold Arammanānusayakilessa. 

Keywords: The Integration; Zen’s Technics; Anusaya 



183Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

บทนำ


มนุษย์ไม่สามารถหลีกพ้นจากความคิด ประเด็นปัญหาของมนุษย์โดยส่วนใหญ่ จึงเกิดจากอิทธิพล

ของความคิดอันมาจากอนุสัยของตัวมนุษย์เอง สภาพปัญหาของงานวิจัยนี้เกิดจากการตั้งข้อสังเกตของผู้วิจัย

ต่อผู้ที่มีโรคทางใจ โรคทางใจในที่นี้คือเชื้อโรคที่มีติดตัวมาเนิ่นนานครั้นเมื่อยังไม่บรรลุอรหันต์เชื้อโรคนั้นก็ยัง

มีอยู่ เชื้อโรคดังกล่าวนี้คืออนุสัยกิเลส คือ ราคานุสัยกิเลส ปฏิฆานุสัยกิเลส และอวิชชานุสัยกิเลส ที่สั่งสมมา

เนิ่นนานในแบบปุถุชนที่ระคนไปด้วยทั้งสุขและทุกข์ ดังนั้นบุคคลที่ยังไม่ได้เป็นพระอรหันต์จึงจัดได้ว่าเป็นผู้มี

โรคคือกิเลส ดังพุทธพจน์ตอนหนึ่งว่า


 “ภิกษุทั้งหลาย สัตว์ทั้งหลาย ผู้ปฏิญาณความไม่มีโรค ด้วยโรคทางกาย ตลอดปีหนึ่งก็พอมีปรากฏ 

ผู้ปฏิญาณความไม่มีโรค ตลอด 2 ปีบ้าง 3 ปีบ้าง 4 ปีบ้าง ... 50 ปีบ้าง ผู้ปฏิญาณความไม่มีโรค แม้ยิ่งกว่า 

100 ปีบ้าง ก็พอมีปรากฏอยู่ ภิกษุทั้งหลาย สัตว์เหล่าใดปฏิญาณความไม่มีโรคทางใจสัตว์เหล่านั้นหาได้ยาก

ในโลก ยกเว้นพระขีณาสพ ผู้สิ้นกิเลส” (Thai Tipitakas. 35/1005/517)


จากพุทธพจน์ข้างต้นผู้วิจัยพบว่ามนุษย์มีโรคทางใจคือกิเลสอันเกิดจากอนุสัย และหากอนุสัยนั้นมี

มากเกินไปสามารถส่งผลเสียต่อจิตใจและร่างกาย เช่น การแสดงพฤติกรรมที่มาจากปฏิฆานุสัย คือความ

ก้าวร้าว หงุดหงิด ใจร้อนวู่วาม โกรธง่าย หรือพฤติกรรมที่มาจากราคานุสัย เช่น การเบี่ยงเบนทางเพศ 
 

เห็นสิ่งที่ไม่งามว่างาม รวมทั้งพฤติกรรมที่มาจากอวิชชานุสัย เช่น มีความละโมบ มีการเบียดเบียน มีความ

เห็นผิดจากคลองธรรม เป็นต้น ดังนั้นปัญหาที่เกิดจากอนุสัยต่างๆ เหล่านี้หากไม่สามารถควบคุมได้อาจนำไป

สู่ปัญหาขั้นรุนแรง ส่งผลให้เกิดความไม่สบายกาย เกิดความแปรปรวนทางจิตใจ อาการเหล่านี้สามารถส่งผล

ต่อภาวะทางร่างกายได้ เช่น เป็นแผลในกระเพาะอาหาร ปวดท้อง ปวดศีรษะ อาเจียน ซึมเศร้า ส่งผลให้เกิด

โรคต่างๆ เช่น โรคหัวใจ โรคความดันโลหิตสูง และอาจนำไปสู่การเกิดความผิดปกติในบุคลิกภาพเป็นต้น 

นอกจากนี้ลักษณะของโทษภัยที่เกิดจากกิเลสในทรรศนะของพระพุทธศาสนาสามารถทำให้เกิดอคติ หรือ

อาการวิปลาสโดยมีความเห็นผิดเบี่ยงเบนจากความจริงไม่เข้าใจกฎไตรลักษณ์ อาการดังกล่าวนี้จึงจัดได้ว่า

เป็นโรคทางใจ ในทรรศนะของพุทธศาสนาเถรวาทอันเกิดจากอนุสัยกิเลสเป็นตัวผลักดันทั้งสิ้น (Srisaŋgrãm, 

2006 : 241) เป็นอุปสรรคต่อหลักความประพฤติชอบ ทางกายทางวาจา ทางใจ ยังจะเป็นทางที่นำไปสู่จุดมุ่ง

หมายของชีวิตได้ และสร้างความงามสง่าให้กับสังคมด้วยเพราะเป็นแบบอย่างที่ดีในสังคม (Namanee, 

2016)


จากสภาพปัญหาดังกล่าวนี้ ผู้วิจัยจึงให้ความสำคัญต่อการศึกษาวิธีการระงับอนุสัย ในพระพุทธ-

ศาสนา โดยผู้วิจัยพบว่าพระพุทธศาสนานิกายเซนนั้นมีเทคนิคที่เด่นชัดหลากหลายใ นการนำมาปรับใช้เพื่อ

หยุดความคิดในขณะดำเนินกิจกรรมในวิถีชีวิตของชาวบ้านหรือบุคคลทั่วไป เช่นการไม่ให้อาหารคือกิเลสเพื่อ

ไม่เสริมอัตตาทำให้สามารถเข้าถึงความว่างตามหลักการสำคัญของเซน รวมทั้งเทคนิคการหยุดความคิดที่เป็น

ทวิภาวะของเซน แต่เซนอาจมีข้อจำกัดในทฤษฎีหรือคัมภีร์ ขณะเดียวกันวิธีการดังกล่าวนั้นมีปรากฏในหลัก

ธรรมคำสอนของคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทอยู่จำนวนมาก แต่ต้องช่วยกันนำเสนอรูปแบบวิธีการให้เป็น



184 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

รูปธรรมที่ชัดเจนอย่างกว้างขวางมากขึ้น เพื่อการนำไปใช้ประโยชน์ในการนำไปปรับใช้ในการระงับอนุสัยใน

วิถีชีวิตของชาวบ้านอย่างจริงจัง มีการนำหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนาไปปรับใช้ในชีวิตประจำวัน 

(Phrakruvisuddhanundhakun Surasuk Visuddhajaro, 2015) สามารถนำไปเป็นส่วนหนึ่งของการ

ดำเนินตั้งแต่ระดับพื้นฐานจนถึงระดับสูงสุด คือความหลุดพ้นที่เป็นเป้าหมายของพระพุทธศาสนา 

(Phramaha Phatchawat Khematassi et al., 2016) 


ผู้วิจัยจึงต้องการศึกษาเทคนิควิธีการในพระพุทธศาสนา ทั้งนิกายเซนและนิกายเถรวาทเพื่อช่วย

เติมเต็มในหลักธรรมของทั้งสองนิกายในการระงับอนุสัย โดยมุ่งไปที่ลักษณะคำสอนในการจัดการกับอนุสัย

และทิฏฐิที่มีความเห็นยึดมั่นคลาดเคลื่อน หรือมีความเห็นผิดจากคลองธรรมตามหลักกุศลกรรมบถ โดยมี

ความเห็นที่ไม่นำไปสู่ความพ้นทุกข์ ดังที่พระพุทธเจ้าทรงค้นพบว่าสาเหตุของความทุกข์ คือ ตัณหา ผู้วิจัยจึง

ต้องการศึกษาเทคนิคอุบายในการระงับอนุสัยในพระพุทธศาสนา ด้วยการศึกษาเทคนิควิถีเซน เช่นเซนไม่

ต้องอาศัยคำพูดและตัวหนังสือโดยการแสดงภาษาท่าทาง การนิ่ง การยิ้ม การพยักหน้าเป็นต้น เทคนิคเหล่า

นี้มีส่วนในการระงับหรือหยุดความคิดเพื่อไม่ให้เกิดความฟุ้งซ่านได้ ดังแนวคำสอนจากโศลกบทหนึ่งของท่าน

ซังซาน พระสังฆปรินายกองค์ที่ 3 แห่งนิกายเซน ที่สามารถนำมาปรับใช้ในการจัดการกับความคิดและระงับ

อนุสัยได้ว่า


“เมื่อเป็นอิสระจากความโกรธและความรัก ความหลุดพ้นจึงได้เผยออกมาโดยไม่ปิดบัง 

การที่ชอบหรือไม่ชอบในสิ่งใด นี้เป็นโรคของจิต เป็นเหตุให้ความหลุดพ้นไม่สามารถเข้าใจได้ 
 

เมื่อความสงบถูกรบกวน ก็ไม่อาจจะเข้าถึงสิ่งใด หนทางไปสู่ความหลุดพ้นเปรียบประหนึ่งการ

เข้าไปสู่ ณ ที่อันว่างเปล่า ไม่มีสิ่งใดที่เป็นที่ต้องการหรือต้องการมากมายแต่อย่างใด มีแต่ความเป็น

เช่นนั้นเอง ไม่ต้องแสวงหาภายนอก ไม่ต้องเป็นอยู่แม้แต่ในความว่างภายใน


เมื่อจิตสงบอยู่กับความเป็นหนึ่งเดียว การแบ่งแยก (ทวิภาวะ) ก็ปราศไป เมื่อเป็นอิสระ

จากการแบ่งแยก (ทวิภาวะ)


พึงระวังหลีกเลี่ยงการแสวงหา ทันใดที่เรามีความเห็นว่าถูกหรือผิด ความวุ่นวายก็เกิดขึ้น 

ด้วยจิตปรุงแต่ง


สิ่งเกิดขึ้นจากหนึ่ง แต่ไม่ยึดถือแม้ในหนึ่ง เมื่อผู้รู้สงบระงับ สิ่งที่ถูกรู้ก็ปราศไป สิ่งที่ถูกรู้

ปราศไป เพราะผู้รู้สงบระงับ สิ่งที่ถูกรู้นั้นถูกรู้โดยผู้รู้ ผู้รู้นั้นรู้สิ่งที่ถูกรู้ เมื่อรู้ความสัมพันธ์ระหว่าง
 

ผู้รู้และสิ่งที่ถูกรู้ จิตก็จะเข้าถึงความเป็นหนึ่งในความว่าง” (D.T. Suzuki, 1970)


นอกจากนี้ยังพบอีกว่าเซนได้มุ่งเน้นเทคนิคอุบายวิธีอื่นๆ อีก เช่น มรรควิธีแห่งโกอาน มรรควิธีแห่ง

มอนโด คือการถามตอบอย่างฉับพลัน รวมทั้งการมีวิถีชีวิตที่เรียบง่ายตามแบบเซน หรือการเข้าถึงความว่าง

ของเซนเป็นต้น ดังนั้นผู้วิจัยจึงต้องการมุ่งศึกษาวิเคราะห์เทคนิคต่างๆ ของเซน เพื่อนำความรู้ที่ได้มาบูรณา

การกับหลักพุทธธรรมหรือพุทธวิธีในพระพุทธศาสนาเถรวาท โดยสามารถได้องค์ความรู้ใหม่ในการนำไปใช้



185Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

ประโยชน์เพื่อระงับอนุสัยให้แก่ชาวบ้านได้ ผู้วิจัยจึงหวังว่าองค์ความรู้ที่ได้นี้จะสามารถเปรียบได้กับวัคซีน

ใหม่ ที่เป็นอีกทางเลือกหนึ่งสำหรับคนไข้ที่มีร่างกายตอบรับกับวัคซีนชนิดนี้ได้ เพื่อการระงับโรคที่เรื้อรังมา

แสนนาน





วัตถุประสงค์ของการวิจัย


1. 	เพื่อศึกษาเทคนิควิถีเซนในการระงับอนุสัย


2.	 เพื่อศึกษาหลักพุทธธรรมในการระงับอนุสัยในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท


3.	 เพื่อบูรณาการเทคนิควิถีเซนกับหลักพุทธธรรมในการระงับอนุสัย




วิธีดำเนินการวิจัย


การวิจัยเรื่อง “บูรณาการเทคนิควิถีเซนเพื่อการระงับอนุสัย” ในครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ

แบบเอกสาร (Qualitative research Documentary) และการสัมภาษณ์เชิงลึก(In-depth Interview) เพื่อ

ให้เป็นไปตามวัตถุประสงค์ที่วางไว้ ผู้วิจัยได้ดำเนินการวิจัยไว้ดังนี้ คือ


1. 	การวิจัยเอกสาร เป็นการศึกษารวบรวมเอกสารทางวิชาการและวรรณกรรมที่เกี่ยวข้องคือ

เอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ปีพุทธศักราช 2539 

และเอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่อรรถกถา งานเขียนของนักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนา เอกสารวิชาการ 
 

ผลงานวิจัย บทความทางวิชาการ วิทยานิพนธ์ ตำราทางวิชาการ ข้อมูลสารสนเทศ 


2. 	การสัมภาษณ์เชิงลึก สามารถดำเนินการสัมภาษณ์โดยกำหนดประเด็นตามวัตถุประสงค์ 
 

โดยทำการสัมภาษณ์บุคคลที่มีความรู้ความเชี่ยวชาญทางด้านพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายเซน 

เปน็นกัวชิาการทางพระพทุธศาสนาทีไ่ดร้บัการยอมรบัในสงัคมจากภายในประเทศและตา่งประเทศ


3. 	การเรียบเรียงข้อมูล และการประมวลผล มีการรวบรวมทฤษฎี แนวคิด และหลักการต่างๆ 

เกี่ยวกับบูรณาการเทคนิควิถีเซนเพื่อการระงับอนุสัย 


4.	 ขั้นตอนการวิเคราะห์ข้อมูล จะทำการวิเคราะห์ข้อมูลเพื่อให้ได้ผลของการบูรณาการและองค์

ความรู้ใหม่ ตามกรอบแผนภูมิดังนี้


5. 	นำข้อมูลที่ได้ทั้งหมดมาทำการวิเคราะห์ความสอดคล้องสัมพันธ์โดยบูรณาการเทคนิควิถีเซนกับ

หลักพุทธธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทเพื่อการระงับอนุสัย เพื่อนำเสนอแนวคิดและสร้างองค์ความรู้ใหม่







186 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

ผลการวิจัย


1. เทคนิควิถีเซนในการระงับอนุสัย 


ผลการวิจัยสรุปได้ว่า อนุสัยในลักษณะที่เซนเกี่ยวข้องนั้น คือลักษณะของ “อาศรยะ” ในนิกายโย

คาจาร ที่เข้าครอบงำมนัสทำให้เกิดการคิดปรุงแต่งเป็นอัตตา ดังนั้น อาศรยะ จึงเป็นวาสนาความเคยชินหรือ

เปรียบกับอนุสัยในระดับมูลฐานของนิกายโยคาจาร โดยเซนได้รับอิทธิพลในเรื่องดังกล่าวนี้ด้วย นอกจากนี้

เซนยังรับเอาคำสอนของนิกายอื่น รวมทั้งคัมภีร์ในฝ่ายมหายาที่สอดรับกับคำสอนของเซนด้วย แต่อย่างไร

ก็ตามเซนมักกล่าวถึงจิตในระดับมนัสอันเป็นสิ่งมายา โดยผู้ถูกอวิชชาที่มาจากจิตส่วนลึกสุดครอบงำมนัส

ทำให้เกิดความหลงว่าเป็นทวิภาวะทำให้มีความยึดมั่นถือมั่น ดังนั้นส่วนที่เป็นอวิชชาในส่วนลึกนี้คือจิตที่

แสดงตัวออกมาในสภาพของอวิชชาทำงานมากกว่าจิตส่วนดี จะเห็นได้ว่ามีคำสอนที่สัมพันธ์กับอวิชชาที่อยู่

ในจิตส่วนลึกสุดในเรื่องของพีชะที่พระอาจารย์ติช นัท ฮันห์ มักสอนลูกศิษย์ถึงรากเหง้าของกิเลสส่วนลึกใน

หมู่บ้านพลัมอยู่เสมอ อวิชชาจึงจัดว่าเป็นพีชะในฝ่ายอกุศลที่อยู่ในระดับลึกที่เรียกว่าคลังวิญญาณ อันเป็น

เมล็ดพันธุ์ไม่ดี ที่มีทั้งเมล็ดพันธุ์แห่งความโกรธ เมล็ดพันธุ์แห่งความเกลียด เมล็ดพันธุ์แห่งความไม่รู้หรือ

อวิชชาก็ตามก็คืออนุสัยกิเลสอย่างละเอียด เมื่อเมล็ดพันธุ์ในฝ่ายอกุศลถูกรดน้ำด้วยสติ เป็นเมล็ดพันธุ์แห่ง

ความเมตตา เป็นเมล็ดพันธุ์แห่งสติเหล่านี้งอกงามขึ้นมาแทนที่เมล็ดพันธุ์ในฝ่ายอกุศล จึงมีอิทธิพลเข้าระงับ

จิตในระดับมนัสที่เคยคิดเป็นทวิภาวะ เคยเกิดความหลงยึดมั่นถือมั่นเป็นอัตตาว่าเป็นตัวฉันของฉัน


2. หลักพุทธธรรมในการระงับอนุสัยในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท


ผลที่ได้จากการบูรณาการเทคนิควิถีเซนและหลักพุทธธรรมในเถรวาท เพื่อการระงับระดับการ

กระทำทางกายอันประกอบด้วยอนุสัยกิเลสผลักดันมาสู่ใจและแสดงออกมาเป็นการกระทำทางกายและทาง

วาจา หรือวีติกกมกิเลส ของชาวบ้านปุถุชนที่เป็นอันธพาลปุถุชนและพาลปุถุชน สามารถเปลี่ยนแปลงไปสู่

การเป็นกัลยาณปุถุชนตามหลักอารยวัฑฒิ 5 ในขั้นศีลหรือขั้นพื้นฐานเป็นผู้มีศีล มีจาคะ อันเป็นบาทฐานไปสู่

ขั้น สมาธิ ขั้นปัญญา ให้เป็นผู้มีความสุภาพเรียบร้อย เป็นผู้มีศิลปะในการดำรงชีวิต มีการเสียสละแบ่งปัน 

เป็นผู้ดำรงตนตามหลักหัวใจศาสนาหรือโอวาทปาฏิโมกข์ในขั้นศีล คือ การละเว้นจากความชั่วทั้งปวงได้ 
 

เมื่อมีพื้นฐานการเตรียมตัวเบื้องต้นพร้อมในขั้นศีลแล้ว สามารถพัฒนาไปสู่ขั้นสมาธิ โดยสามารถบูรณาการ

เทคนิควิถีเซนและหลักพุทธธรรมในเถรวาทเพื่อการระงับกิเลสในระดับความคิด ได้แก่ ความโลภ (ราคะ) 

ความโกรธ (โทสะ) ความหลง (โมหะ) หรือปริยุฏฐานกิเลสด้วยการเจริญสมาธิเจริญสติ เพื่อระงับนิวรณ์ 5 
 

ในระดับวิขัมภนปหาน ที่สามารถระงับสันตานานุสัยกิเลสที่ติดมาข้ามภพข้ามชาติได้ โดยสามารถทำให้เป็นผู้

ดำรงตนเป็นกัลยาณปุถุชนตามหลักอารยวัฑฒิ 5 คือ มีศรัทธา เป็นผู้มีที่พึ่งมีหลักใจ มีความอ่อนน้อมต่อ

ธรรมชาติ มีสมาธิตามธรรมชาติ จนสามารถเจริญสติเจริญสมาธิตามรูปแบบได้ง่าย เป็นผู้ดำรงตนตามหลัก

หัวใจศาสนาหรือโอวาทปาฏิโมกข์ในขั้นสมาธิ คือ การทำความดีให้ถึงพร้อม เมื่อสามารถเกิดการเตรียมตัว

เบื้องต้นไปสู่ขั้นสมาธิได้แล้ว สามารถดำเนินไปสูขั้นลึกคือระดับปัญญาด้วยผลที่ได้จากการบูรณาการเทคนิค



187Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

วิถีเซนกับหลักพุทธธรรมในเถรวาทเพื่อการระงับอารัมมณานุสัย แต่อย่างไรก็ตามระดับปัญญายังสามารถ

ระงับสันตานานุสัยได้ แต่ในการวิจัยนี้เพื่อมุ่งการเปลี่ยนแปลงชาวบ้านปุถุชนคืออันธพาลปุถุชนและพาล

ปุถุชน ให้เป็นกัลยาณปุถุชนเพื่อสามารถดำรงตนอย่างผู้ที่มีพัฒนาเพื่อยกระดับจิตต่อไปได้ง่ายขึ้น ในขั้น

ปัญญานี้จัดเข้ากันได้ในหลักอารยวัฑฒิ 5 คือมีปัญญา มีพหุสัจจะ จึงเจาะจงไปที่การระงับอารัมมณานุสัย 
 

ได้แก่ราคานุสัย ปฏิฆานุสัย และอวิชชานุสัย ในระดับตทังคปหาน คือการมีปัญญาพิจารณาไตรลักษณ์ 
 

ที่สามารถทำได้ในขณะที่มีการดำรงชีวิตประจำวันด้วยการฟังพระสัทธรรม มีการปล่อยวาง เกิดความปีติ
 

มีความสุขจิตใจผ่องใสไม่เปิดโอกาสให้กิเลสความเศร้าหมองมาครอบงำจิตได้ เป็นผู้ดำรงตนตามหลักหัวใจ

พระพุทธศาสนาหรือโอวาทปาฏิโมกข์ในขั้นปัญญา คือ การทำจิตให้ผ่องใส โดยผู้วิจัยสามารถบูรณาการ

เทคนิควิถีเซนกับหลักธรรมในเถรวาทเพื่อการระงับอนุสัยให้ชาวบ้าน 


3. การบูรณาการเทคนิควิถีเซนกับหลักพุทธธรรมในการระงับอนุสัย


การบูรณาการเทคนิควิถีเซนกับหลักพุทธธรรมในเถรวาทเพื่อการระงับราคานุสัย ปฏิฆานุสัย 

อวิชชานุสัย รวมทั้งการระงับความคิดในระดับปริยุฏฐานกิเลส และการระงับการกระทำที่แสดงออกมาทาง

กายทางวาจาในระดับวีติกมกิเลสนั้น ผลจากการบูรณาการที่ได้สามารถทำให้ได้ระดับองค์ความรู้ตามหลัก

ไตรสิกขาแก่ชาวบ้าน คือ มิติของการเกิดปัญญา มิติของการเกิดสมาธิ และมิติในระดับศีล สามารถสรุปผล

การวิจัยได้ว่าการระงับราคานุสัย ปฏิฆานุสัย และอวิชชานุสัยของชาวบ้านปุถุชนได้แก่ อันธพาลปุถุชน 
 

และพาลปถุชุนหรอืปถุชุนสามญั รวมทัง้กลัยาณปถุชุนทีเ่กอืบสมบรูณ ์จากการนำเทคนคิวถิเีซน และหลกัธรรม

ในพระพุทธศาสนาเถรวาทที่เป็นคู่ปรับของกิเลสประเภทต่างๆ ในระดับอนุสัยกิเลส ระดับปริยุฏฐานกิเลส 

ระดับวีติกกมกิเลส รวมทั้งเทคนิควิธีหรืออุบายที่นำมาเป็นตัวอย่างดังปรากฏจากเรื่องราวในพระสูตร 

มาบูรณาการร่วมกัน สามารถระงับอนุสัยกิเลสได้ตามหลักไตรสิกขา โดยขั้นปัญญา ดังนั้นผลที่ได้จากการ
 

บูรณาการสามารถระงับอนุสัยกิเลสในประเภทอารัมมณานุสัยกิเลสด้วยการมีปัญญาพิจารณาไตรลักษณ์ 
 

มคีวามรูเ้ทา่ทนัอารมณจ์ากภายนอกทีม่ากระทบอารมณภ์ายในกาย คอื ตา ห ูจมกู ลิน้ กาย และใจ โดยชาวบา้น
 

ปุถุชนสามารถระงับได้ในระดับตทังคปหาน ส่วนในขั้นสมาธิตามหลักไตรสิกขาผลที่ได้จากการบูรณาการ

สามารถระงับอนุสัยกิเลสประเภทสันตานานุสัย ด้วยการเจริญภาวนาโดยชาวบ้านปุถุชนสามารถระงับนิวรณ์ 

5 ได้ในระดับวิกขัมภนปาน นอกจากนี้ในขั้นสมาธิยังสามารถระงับความคิดในระดับปริยุฏฐานกิเลสได้อีก

ด้วย ส่วนขั้นศีลตามหลักไตรสิกขาหรือระดับวีติกกมกิเลส ผลที่ได้จากการบูรณาการสามารถระงับการ

กระทำอยา่งหยาบทีแ่สดงออกมาทางกายและทางวาจาสามารถทำใหช้าวบา้นปถุชุนมวีถิชีวีติอนัเปน็ปกตสิขุได้





ข้อเสนอแนะ


จากการวิจัยเรื่อง “การบูรณาการเทคนิควิถีเซนเพื่อการระงับอนุสัย” สามารถนำมาปรับใช้กับชาว

บ้านหรือผู้เป็นปุถุชนตั้งแต่อันธพาลปุถุชน พาลปุถุชน กัลยาณปุถุชน หรือแม้แต่พระอริยบุคคลในระดับโสดา

บัน สกทาคามี อนาคามี เพื่อสามารถบรรลุไปสู่ขั้นอรหันต์ก็ตาม โดยผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะที่น่าสนใจดังนี้




188 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2560)

1. ข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้


ข้อเสนอแนะต่อการให้ชาวบ้านควรปรับทัศนคติที่ดีต่อการนำวิถีสติมาปรับใช้ในวิถีชีวิตอย่างจริงจัง

โดยให้มีการบรรจุหลักสูตรไว้ในการเรียนการสอนทุกชั้นเรียนโดยปลูกฝังตั้งแต่เตรียมอนุบาลไปจนถึงระดับ

อุดมศึกษา โดยกระทรวงศึกษาธิการ สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ และมหาวิทยาลัยสงฆ์ หลักสูตรครุ

ศาสตรบัณฑิตสาขาพระพุทธศาสนา เอกชนรัฐวิสาหกิจทุกภาคส่วนที่มีกำลังความสามารถในการสนับสนุน 

และผู้นำทางการเมือง โดยการช่วยกันรณรงค์ปลูกฝังให้มีการเจริญสติในชีวิตประจำวัน โดยใช้เทคนิควิธีอัน

หลากหลายร่วมด้วยเพื่อให้ประชาชนไม่เกิดการเบื่อหน่ายหรือมีทัศนะคติด้านลบต่อการเจริญสติ เช่น 
 

คิดว่าจะทำให้เป็นคนเฉื่อยชา อ่อนแอ ไม่ทันสมัย


ข้อเสนอแนะต่อการรณรงค์ให้พุทธบริษัท 4 ทั้งหลาย มุ่งปฏิบัติตามหลักหัวใจศาสนาอย่างจริงจัง

ในข้อการทำจิตให้ผ่องใส โดยการทำจิตใจให้งดงาม หรือในทางจิตวิทยาเรียกว่าการคิดบวก เมื่อสามารถมี

ปัญญาเข้าใจหลักธรรมข้อนี้อย่างลึกซึ้งแล้ว ข้ออื่นที่เหลือ คือ การละเว้นความชั่ว การทำความดีให้ถึงพร้อม

จึงปฏิบัติได้ไม่ยาก นอกจากนี้ยังทำให้เกิดความสุขระดับมูลฐาน เช่น เกิดคุณสมบัติในลักษณะกัลยาณปุถุชน 

จนไปถึงเป็นบาทฐานในการเจริญวิปัสสนาต่อไปได้


โดยข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้ข้างต้น หากนำไปใช้จะก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงตั้งแต่

ระดับฐานรากของสังคม ได้แก่ ครอบครัว สถานศึกษา จนถึงระดับชาติให้เกิดความสันติสงบสุขในสังคม 
 

ไม่มีการละเมิดศีลขั้นพื้นฐาน คือ ศีล 5 เป็นต้น และเป็นฐานสำคัญให้สังคมพัฒนาจิต และปัญญาต่อไป


2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป


จากการวิจัยเรื่อง “การบูรณาการเทคนิควิถีเซนเพื่อการระงับอนุสัย” ผู้วิจัยได้ข้อค้นพบที่น่าสนใจ 

คือ เทคนิคการระงับอนุสัยอย่างง่ายที่ใช้ในสมัยพุทธกาล แต่จำกัดด้วยเงื่อนไขและกรอบเวลาไม่สามารถวิจัย

ต่อได้จึงเสนอต่อผู้ที่สนใจศึกษาต่อ ดังนี้


1)	  การบูรณาการเทคนิควิถีเซนเพื่อบำบัดโรคทางใจ


2)	  ศึกษาวิเคราะห์แนวการสอนในพุทธศาสนาแบบดั้งเดิม


3)	  การประยุกต์ใช้ศิลปะต่อการดำรงชีวิตในวิถีเซนของญี่ปุ่น


4)	  ศึกษาวิเคราะห์การเกิดสมาธิตามธรรมชาติในพระไตรปิฎก










189Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 2 (May-August 2017)

D.T. Suzuki. (1970). Essays in Zen Buddhism. edited by Christmas Humphreys. London: 

Rider And Company. 

James H. Austin. (1999). Zen and the Brain: Toward an Understanding of Meditation and 

Consciousness.
MIT Press: Cambridge. 

.
(2006).
Zen-Brain reflections : reviewing recent developments in meditation and states of 

consciousness. MIT Press: Cambridge. 

Katherine V. Masis. (2002). Awakening and Insight Zen Buddhism and Psychotherapy.



New York : Brunner-Routledge. 

Mahachulalongkorn University. (1996). Thai Tipitakas. Bangkok: MCU Press.  

Moriya Okano. (2002).
Awakening and Insight Zen Buddhism and Psychotherapy. New York: 

Brunner-Routledge. 

Namanee, P. (2016). Sadarasantosa and Stability of Family Institution. Journal of MCU 

Peace Studies, 4(1), 42-55 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2002). Dictionary of Buddhism.
Bangkok: MCU Press. 

Phrakruvisuddhanundhakun (Surasuk Visuddhajaro). (2015). Temple Management Strategies 

for Stability on Buddhist.
Journal of MCU Peace Studies, 3(2), 130-143. 

Phramaha Phatchawat Khematassi et al. (2016). Magalatthadipani : The Science of Well-

being Life. Journal of MCU Peace Studies, 4(2), 373-382. 

Phromta, S. (2003). Zen Buddhism : An analytical study. Bangkok: Chulalongkorn University 

Press. 

Robert Rosenbaum. (1998). Zen and the Heart of Psychotherapy. USA: Brunner. 

Srisaŋgrãm, V. (2006). General Psychology. Bangkok: Triple Education. 

W. M. Theodore de Barry (Compiler) (Wm. Theodore de Bary, Editor). Thongprasert, C. 

(Translated). (2002).
Sources of Japanese Tradition Part 1 - 4. (2nd Ed.). Bangkok: 

Royal Academy. 

References



