
1พระมหาโกมล
กมโล,
พระราชเวที
(สุรพล)
และพระมหาภูมิชาย
อคฺคปฺโ

1Phramaha
Komon
Kamalo,
Phrarajvetee
(Suraphol)



and
Phramaha
Phumchai
Aggapañño

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Palisuksa Buddhagosa Campus,   
Hom Kret, Sam Phran, Nakhon Pathom 73110, Thailand 

1E-mail: Pali.2015Kamaro@gmail.com  

สัมภเวสี
:
บริบทและนัยของภาษาบาลี

ในสังคมปจจุบันที่เปลี่ยนไป*


Sambhavesi:
Its
Context
and
Meaning
of
Pali

Term
in
Changing
Society


บทคัดย่อ
 

บทความนี้มีจุดประสงค์เพื่อศึกษาบริบทและนัยของคำว่า สัมภเวสี ที่มีความหมายคลาดเคลื่อน

จากรากศัพท์เดิม โดยผ่านสื่อต่างๆ ที่ไม่ตรงกับความหมายเดิมตามหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา  

การตีความคำว่า สัมภเวสี คลาดเคลื่อนจากความหมายเดิม เกิดจากการเปลี่ยนแปลงทางเนื้อหาของ 

ศัพท์ที่ใช้ มีสาเหตุมาจากบริบททางสังคมและนัยทางการเข้าใจของผู้ใช้ศัพท์นั้นไม่ได้นิยามศัพท์ให้ชัดเจน

ก่อน แต่อาศัยนัยของตนเองตีความและนำมาใช้กับสาธารณชนจนทำให้เกิดความเข้าใจผิดและมีความเห็นผิด 

ทั้งนี้เป็นเพราะความไม่เข้าใจถึงสารัตถะสำคัญที่เป็นต้นเค้าจุดประสงค์เดิมของพระพุทธเจ้า และมีสาเหตุมา

จากการรับแนวคิดเชิงตัวตนแบบศาสนาเทวนิยมและลัทธิชวนเชื่อเชิงบังคับให้บริโภค ซึ่งเป็นการหยิบฉวย 

อันขาดสติปัญญา และต้องการใช้ศัพท์เพื่อหวังผลประโยชน์ในการโฆษณาชวนเชื่อเพื่อให้เกิดความยึดถือเป็น

ตัวตน ซึ่งหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาถือเป็นมิจฉาทิฏฐิ อีกอย่างหนึ่งมักมีการอ้างอิงหลักคำสอนใน

พระพุทธศาสนา แต่กลับนำมาใช้ในบริบทที่ต่างกัน ทำให้เกิดความเชื่อถือผิดพลาดจากเป้าหมายเดิมของ

พระพุทธศาสนา ทั้งนี้ ผู้ทำสื่อโทรทัศน์ต้องการให้ผู้ชมเกิดความตรึงใจ โดยสร้างเนื้อหา 2 ส่วนคือ 1) เนื้อหา

เชิงพึงพอใจ ปรากฏเป็นพระเอก-นางเอก และการต่อสู้กันระหว่างฝ่ายธรรมและอธรรม และ 2) เนื้อหาเชิง

ลี้ลับ ซึ่งบริบทและนัยของสัมภเวสีที่ถูกคิดสร้างเพื่อเพิ่มจำนวนของผู้ชมในลักษณะที่ 2 คือ ความตื่นเต้น 

ลี้ลับโดยปราศจากการตรวจสอบจากแหล่ง ข้อมูลดั้งเดิมที่ถูกต้อง อาจเป็นอันตรายและนำไปสู่การทำลาย

สารัตถะแท้จริงได ้

คำสำคัญ:
สัมภเวส;ี บริบท; มิจฉาทิฏฐ ิ

*Received December 26, 2016; Accepted April 8, 2017. 

Doi : 10.14456/jmcupeace.2017.25 



320 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

Abstract
 



This academic paper aims at criticizing meaning and context of Sambhavesi which 

has a discrepancy meaning from original term of Buddhism used by Medias. 

Reinterpretation the term ‘sambhavesi’ causing the discrepancy of original term happens 

because of modifying contents of term with recent social contexts and recognized 

meaning of term users. They did not define exact term before but intentionally interpreted 

by themselve then bring such meaning to public. Not only wrong interpretation but also 

misunderstanding and wrong views occur without re-correcting. This happens because of 

the lack of misunderstanding the authentic teaching and purpose of Buddhism. And other 

reason is that discrepancy is caused by self-attachment used by theistic religion as well as 

advertisement propaganda of enforced consumption. The commercial approaches seek 

mindless audiences and mislead to cling self-attachment which is root of wrong views in 

the sense of Buddhism. 

In other hand, there found the reference to original teaching of Buddha using 

same term but in different contexts which later causing mistakes from true aim of 

Buddhism. Various television organizers always lead emotion of audiences through 

impressive contents; 1) impressive contents e.g. heroic stories and fighting between the 

righteousness and demons and 2) horrific and exitement contents. Context and meaning of 

Sambhavesi appear in second content, horrific and excitement for commercial interest and 

increasing audience amounts. Without recheck from original source of Buddhism or 

experts, it may cause or even dismiss true essence of original purpose. 

Keywords: Sambhavesi; context; wrong views 



321Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

บทนำ


กระแสโลกาภิวัตน์ที่หลั่งไหลเข้าสู่สังคมไทย โดยเฉพาะสื่อที่นำเสนอเรื่องราวลี้ลับทางวิญญาณซึ่ง

เชื่อกันว่ามีอำนาจศักดิ์สิทธิ์สามารถบันดาลผลดีและผลร้ายให้ผู้คนอันส่งผลต่อความคิดเห็นของคนและสังคม 

คำศัพท์ต่างๆ ที่มาจากรากศัพท์เดิมของภาษาบาลีเป็นภาษาที่พระพุทธศาสนาบัญญัติไว้ให้ตรงกับสภาพ

ความเป็นจริงเพื่อให้เกิดสติปัญญารู้แจ้งตามความเป็นจริง ดังคำว่า สัมภเวสี ที่สื่อปัจจุบันนำเสนอต่อ

สาธารณชน หมายถึงวิญญาณหรือผีเร่ร่อนที่ตายก่อนกำหนดอายุขัยต้องเที่ยวพเนจรจนหมดอายุขัยในโลก

มนุษย์แล้วจึงไปเกิดในภพภูมิของตนได้ซึ่งคนทั่วไปเข้าใจมีความหมายคลาดเคลื่อนไปจากเดิมที่มีอยู่ใน

พระพุทธศาสนา ทำให้มีความเชื่อในทางที่ผิดคิดว่าเป็นเช่นนั้น ทั้งที่ความเป็นจริงหาเป็นเช่นนั้นไม่ จึงเป็น

ความเข้าใจที่คลาดเคลื่อนจากหลักทางพระพุทธศาสนาเถรวาทอย่างมาก เนื่องมาจากสื่อในกระแส
 

โลกาภิวัตน์ที่ถูกใช้เพื่อชักชวนให้เชื่อและทำตามอันเป็นวิธีการในการโฆษณาชวนเชื่อเพื่อประโยชน์เชิงผล

กำไร


สังคมไทยที่เปลี่ยนไปสู่กระแสยุคบริโภคสื่อตลอดเวลาได้กลายเป็นเงื่อนไขให้วิถีชีวิตเดิมต้องผูกพัน

อยู่กับความเจริญทางวัตถุ เน้นกระแสวัตถุนิยม พัฒนาด้านมิติของคนและการปรับโครงสร้างของระบบต่างๆ 

ทั้งในด้านเศรษฐกิจ สังคม ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม แต่ขาดพัฒนาคุณภาพชีวิตของคนในสังคม 

ส่งผลให้พบกับอุปสรรคปัญหาที่ท้าทายการตัดสินใจอย่างมาก ทำให้เกิดความอ่อนแอของสังคมไทยในยุค

เน้นวัตถุนิยม เพราะขาดการกลั่นกรองและเลือกใช้วัฒนธรรมต่างๆ อย่างเหมาะสมนี้เอง จึงก่อให้เกิดปัญหา

ทางสังคมตามมาและจะเพิ่มมากขึ้นในอนาคต (Office of The National Economic and Social 

Development Board, 2000) การบริโภคที่ขาดสติปัญญาพิจารณาเป็นปัญหาสำหรับคนในสังคมไทย

ปัจจุบันเป็นอย่างมากโดยเฉพาะเยาวชนไทยที่มีนิสัยวัตถุนิยม ตกเป็นเหยื่อของการบริโภคที่ขาดสติปัญญา 

การไม่รู้จักคิด การบริโภคโดยไม่ใช้สติปัญญาของเยาวชน มิได้เป็นสิ่งที่บั่นทอนศักยภาพการแข่งขันของ

ประเทศในอนาคตเท่านั้น หากแต่ยังทำลายอนาคตของตัวเยาวชนเองและทำลายเศรษฐกิจของครอบครัวอีก

ด้วย (Puchthonglang & Puchthonglang, 2016) ความก้าวหน้าทางสังคมที่เน้นวัตถุนิยมและเจริญเติบโต

อย่างต่อเนื่อง จึงมีงานวิจัยมากมายที่ชี้ให้เห็นถึงสังคมที่เป็นอันตรายทำให้สังคมไทย หมกมุ่น เชื่อถือ ชื่นชม 

หลงใหลกับค่านิยมทางสังคมที่เน้นวัตถุนิยมมากเกินความพอดี จนละเลยการยึดมั่นในศาสนธรรม 

กระบวนการควบคุมปัจจัยสิ่งแวดล้อมรอบข้างที่เป็นพิษต่อสังคม นับวันจะทำได้ยากขึ้นจนหลายเรื่องไม่

สามารถควบคุมได้ จึงมีความจำเป็นอย่างมากที่ต้องพัฒนาคุณภาพคน โดยเน้นการสร้างคุณลักษณะที่ดีของ

บุคคล ให้เป็นคนมีคุณธรรมและมีความรู้ด้านพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง (Wongwanich et al., 1997) 

สามารถถ่ายทอดคำสอนได้อย่างระบบ เกิดการเปลี่ยนแปลงในแนวทางที่เหมาะสม ในการนำไปพัฒนา

คุณภาพชีวิตต่อไป (Barahona, 2016)


ปัญหาหลายๆ อย่างที่เกิดขึ้นในสังคมไทยที่เน้นทางด้านวัตถุมากเกินไป และมีความเชื่อถือที่คลาด

เคลื่อนไปจากเดิมนั้น ส่วนหนึ่งนอกจากเป็นผลมาจากกระแสโลกาภิวัตน์แล้วยังเป็นผลมาจากการตีความ



322 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

หรือความเข้าใจในหลักพระพุทธศาสนาที่คลาดเคลื่อนโดยเชื่อมกับความเชื่อดั้งเดิมที่ฝังรากหยั่งลึกใน

จิตใต้สำนึกและจากสื่อต่างๆ ที่ผู้บริโภคสื่อขาดโยนิโสมนสิการมิได้พิจารณาและตรวจสอบอย่างถี่ถ้วนว่าถูก

ต้องหรือไม่ ดังคำว่า สัมภเวสี ที่มีความเข้าใจคลาดเคลื่อนไปจากความหมายดั้งเดิมในพระพุทธศาสนา
 

ที่ผู้เขียนต้องการนำเสนอนั้น เป็นปัญหาหนึ่งที่เกิดขึ้นในยุคปัจจุบันทำให้เห็นถึงความอ่อนแอของสังคมไทย
 

ที่ขาดความรู้ความเข้าใจอย่างแท้จริง เป็นสิ่งที่ส่งผลกระทบต่อมโนทัศน์และวิถีชีวิตของคนในสังคมไทย
 

โดยรวม





สัมภเวสี: ภาษาและการตีความที่คลาดเคลื่อน


ที่มีผลกระทบต่อวิถีชีวิตของสังคม


ภาษาเป็นสิ่งจำเป็นและมีความสำคัญในการติดต่อสื่อสารของคนแต่ละชาติ ที่มีการติดต่อสัมพันธ์

กันจึงเป็นเรื่องปกติที่จะมีการนำภาษาของชนชาติอื่นมาใช้ ภาษาไทยเป็นอีกภาษาหนึ่งที่มีการนำคำจาก

ภาษาอื่นมาใช้อยู่มากตั้งแต่สมัยพ่อขุนรามคำแหงมหาราช มีการนำคำมาจากภาษาบาลีสันสกฤตและภาษา

เขมร เป็นต้น โดยเฉพาะภาษาบาลีที่มีอยู่ในภาษาไทย สาเหตุมาจากการยอมรับนับถือพระพุทธศาสนาของ

ชนชาติไทยเป็นสำคัญ จึงเป็นประเด็นปัญหาว่าภาษาบาลีที่ไทยเรานำมาใช้นั้นยังคงความหมายดั้งเดิมหรือ

เปลี่ยนไปตามบริบทของสังคมไทยซึ่งเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลาตามเนื้อหาและเหตุการณ์ทางสังคม


ปัจจุบันภาษาบาลีมีอิทธิพลต่อภาษาไทยอย่างยิ่ง สิ่งที่เห็นได้ชัดคือการรับเอาคำจากภาษาบาลีมา

ใช้เป็นจำนวนมาก มีหลายคำนำมาใช้แล้วมีความหมายเปลี่ยนไปทำให้เข้าใจและเชื่อถือกันผิดๆ เช่น คำว่า 

คนแก่-อาวุโส โมโห-โกรธา วาสนา-บุญบารมี ทิฏฐี-ดื้อถือดี สัมภเวสี-ผีหรือวิญญาณเร่ร่อน เป็นต้น ใน

ประเด็นปัญหานี้ ผู้เขียนขอกล่าวถึงคำว่า สัมภเวสี ที่มีความหมายเปลี่ยนไปจากหลักฐานทางพระพุทธ

ศาสนาดั้งเดิมจนเกิดความเห็นคลาดเคลื่อนไปว่า วิญญาณเป็นอมตะจากความเชื่อที่ว่า “ร่างกายเท่านั้นที่

ตายไป ส่วนวิญญาณหาได้ตายไปไม่” (Pantharangsi, 1999, Wongdhamma, 2008) 


สัมภเวสี เป็นประเด็นหนึ่งที่คนในสังคมไทยรู้จักดีแต่เข้าใจความหมายผิดไป คำว่า สัมภเวสี นี้ 

แปลว่า ผู้ต้องเกิด คนส่วนใหญ่เข้าใจว่าคนตายขณะยังไม่สิ้นอายุขัย เป็นวิญญาณตายโหง อาจถูกฆาตกรรม 

ถูกทำร้ายจนตาย ประสบอุบัติเหตุตายหรือเป็นโรคระบาดตาย เป็นต้น ผู้ตายด้วยกรณีเหล่านี้ วิญญาณจะ 

วนเวียนอยู่ในสถานที่ที่ตาย เป็นสัมภเวสีคอยแสวงหาภพเกิด สมมุติว่าคนตายมีอายุขัย 80 ปี แต่ถ้าตาย 

ระหว่างอายุ 80 ปี วิญญาณเหล่านี้จะต้องเร่ร่อนไปตามที่ต่างๆ จนกระทั่งครบ 80 ปีจึงไปเกิด ดังนั้น ก่อนจะ 

ครบกำหนดอายุตายจึงต้องกลายเป็นวิญญาณเร่ร่อนในภพภูมิต่างๆ รอเวลาครบกำหนดอายุตายในโลกมนุษย์ 

แล้วจึงไปเกิด แนวคิดนี้สัมพันธ์กับคำว่าสัมภเวสีที่รอเวลาให้หมดอายุในโลกนี้ก่อนถึงจะไปเกิด เป็นเรื่องราว 

ความตายที่นำไปสู่เรื ่องของสัมภเวสีที ่คนไทยส่วนใหญ่เข้าใจกัน (Phrapalad Pramod C�ruvan·n· o  

Kaewket, 2012)



323Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

ความเชื่อที่ว่าสัมภเวสีหมายถึงวิญญาณเร่ร่อนนี้ได้หยั่งรากฝังลึกในสังคมไทยโดยเชื่อมกับความเชื่อ

ดั้งเดิมที่มีมาตั้งแต่สมัยดึกดำบรรพ์ อันแนวความคิดแบบวิทยาศาสตร์ไม่สามารถตอบสนองต่อสังคมไทยส่วน

ใหญ่ที่จะไม่ให้กลัวภูตผีปีศาจได้ ภูตผีปีศาจเป็นความลี้ลับของโลกวิญญาณ สัมภเวสีเป็นวิญญาณที่เร่ร่อน

คอยทำให้กลัวต่อสิ่งที่ไม่สามารถมองเห็นและคิดเข้าใจได้โดยเหตุผล เช่นเป็น ผี ปีศาจ อสูรกาย เปรต 

เป็นต้น เพราะความเชื่อแบบดั้งเดิมเช่นนี้ จึงเป็นผลทำให้เข้าใจความหมายของสัมภเวสีคลาดเคลื่อนจากหลัก

คำสอนของพระพุทธศาสนา บางครั้งเข้าใจว่าเป็นผีบ้าง เป็นวิญญาณล่องลอยไปในที่ต่างๆ บ้าง มีความเข้าใจ

ว่าเป็น ภูต ผี ปีศาจ สาเหตุอาจมาจากคำแปลที่ว่า แสวงหาการเกิด คือไม่มีที่อยู่เป็นหลักแหล่งจึงต้องเร่เร่อน

เหมือนคนเร่ร่อน หรือจากการนำคำศัพท์ทางพระพุทธศาสนามาใช้ในความหมายของคนไทย หรือเพื่อสื่อ

ความเชื่อแบบดั้งเดิมของสังคม





ความหมายเดิมของสัมภเวสีที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท


สัมภเวสี ปรากฏใช้ในคัมภีร์ชั้นปฐมภูมิ คือพระไตรปิฎก อรรถกถา อยู่หลายแห่ง มีความหมายตาม

ที่ท่านอธิบายไว้อย่างชัดเจน ผู้เขียนขอนำเสนอความหมายของคำว่า สัมภเวสี ตามลำดับดังนี้


ความหมายตามรูปศัพท
์

คำว่า สมฺภว (ปุลิงค์) มีความหมายว่า 1) เหตุ, ปัจจัย, ความเกิด แปลตามศัพท์ : ปัจจัยเป็นเหตุ
 

เกิดแห่งผล : รูปวิเคราะห์ว่า สมฺภวติ อเนน ผลนฺติ สมฺภโว 2) น้ำสมภพ, น้ำอสุจิ, น้ำกาม แปลตามศัพท์ : 

น้ำเป็นเหตุเกิด : รูปวิเคราะห์ว่า สมฺภวติ เอตสฺมาติ สมฺภโว (Phramahapodhivongsajahn (Thongdee), 

2015) รากศัพท์มาจาก สํ + ภู ธาตุ (สตฺตายํ=มี, เป็น) + อ ปัจจัยในนามกิตก์, เปลี่ยนนิคหิต ( -ํ ) เป็น มฺ, 

พฤทธิ์ อู ของ ภู ธาตุ เป็น โอ, เปลี่ยน โอ เป็น อว, ลบสระหน้าปกติสระหลัง : สํ>สมฺ + ภู>โภ + อ = สมฺ + 

โภ>ภว + อ = สมฺ + ภว>ภวฺ + อ = สมฺภว แปลว่า เหตุ, ปัจจัย, ความเกิด, น้ำสมภพ, น้ำอสุจิ, น้ำกาม


คำว่า สมฺภเวสี (ปุลิงค์) มีความหมายว่า : สัมภเวสี ผู้ต้องเกิด แปลตามศัพท์ : สัตว์ผู้แสวงหา
 

การเกิด มีรูปวิเคราะห์ว่า : สมฺภวํ ชาตึ นิพฺพตฺตึ เอสติ คเวสตีติ สมฺภเวสี ((Mahachulalongkorn-

rajavidyalaya University, 1996) รากศัพท์มาจาก สมฺภว (การเกิด) + อิส ธาตุ (ปริเยสเน=แสวงหา, 

ปรารถนา) + ณี ปัจจัยในนามกิตก์, ลบสระท้ายธาตุ, ลบสระ อ ท้าย สมฺภว, ลบ ณฺ อนุพันธ์, พฤทธิ์ อิ เป็น 

เอ : สมฺภว>สมฺภวฺ + อิส>อิสฺ + ณี = สมฺภวฺ + อิสฺ + ณี = สมฺภวฺ + อิสฺ>เอสฺ + ณี = สมฺภวฺ + เอสฺ + อี = 

สมฺภเวสี แปลว่า ผู้ต้องเกิด, ผู้แสวงหาการเกิด


ความหมายตามอรรถ


ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงการเกิดตายของสรรพสัตว์ ไม่ว่าจะเป็นสัตว์นรก เปรต 
 

อสุรกาย สัตว์เดรัจฉาน มนุษย์ เทวดา พรหม เพราะยังมีกิเลสจึงต้องเกิดตาย ท่านเรียกว่า สัมภเวสี 
 

มีหลักฐานปรากฏในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลีหลายแห่งด้วยกัน คือ




324 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

สัมมาทิฏฐิสูตร จตฺตาโรเม อาวุโส อาหารา ภูตาน ํ วา สตฺตาน ํ ิติยา สมฺภเวสีน ํ วา 
 

อนคุคฺหาย. กตเม จตฺตาโร. กวฬิงฺกาโร อาหาโร โอฬาริโก วา สุขุโม วา, ผสฺโส ทุติโย, มโนสญฺเจตนา ตติยา, 
 

วิญฺาณํ จตุตฺถํ ฯเปฯ (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1992) แปลว่า อาหาร 4 ชนิด

นี้ ย่อมมีเพื่อความดำรงอยู่ของหมู่สัตว์ผู้เกิดแล้ว (ภูต) หรือเพื่ออนุเคราะห์เหล่าสัตว์ผู้ต้องเกิดต่อไป 

(สัมภเวสี) อาหาร 4 ชนิด อะไรบ้าง คือ 1) กวฬิงการาหาร  2) ผัสสาหาร  3) มโนสัญเจตนาหาร และ 
 

4) วิญญาณาหาร ฯลฯ


มหาตัณหาสังขยสูตร จตฺตาโรเม ภิกฺขเว อาหารา ภูตานํ วา สตฺตานํ ิติยา สมฺภเวสีน ํ วา 

อนุคฺคหาย. กตเม จตฺตาโร. กวฬิงฺกาโร อาหาโร โอฬาริโก วา สุขุโม วา, ผสฺโส ทุติโย, มโนสญฺเจตนา ตติยา, 
 

วิญฺาณํ จตุตฺถํ ฯเปฯ (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1992) แปลว่า ภิกษุทั้งหลาย 
 

อาหาร 4 ชนิดนี้ ย่อมมีเพื่อความดำรงอยู่ของหมู่สัตว์ผู้เกิดแล้ว (ภูต) หรือเพื่ออนุเคราะห์เหล่าสัตว์ผู้ต้อง
 

เกิดต่อไป (สัมภเวสี) อาหาร 4 ชนิด คือ 1) กวฬิงการาหาร 2) ผัสสาหาร 3) มโนสัญเจตนาหาร และ 
 

4) วิญญาณาหาร ฯลฯ


สรุป หลักฐานที่ปรากฏในพระไตรปิฎก มีความเกี่ยวพันกับสรรพสัตว์ 2 ประเภท คือ ภูต และ

สัมภเวสี ที่ดำรงชีวิตอยู่ในภพภูมิ 31 ภูมิได้ด้วยอาหาร ดังนั้น พระพุทธเจ้าจึงตรัสอาหาร 4 อย่างกับการเกิด

ตายของสรรพสัตว์ ดังนี้ คือ 1) กวฬิงการาหาร อาหารคือคำข้าวที่บริโภคเข้าไปหล่อเลี้ยงร่างกาย เพื่อรักษา

ชีวิตให้ดำรงอยู่ได้ การกำหนดรู้กวฬิงการาหารได้เท่ากับเป็นการกำหนดรู้ราคะที่เกิดจากกามคุณ 5 คือ รูป 

เสียง กลิ่น รส สัมผัส ธรรมารมณ์ได้ด้วย 2) ผัสสาหาร อาหารคือสัมผัสทางอายตนะภายในกับภายนอกและ

วิญญาณที่เป็นปัจจัยให้เกิดเวทนาพร้อมทั้งเจตสิกทั้งหลายที่เกิดตามมา การกำหนดรู้ผัสสาหารได้เท่ากับ

เป็นการกำหนดรู้เวทนา 3 คือ สุข-ทุกข์-ไม่สุขไม่ทุกข์ได้ด้วย 3) มโนสัญเจตนาหาร อาหารคือความตั้งใจทำ 

พูด คิด ที่เรียกว่ากรรม เป็นตัวให้ปฏิสนธิเกิดในภพภูมิทั้งหลาย การกำหนดรู้มโนสัญเจตนาหารได้เท่ากับ

เป็นการกำหนดรู้ตัณหา 3 คือ กามตัณหา-ภวตัณหา-วิภวตัณหาได้ด้วย และ 4) วิญญาณาหาร อาหารคือการ

รับรู้อารมณ์ 6 เป็นปัจจัยให้เกิดนามรูป การกำหนดรู้วิญญาณาหารได้เท่ากับเป็นการกำหนดรู้นามรูปได้ด้วย 

(Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1992)


อาหารมีความสำคัญและเป็นประโยชน์ต่อสรรพสัตว์เพื่อการดำรงชีวิต แต่ก็มีโทษเหมือนกัน ถ้า

บริโภคเกินพอดี ทำให้เกิดความกำหนัด ความทะยานอยากในรสชาติต่างๆ ตามปกติ การบริโภคอาหารของ

คน ถ้ามีความอยากมากเกินความจำเป็นก็อาจทำให้เกิดโรคต่างๆ ได้ เพราะอาหารที่บริโภคเข้าไปทำให้

ร่างกายมีพลังงาน พลังงานที่มีในร่างกายมากเกินความพอดีก็ทำให้สุขภาพเสื่อมโทรมได้เช่นกัน อาหารที่เกิน

ความต้องการจะถูกสะสมในร่างกายในรูปของไขมันเป็นตัวทำให้เกิดโรคความดัน โรคหัวใจ โรคเส้นโลหิตตีบ 

ฯลฯ ดังนั้น หากบริโภคอาหารเกินความพอดี ขาดการสำรวมระวัง อาหารก็ให้โทษกับชีวิตได้







325Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

ทัศนะเกี่ยวกับสัมภเวสีของนักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา


สัมภเวสี หมายถึงสัตว์ที่ยังหาที่เกิด พวกมนุษย์ปุถุชนทั้งหลายเป็นสัมภเวสีทั้งนั้น คือยังเป็นผู้หาที่

เกิดกันอยู่หรือยังต้องการเกิดกันอยู่ ฉะนั้น สัมภเวสีก็คือมนุษย์ปุถุชนและสัตว์ทั้งหลายทั่วไปที่ยังไม่หมด

กิเลส นอกจากนั้น สัมภเวสียังใช้ในความหมายอีกอย่างหนึ่งหมายถึงสัตว์ที่ยังเกิดไม่เต็มบริบูรณ์ตามสภาพ

ของมัน (Phra Dhammapitaka P.A.Payutto, 1997) ตามหลักพระพุทธศาสนาไม่มีใครเที่ยวหาที่เกิด 
 

ทุกคนหลังตายลงก็ไปเกิดทันทีทันใด ไม่ติดค้าง ไม่ติดขัดอะไรอยู่เลย ทุกคนพอตายแล้วก็ไปเกิดทันที สมมติ

ท่านเป็นผี แล้วบอกว่า นี่ยังไม่ไปเกิด ยังเป็นผีอยู่นั่นแหละ เขาไปเกิดแล้ว หรือไม่รู้จะเรียกอะไร เราเรียกเป็น

ผีหมด อาจจะเป็นเทวดา เป็นเปรตหรือโอปปาติกะชนิดใดชนิดหนึ่ง แต่สำนวนไทยเรียกเป็นผีหมด 
 

เพราะเขาเกิดแล้วนั่นเอง ที่ตายแล้วเที่ยวแสวงหาที่เกิด ไม่มีหรอก ท่านอธิบายว่า ยกเว้นพระอรหันต์ 
 

นอกนั้นเป็นสัมภเวสีทั้งหมด” (Inddsara, 2006) 


นัยที่ 1 ภูต แปลว่า ผู้เกิดแล้ว เป็นแล้วโดยสมบูรณ์ ไม่ต้องเข้าถึงสมภพอีกต่อไป หมายถึงพระ

อรหันต์ขีณาสพ พูดให้เข้าใจง่าย ภูต หมายถึงพระอรหันต์ ส่วนสัมภเวสี หมายถึงผู้ยังแสวงหาที่เกิดในภพ

ต่างๆ อยู่ เพราะยังละสังโยชน์ไม่ได้หมด พวกนี้ได้แก่พระเสขะและปุถุชนทั้งหมด 


นัยที่ 2 ถ้ายกเอากำเนิด 4 ขึ้นมาพูด สัตว์เกิดในครรภ์และเกิดในไข่ ขณะที่อยู่ในครรภ์หรือในไข่ 

เรียกว่า สัมภเวสี ทันทีที่คลอดจากครรภ์หรือออกจากไข่ เป็น ภูต ส่วนสัตว์ที่เกิดในสิ่งสกปรก (เช่น หนอน) 

และสัตว์ผุดเกิด (เช่น เทวดา สัตว์นรก) ในขณะจิตแรก เป็นสัมภเวสี จากขณะจิตที่ 2 เป็นต้นไป เป็นภูต 

หรือเวลาเกิด เกิดมาในท่าใด (เช่น ยืน นั่ง) ชั่วระยะนั่นแหละ เป็นสัมภเวสี จากนั้นไป คือ หลังจากเปลี่ยน

อิริยาบถ เป็นภูต” (Wannapok, 2013)


จากข้อมูลที่กล่าวมา คำว่า สัมภเวสี ในพระพุทธศาสนามีคติเป็น 2 นัย คือ 1) ระยะเวลา หมายถึง 

กำหนดระยะเวลาเป็นตัวแยกความต่างระหว่างสัมภเวสีกับภูต ซึ่งจำแนกออก เป็น 2 อย่าง คือ ก) พวกสัตว์

เกิดในครรภ์และเกิดในไข่ ขณะที่ยังอยู่ในครรภ์หรือไข่เป็นสัมภเวสี เมื่อคลอดหรือฟักตัวออกมาแล้วเป็นภูต 

ข) พวกสัตว์ที่เกิดในสิ่งสกปรก เช่น หนอน และที่ผุดเกิด เช่น เทวดา สัตว์นรก ขณะจิตแรกหรืออิริยาบถแรก

ที่เกิดขึ้นเป็นสัมภเวสี หลังจากขณะจิตแรกหรือหลังจากเปลี่ยนอิริยาบถเป็นภูต และ 2) สภาพจิต หมายถึง 

สภาพจิตของสรรพสัตว์ที่ต้องเกิดเพราะยังไม่หมดกิเลส เป็นสัมภเวสี สภาพจิตของพระอรหันต์ผู้หมดกิเลส

แล้ว เป็นภูต คนที่ไม่เป็นสัมภเวสีมีประเภทเดียวคือพระอรหันต์เท่านั้น เพราะท่านไม่ต้องเกิดอีก พอตายแล้ว

ก็เข้านิพพานหยุดการเวียนว่ายตายเกิด แตกต่างจากสัมภเวสีทั้งผีและคนที่ยังมีกิเลสเป็นเหตุให้ท่องเที่ยวไป

ในสังสารวัฎไม่มีที่สิ้นสุดคือมนุษย์เราท่านทั้งหลายที่ยังตายเกิดอยู่คู่กับความกลัวที่เป็นปมลึกฝังใน

จิตใต้สำนึก







326 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

บริบททางสังคมและนัยความเข้าใจ “สัมภเวสี” 


ตามแนววิธีคิดแบบศาสนาเทวนิยมที่นำไป สู่ความเชื่อ แบ่งออกเป็น 4 อย่าง คือ


1) ความกลัว โดยธรรมชาติ คนทั่วไปมีความหวาดกลัวเป็นปมที่ฝังอยู่ในจิตใต้สำนึกมาแต่กำเนิด 

จึงต้องพยายามหาเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจที่ก่อกำเนิดเกิดเป็นความเชื่อเรียกกันว่า ศาสนา ดังนั้น ศาสนาจึงมี

บทบาทสำคัญในการสั่งสอนผู้คนให้ดำเนินชีวิตตามหลักของแต่ละศาสนา ตั้งแต่ครั้งดึกดำบรรพ ผู้คนในพื้นที่

ประเทศไทยมีศาสนาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวเริ่มจากความเชื่อดั้งเดิมคือความเชื่อเรื่องวิญญาณ คนสมัยแรกๆ 

ล้วนนับถือวิญญาณที่ลี้ลับ พวกเขาเรียกกันว่า ผี ต่อมาเชื่อว่าวิญญาณเป็นอมตะ มีอำนาจเหนือธรรมชาติ

คอยปกปักรักษากฎของธรรมชาติและสังคมให้สมดุลและยุติธรรม โดยมีความเชื่อว่า ชีวิตของผีมีจริง ร่างกาย

เท่านั้นที่ตายไป ส่วนวิญญาณหาได้ตายไปไม่ ซึ่งเป็นความเชื่อที่แม้แต่พระใหม่ในพระพุทธศาสนาอย่าง
 

พระสาติ สมัยพุทธกาล ท่านก็มีความเห็นว่า “วิญญาณคือตัวสภาวะที่เป็นผู้พูด เป็นผู้รู้ เสวยวิบากของกรรม

ทั้งดีและชั่วในภพภูมิที่เกิด วิญญาณจึงเที่ยงแท้ถาวร” (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 

1992) อาจเป็นเพราะตรงกับความเห็นของคนส่วนใหญ่ในสังคมปัจจุบัน แต่ความจริงเป็นความเข้าใจที่เป็น

มิจฉาทิฏฐิเป็นความเห็นผิด เพราะผู้ที่มีความเห็นเช่นนั้น กำลังเข้าใจว่าวิญญาณเป็นสภาวะที่เที่ยงแท้คอยรับ

ผลกรรมที่ทำไว้ เมื่อร่างกายแตกดับแล้ว ออกจากร่างแล้วไปเกิดใหม่ตามอำนาจของกรรม ตรงกับภาษา

อังกฤษที่ใช้คำว่า soul หรือ spirit เป็นความเชื่อของบางศาสนาในเรื่องการมีวิญญาณที่เที่ยงแท้สิงสถิตอยู่ใน

ร่างกายหนึ่งๆ สังคมไทยนับถือผีกันมาตั้งแต่เริ่มมีการตั้งถิ่นฐาน โดยเชื่อว่าปรากฏการณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้น 
 

เช่น ฝนตก ฟ้าร้อง ฟ้าผ่า น้ำท่วม ฝนแล้ง ที่เป็นผลต่อการดำรงชีวิตเกิดขึ้นได้เพราะอำนาจที่อยู่เหนือการ

ควบคุมของคน เรียกกันว่า ผี โดยมิได้หมายถึงวิญญาณของคนตาย แต่หมายถึงเทพเจ้าในปัจจุบัน คนไทย

โบราณเชื่อว่า ผี มีอำนาจบันดาลสิ่งต่างๆ ให้เกิดขึ้นได้ ดังนั้น การเซ่นสรวงบูชาเพื่อสร้างความพอใจให้ผีถือ

เป็นเรื่องสำคัญ ผีมีหลากหลาย เช่น ผีฟ้า ผีป่า ผีปู่ ผีย่า หรือผีบรรพบุรุษ สามารถปรากฏกายในรูปลักษณ์

ต่างๆ กัน ไม่ว่าจะเป็นคน สัตว์ หรือสิ่งของที่เชื่อว่าติดต่อหรือเชื่อมโยงกับผีได้ (Boonjeu, 1995, 

Pantharangsi, 1999, Wongdhamma, 2008)


 2) การเปลี่ยนแปลงทางสังคม นอกจากความกลัวเป็นปัจจัยสำคัญทำให้เกิดศาสนาแล้ว ยังมี

ปัจจัยทางสังคมที่ทำให้ศาสนาเกิดเป็นรูปธรรมได้เร็วขึ้น ความเชื่อเรื่องวิญญาณหรือผีถูกกลืนหายไปไหน 

บางอย่างอาจสูญหายไปโดยมีศาสนาใหม่มาแทนที่จนผู้คนลืมเลือนความเชื่อเรื่องวิญญาณหรือผีแบบดั้งเดิม

หรือถูกศาสนาใหม่ที่มีแนวความเชื่อบางอย่างใกล้เคียงกับความเชื่อเรื่องวิญญาณหรือผีแบบดั้งเดิมแล้วหลอม

รวมกัน ในที่สุดความเชื่อเรื่องวิญญาณหรือผีแบบดั้งเดิมก็ถูกกลืนไป แต่ความเชื่อเรื่องวิญญาณหรือผีบาง

อย่างก็ปรับตัวเข้ากับความเชื่อเรื่องเทพเจ้า กลายเป็นเทพเจ้าองค์หนึ่งในหมู่เทพของความเชื่อเรื่องเทพเจ้า 

ดังมีผีบ้าน ผีเรือน หรือผีเมืองของบางท้องถิ่นยังคงอยู่เหมือนเดิม เป็นความเชื่อผสมผสานแบบเก่ากับใหม่ไป

พร้อมๆ กัน (Choajarernrat, (23 June, 2015)




327Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

ดังนั้น ในฐานะที่เป็นพุทธศาสนิกชนควรมีความเชื่อในพระพุทธศาสนาที่เป็นความเชื่อถือที่บริสุทธิ์ 

ไม่เจือปนกับความเชื่อที่ถือตามกันมา ผู้คนในสังคมจะต้องมีปัญญาเชื่อมั่นในศักยภาพของตนเองบนพื้นฐาน

ของเหตุและผล เราทุกคนจึงควรที่จะพัฒนาความเชื่อในพระพุทธศาสนาให้มีความบริสุทธิ์ ต้องเป็นแก่นแท้ 

เพราะถ้าสังคมไทยยังมีความเชื่อในการบนบานสานกล่าว ทางไสยศาสตร์ เวทมนตร์ต่างๆ แล้ว แสดงว่า 

สังคมไทยไม่มีความเชื่อมั่นในความสามารถของตนเอง มีความหวาดกลัว จึงต้องพึ่งอำนาจจากสิ่งที่ไม่

สามารถมองเห็นได้ (Tantivanitchanon, 2016)


3) การรับสารจากสื่อหนังสือ เอกสาร สื่ออิเล็กทรอนิกส์ต่างๆ ในยุคโลกาภิวัตน์ สื่อมีอิทธิพลต่อ

ชีวิตของสังคมโลกเป็นอย่างมาก บางสื่อเช่น โทรทัศน์ หนังสือพิมพ์ สามารถสร้างคนให้กลายเป็นฮีโร่ และ

ขณะเดียวกันก็สามารถทำลายบางคนให้แทบอยู่ในสังคมไม่ได้มีกรณีให้กราบรถกูเป็นตัวอย่าง สื่อเป็นตัวแปร

หนึ่งที่จะกำหนดทิศทางของปัญหาต่างๆ ปัจจุบัน สื่อมีอิทธิพลต่อการดำเนินชีวิตของทุกคน เพราะมีผลต่อ

การตัดสินใจของคนในสังคมที่ต้องบริโภคข่าวสารอยู่ตลอด เช่น การชมรายการข่าวทางทีวี การอ่าน

หนังสือพิมพ์ เล่นอินเตอร์เน็ต บางคนอาจใช้บริการรับข่าวสารทาง SMS และแชททาง Line เป็นต้น ดังนั้น 

สื่อจึงกลายเป็นสิ่งที่มีอิทธิพลต่อความคิดความรู้สึกและการตัดสินใจของคนในสังคมอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ 

แม้แต่ความเชื่อเรื่องสิ่งลี้ลับในโลกวิญญาณก็ทำให้สังคมไทยเชื่อกันไปตามสื่อต่างๆ 


จากเหตุผลดังกล่าว อิทธิพลของสื่อจึงก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงได้ในทุกภาคส่วนของสังคมทั้ง

สังคมเมืองและสังคมชนบท การเปลี่ยนแปลงนั้นเกิดขึ้นได้ทั้งทางที่ดีขึ้นและเลวลง และสื่อคือสิ่งที่มีอิทธิพล

โดยตรงต่อทุกคน ทั้งเด็ก วัยรุ่น จนกระทั่งผู้ใหญ่ สื่อจึงกลายเป็นสิ่งที่มีอิทธิพลต่อการนำพาไปสู่ปัญหาและ

ผลกระทบหลายๆ ด้านในชีวิตแบบเดิมๆ ของสังคมไทยให้เปลี่ยนไป และอิทธิพลของสื่อยังทำให้เกิด

พฤติกรรมความเชื่อและการเลียนแบบ เช่น รายการเกี่ยวกับสิ่งลี้ลับ ภูตผีปีศาจในโลกวิญญาณ ข่าวอาชญา- 

กรรม ภาพยนตร์หรือละคร ส่งผลให้คนที่บริโภคสื่อเชื่ออย่างผิดๆ คิดว่าเป็นเช่นนั้นจนทำให้เกิดการเลียน

แบบขึ้น คนบนบานศาลกล่าวต่อผีสางนางไม้และก่ออาชญากรรมต่างๆ หลายครั้งที่อ้างว่ามีความเชื่อและ

เลียนแบบมาจากสื่อ แม้แต่การแต่งกายตามแฟชั่นของวัยรุ่น การก่ออาชญากรรมที่เกิดขึ้นในสังคมไทยขณะ

นี้ ล้วนเป็นผลมาจากอิทธิพลของสื่อ ความเชื่อเรื่องสัมภเวสี คือวิญญาณหรือผีเร่ร่อน ส่วนหนึ่งก็มาจาก

อิทธิพลของสื่อที่เกิดขึ้นอยู่ในสังคมปัจจุบัน สื่อเป็นตัวแปรสำคัญที่จะโน้มน้าวคนในสังคมให้เกิดความคิดเห็น

ทีถ่กูหรอืผดิได ้โดยเฉพาะความคลาดเคลือ่นทีเ่กดิจากความเขา้ใจความหมายของคำวา่ สมัภเวส ีในพระพทุธ-
 

ศาสนาผิดพลาดไปทั้งที่จริงแล้วมีความหมายถึงคนทำสื่อด้วย


4) ทฤษฎีบังคับจิตให้เชื่อของสื่อที่มุ่งเน้นผลกำไรทางพาณิชย์ สังคมไทยสมัยก่อนเป็นสังคม

ชนบทที่เต็มไปด้วยจารีตประเพณีและชุมชนรักใคร่ปรองดองกัน แต่เมื่อเกิดระบบอุตสาหกรรมทำให้ชุมชน

ชนบทล่มสลาย ยิ่งในยุคโลกาภิวัตน์ที่มีการผลิตอุตสากรรมด้านสื่อต่างๆ ด้วยแล้ว ยิ่งทำให้สินค้ากลายเป็น

เหมือนยาเสพติด เช่น นิยายชวนฝัน ภาพยนตร์ทั้งในและต่างประเทศ รายการวิทยุ รายการทีวี การโฆษณา

สินค้าเปรียบเสมือนเชื้อโรคทางวัฒนธรรมที่ทำให้คนติดเพราะคำพูดในการโฆษณาเต็มไปด้วยอารมณ์ที่ชวน



328 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

ให้เชื่อสรรพคุณของสินค้านั้นๆ การตรวจสอบความรู้ที่สื่อเป็นผู้สร้าง ไม่ว่าจะเป็นความรู้ในภาพยนตร์ 

บทเพลง นิตยสาร โฆษณา เป็นต้น จึงเป็นความจำเป็น เพราะความรู้เหล่านั้นอาจถูกเคลือบด้วยค่านิยมบาง

อย่างที่มีผลต่อการรับรู้ของคนในสังคม ผู้บริโภคสื่ออาจเชื่อตามที่สื่อต้องการให้เป็น นอกจากนั้น ชีวิตของ

ผู้คนยังแยกไม่ออกจากทุนนิยมที่แฝงมากับโฆษณาต่างๆ ที่อวดอ้างสรรพคุณตามที่โฆษณา ดังนั้น สื่อจึงเป็น

เครื่องมืออย่างดีที่จะมอมเมาผู้บริโภคให้เชื่อตามที่โฆษณา สังคมไทยกำลังถูกสอนให้เชื่อตามกระแสมากกว่า

การใช้หลักเหตุผล เช่น ตุ๊กตาลูกเทพ เชื่อว่าจะทำให้ชีวิตการงานดีขึ้นรวมถึงให้มีโชคลาภ และสัมภเวสี 
 

เชื่อว่าเป็นวิญญาณหรือผีเร่ร่อนที่ตายก่อนกำหนดอายุขัยจะด้วยอุบัติเหตุหรือเป็นโรคระบาด เป็นต้น ล้วนมา

จากสื่อที่นำพาให้มีความเข้าใจที่คลาดเคลื่อนด้วยเหตุที่คนในสังคมไทยส่วนใหญ่เขาใจว่าวิญญาณประเภท
 

หนึ่งที่ออกจากรางแล้วยังหาที่เกิดไมได เรียกกันว่า “สัมภเวสี”





ความคลาดเคลื่อนความหมายของคำนำไปสู่เป้าหมายที่แตกต่าง


คำว่า สัมภเวสี หมายถึงสรรพสัตว์และทุกคนที่ต้องเกิดต่อไปเพราะยังไม่หมดกิเลส ยังไมเป็น
 

พระอรหันต์ บางครั้งผูที่ตายแลวมาปรากฏใหผูอื่นเห็นซึ่งมักเขาใจผิดวาวิญญาณเป็นตัวตนของบุคคลนั้น
 

มาหาเพราะยังไมเกิดใหม ความจริงเขาได้เกิดในภพใหมแล้วแตเกิดโดยมีรูปแบบทางชีวภาพอย่างนั้น 
 

เรียกว่า “โอปปาติกะสัตว-เกิดโตทันที” เพราะไดเกิดใหมมีครบทั้ง 5 ขันธ ์คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร 
 

วิญญาณ ไมใชมีแควิญญาณอยางเดียว เพียงแตเกิดโดยมีสภาพเป็นอย่างนั้น มีกายละเอียด มีทั้งสภาพ
 

ทุกขทรมานหรือมีสภาพสวยงามสุขสบายแลวแตบุญทำกรรมแต่ง


คนและสัตวที่ดําเนินชีวิตอยู่ประจําวันนั้น ความเป็นไปของวิญญาณที่รับรู้ทาง ตา หู จมูก ลิ้น 
 

กาย ใจ เกิดดับต่อเนื่องกันไมขาดสาย ยามหลับก็จะเปนวิญญาณภวังคจิต คือ จิตหลับเกิดตอเนื่อง
 

จนกว่าจะฝันหรือตื่นขึ้น เมื่อตื่นแลววิญญาณการรับรู้ทางทวารทั้ง 6 ก็จะเกิดสืบต่อเนื่องไปอีก หรือถาตาย
 

แล้วปฏิสนธิวิญญาณก็จะเกิดสืบตอหลังจุติวิญญาณดับไป ความเขาใจเรื่องวิญญาณเกิดดับตอเนื่อง 
 

เปนหลักสําคัญของการปฏิบัติธรรมเพื่อความดับทุกข เนื่องจากหนทางการปฏิบัติธรรมเพื่อความหลุดพนนั้น 

ตองเข้าใจการมีอายุเปนขณะๆ ของจิตซึ่งเกิดดับต่อเนื่องอยูในทวารทั้ง 6 เป็นไปตามเหตุปจจัยนับเปน
 

ลำดับของวิปสสนาญาณขั้นอุทัพพยญาณ ปญญาเห็นความเกิดดับของรูปนามต้องกําหนดรู้อย่างต่อเนื่อง
 

จึงจะทำวิปสสนาใหเจริญขึ้นเป็นลําดับจนสามารถรู้แจ้งไตรลักษณและอริยสัจ 4 บรรลุ มรรค ผล นิพพาน
 

ไดในที่สุด (Nava-ongulee, 2011) พระพุทธเจ้าทรงแสดงการเกิดดับของสภาวะธรรมทั้งหลายว่าเป็นไป
 

ตามเหตุปัจจัยในรูปของปฏิจจสมุปบาททั้งอนุโลมและปฏิโลม การจะดับทุกข์ได้สนิทนั้นต้องดับที่เหตุ 
 

ดังปรากฏในพระวินัยปิฎกว่า ทุกข์คือผลเป็นสิ่งที่ควรกำหนดรู้ สมุทัยคือเหตุเป็นสิ่งที่ควรละ (Mahachula-

longkornrajavidyalaya University, 1992)




329Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

ในปฏิจจสมุปบาท จะเห็นว่า อวิชชาเป็นยอดเหตุของกองทุกข์ทั้งปวง อวิชชาและตัณหานั้นมีเหตุ

ปัจจัยเกื้อกูลกัน ถ้าดับตัณหาได้สนิท อวิชชาย่อมดับไปด้วยกัน ดังนั้น จึงทรงชี้ไปที่ตัวตัณหา เพราะเป็น

อาการที่รู้ได้ง่ายและชัดกว่าอวิชชา ตัณหาจะมาในรูปของความเพลิดเพลินในอารมณ์ที่เข้ามา ดังนั้น การ

สำรวมอินทรีย์ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เป็นเรื่องสำคัญมาก โดยเริ่มจากการฟังธรรม รักษาศีล 

สำรวมอินทรีย์ มีสติสัมปชัญญะ เข้าสู่ที่สงัด เจริญสมาธิ และเจริญปัญญาจนมีจิตหลุดพ้นจากความ

เพลิดเพลินในรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส อารมณ์คิดนึกทางใจได้ การทำได้อย่างนี้มีผลให้อุปาทาน ภพ ชาติ

และกองทุกข์ทั้งปวงดับไปในที่สุด นี้คือการเจริญสติปัฏฐาน 4 เป็นการปฏิบัติเพื่อความหลุดพ้นจากการเป็น

สัมภเวสี ดังนั้น สัมภเวสี คือ สัตวนรก เปรต อสุรกาย สัตวเดรัจฉาน มนุษย เทวดา พรหมที่ยังมีกิเลสซึ่ง
 

ตายแล้วจะต้องเกิดทันทีใน 31 ภูมิ สามารถเปลี่ยนภพภูมิตามเหตุปจจัยที่สรางทางพระพุทธศาสนาพัฒนา
 

ใหหลุดพนจากการเป็นสัมภเวสีบรรลุถึงความเป็นพระอรหันต์อันเป็นผลสูงสุดในพระพุทธศาสนาเป็น
 

เป้าหมายที่ทุกคนควรเข้าถึงให้ได้ เพราะเป็นเป้าหมายที่เต็มไปด้วยเสรีภาพจากเครื่องเศร้าหมองใจทุก

ประการ (Phramaha Phatchawat Khematassi, Phramaha Umnat Palapanyo & Siraphop 

Suandong, 2016) ซึ่งบรรลุไดดวยการเจริญสติปฏฐาน 4





สรุป


จุดมุ่งหมายของพระพุทธเจ้าที่ทรงใช้คำว่า “สัมภเวสี” คือ 1) เพื่อบอกสถานภาพที่แท้จริงของจิต

ในช่วงที่ยังวนเวียนในสังสารวัฏ 2) เพื่อให้มองเห็นโทษในเชิงหาจุดมุ่งหมายที่แท้จริง แล้วนำไปสู่การเจริญ

วิปัสสนาเพื่อหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ ความหมายของคำที่ความคลาดเคลื่อนเปลี่ยนไป

จากรากศัพท์ ความหมายและเป้าหมายเดิมที่ใช้ในพระบาลีเนื่องจากบริบทและนัยทางสังคมที่ถูกทำให้เชื่อว่า

เป็นสิ่งที่ถูกต้อง มาจาก 2 อย่าง คือ 1) สัมภเวสี หมายถึงสภาพวิญญาณหลังตายแล้วยังไม่ไปเกิดในภพอื่น 

เป็นวิญญาณเร่ร่อนและไร้ความเจริญ เหมือนคนเร่ร่อนที่เห็นอย่างดาษดื่นในสังคม ซึ่งเป็นการตีความจาก

สังคมที่มีการแบ่งชนชั้น เกิดความรังเกียจ เพราะอิทธิพลของความเชื่อตัวตนแบบแนวคิดศาสนาเทวนิยมที่

เชื่อในเรื่องอัตตาถาวร และ 2) การใช้เทคนิคการสร้างความดึงดูดใจของสื่อที่สังคมรับรู้ตลอดเวลา โดยการ

บังคับอารมณ์ของผู้บริโภคสื่อให้ติดกับความลึกลับ ซึ่งใช้มากในสื่อโทรทัศน์ มีเดีย หนังสือ นิยาย เป็นต้น 
 

ผู้ใช้สื่อพยายามใช้ศัพท์ “สัมภเวสี” ให้มีความน่าสนใจโดยสร้างความหมายไปในทางลี้ลับซึ่งทำให้ผู้บริโภคสื่อ

ติดตามและดึงดูด โดยมีเป้าหมายทางผลกำไรเชิงพาณิชย์







330 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

Barahona, H. (2016). Right Human Relations and World Peace. Journal of MCU Peace 

Studies, 4(1), 288-294. 

Boonjeu, K. (1995). A set of Religion Studies, Introduction to Religion Science. (3rd ed.). 

Bangkok: Thaiwattanapanich. 

Choajarernrat, S. (23rd June, 2015), From Phee religion to Deistic Religion. Searched on 9 

November 2016. http://sinchaichao.blogspot.com/2015/06/blog-post_13.html. 

Inddsara, V. (2006). Three Common Characteristics and Dependent Origination. 6th Edition. 

Bangkok: Medsai Publication.  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1992). Tripitaka : Thai version. BKK: MCU 

Press. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Pali Commentaries of Tipitaka: Thai 

version. BKK: MCU Press. 

Malakul Na Ayudhaya, P. (10-12 July, 1990). Dialouge on Teaching of Innovative Thinking 

on Education for Learning-Teaching Development. Academic Conference Papers 

on the annevasry on Establishment of Education Faculties.  

Nava-ongulee. (2011). Vinnana never Cross Existences. Bangkok: Sahaprajapanich Privacy. 

Office of the National Economic and Social Development Board. (2000). Scope of Vision 

and Direction of 9th National Economic and Social Development Plan. Bangkok: 

Office of the National Economic and Social Development Board. 

Pantharangsi, S. (1999). Comparative Religion. 8th edition. Bangkok: Sukkhapabjai 

Publishing.  

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (1997). Dictionary of Buddhism. 9th edition. Bangkok: 

MCU Press.  

Phramaha Phatchawat Khematassi Phramaha Umnat Palapanyo and Siraphop Suandong. 

(2016). Mangalatthadipani : The Science of Well-being Life. Journal of MCU Peace 

Studies. 4(2), 380.  

Phramahapodhivongsajahn (Thongdee). (2015). Dictionary for Buddhism Studies, Analysis 

of Terms. 3rd Edition. Bangkok: Liangchieng Publication.  

References




331Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

Phrapalad Pramod C�ruvan·n·o (Kaewket). (2012). Analysis of Concept of Sambhavesi in 

Theravada Buddhism. Master of Arts Thesis, Mahachulalongkornrajvidyalaya 

University.

Puchthonglang, P. and Puchthonglang, Y. (2016). Learning Provision Model for Develop 

Right Consumption Behavior Based on the Philosophy of Sufficiency Economy for 

Adolescents. Journal of MCU Peace Studies, 4(2), 17-37.


Tantivanitchanon, J. (2016). The Role of Buddhism on the National Development: Puey 

Ungphakorn’s viewpoint. Journal of MCU Peace Studies. 4(2), 352-353.


Wongdhamma, T. (2008). World Religions. Bangkok: O.S.Printing house Pub. 


Wongwanich, S. et al. (1997). A Research Aimed at Building the Effective and Desired 

Characters for Thais: Paper Submitted to 12th Academic Conference on 

Educational Research. Bangkok: Office of the Educational Council.



