
วิชชุดา ฐิติโชติรัตนา1*, สิริวัฒน์ ศรีเครือดง1 และ เอมอร กฤษณะรังสรรค์2 

Wichuda Thitichotrattana, Siriwat Srikhruedong and Em-on Krisanarungsun 
1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1Mahachulalongkorntajavidyalaya University, Thailand. 
2มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 

2Suan Sunandha Rajabhat University, Thailand. 
*Corresponding Author. Email : zoon_wkm@hotmail.com 

การพัฒนารูปแบบการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาบูรณาการ
ของพระสงฆ์ที่มีบทบาทให้การปรึกษา* 

The Development of a Counseling Model in  
an Integrative Buddhist Psychology of  

the Counseling Monks 

บทคัดยอ  
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อประเมินรูปแบบการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาบูรณาการของพระสงฆ์

ที่มีบทบาทให้การปรึกษา ผู้วิจัยได้พัฒนาแบบสอบถาม สำหรับใช้เป็นเครื่องมือในการสัมภาษณ์พระสงฆ์ผู้มี

ประสบการณ์ในการให้การปรึกษา จำนวน 10 รูป และได้พัฒนาแนวคำถามสำหรับสัมภาษณ์เชิงลึกผู้รับการ

ปรึกษาจากพระสงฆ์ 

ผลการวิจัยพบว่า รูปแบบการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาบูรณาการของพระสงฆ์ผู้มีบทบาทให้การ

ปรึกษา มีแนวทางปฏิบัติ 6 ด้านดังนี้คือ คือ (1) เป้าหมายการปรึกษา (2) หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับการ

ปรึกษา (3) คุณลักษณะที่สำคัญของพระสงฆ์ผู้มีบทบาทให้การปรึกษา (4) กระบวนการให้การปรึกษา ซึ่ง

ประกอบด้วย 6 ขั้นตอน ได้แก่ การปฏิสันถารด้วยจิตเมตตา การสนทนาอย่างเป็นกัลยาณมิตร การพินิจรู้

ทุกข์ การชี้ชวนให้เห็นและเข้าใจในเหตุแห่งทุกข์ การนำพาให้บังเกิดสุขภายใน และการให้แนวทางดำเนิน

ชีวิตด้วยมรรควิธี (5) ทักษะการปรึกษา และ (6) ผลการปรึกษา ที่เน้นให้ ผู้มาปรึกษาคลายความทุกข์ใจ 

*Received October 12, 2016; Accepted December 23, 2016.  

Doi : 10.14456/jmcupeace.2017.9 



104 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

และเข้าใจความจริงของชีวิตมากขึ้น นอกจากนี้ ผู้วิจัยยังได้ทำการประเมินรูปแบบการปรึกษาแนวพุทธจิต
 

วิทยาบูรณาการของพระสงฆ์ที่มีบทบาทให้การปรึกษาที่ได้พัฒนาขึ้น ซึ่งผลการประเมินปรากฏว่ารูปแบบว่า

มีความเหมาะสมในระดับมากที่สุด ในขณะเดียวกันผลประเมินการนำรูปแบบไปทดลองใช้ พบว่า ผู้มา

ปรึกษามีการเปลี่ยนแปลงภายในจิตใจทั้งในระหว่างการปรึกษาภายหลังยุติการการปรึกษา คือ มีจิตใจ
 

เข้มแข็งมากขึ้น ไม่โทษผู้อื่น อบอุ่นใจ สบายใจ รู้สึกปีติ เห็นทางออกของปัญหา มุ่งมั่นตั้งใจจะทำสิ่งดีๆ 
 

ต่อไป


คำสำคัญ: รูปแบบการปรึกษา; การบูรณาการปรึกษาแนวพุทธ; พระสงฆ์ผู้ให้การปรึกษา




105Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

Abstract  

This article is intended to evaluate the counseling model in an Integrative 

Buddhist Psychology of counseling monks. As a results of the research, the counseling 

model, in an Integrative Buddhist Psychology of counseling monks, consists 6 components, 

namely, (1) the goal of counseling, (2) the Buddhadhamma relevant to counseling, (3) the 

crucial characteristics of counseling monks, (4) the counseling process, which has 6 steps, 

i.e., loving-kindness interacting, Kalyanamittata dialogue, observing Dukkha (sufferings), 

suggesting the realization or the understanding of the causes of sufferings, leading to 

peaceful mind, guiding way of life with Magga (the path leading to cessation of suffering), 

(5) the counseling skills and (6) the result of counseling. The result of an assessment of this 

counseling model in an integrative Buddhist psychology of the counseling monks indicated 

that it was in the most highly appropriate category. The assessment after using this 

counseling model also found that the counselees reflected positive changes within 

themselves, i.e., being spiritually strong, not blaming others, being warm, feeling 

comfortable and happier, seeing the ways out, and being determined to do good more 

and more.  

Keywords: Counseling Model; an integrative Buddhist psychology; The Counseling Monks  



106 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

บทนำ


ในปัจจุบันระบบเศรษฐกิจและสังคมโลกมีขยายตัวและการแปรเปลี่ยนตลอดเวลา ซึ่งเป็นไปตาม

กฎของไตรลักษณ์ ทำให้เกิดวิกฤติการณ์ที่เป็นปัญหาในหลายๆด้านในทุกประเทศทั่วโลกรวมถึงประเทศไทย

ของเราด้วย สังคมไทยตกอยู่ภายใต้อำนาจของวัตถุนิยมและบริโภคนิยมอย่างขาดสติ ผู้คนจำนวนมากมักวิ่ง

ตามกระแสโลกจนก่อให้เกิดปัญหาในทุกๆ มิติของสังคม ล้วนก่อให้เกิดความทุกข์กาย ทุกข์ใจ ในระดับ

ปัจเจกบุคคลแทบทั้งสิ้น หากผู้ที่ประสบปัญหาไม่สามารถจัดการชีวิตของตนหรือไม่ได้รับการช่วยเหลือได้

อย่างเหมาะสม อาจเกิดความสับสนในชีวิต มีการตัดสินใจที่ผิดพลาดเป็นการเพิ่มปัญหาต่างๆ ให้ยุ่งยากมาก

ยิ่งขึ้น และหากต้องเผชิญต้องเผชิญภาวะวิกฤตอย่างต่อเนื่องย่อมจะนำพาจิตไปสู่ภาวะที่ผิดปกติ หรือออก

จากโลกแห่งความเป็นจริง (Sucaromana, 2016: 209)


การปรึกษาเชิงจิตวิทยา ที่เป็นศาสตร์ที่เกิดขึ้นจากความต้องการในการที่จะช่วยเหลือเยียวยาผู้คน

ที่มีปัญหาทางด้านจิตใจอย่างเป็นกระบวนการ มุ่งให้ผู้มีปัญหาได้ทำความเข้าใจเกี่ยวกับปัญหาที่เกิดขึ้นกับ

ตน และมองเห็นแนวทางในการแก้ปัญหาได้ด้วยตัวเอง โดยมีนักจิตวิทยาการปรึกษา มีหน้าที่เป็นผู้เอื้อให้ผู้มี

ปัญหาได้เข้าใจปัญหาอย่างชัดเจนและนักจิตวิทยาการปรึกษาจะไม่เข้าไป แนะนำ หรือบงการ ผู้มาปรึกษา 

แต่จะช่วยให้ผู้มาปรึกษาสามารถจัดการปัญหาได้ด้วยตัวเอง สามารถวางแนวทางการดำเนินชีวิตตนเองได้

อย่างเหมาะสม สามารถเผชิญสถานการณ์ที่เกิดขึ้นในชีวิตได้อย่างมั่นคง และสามารถจัดการปัญหาของตนได้

อย่างสอดคล้องและเหมาะสมกับความเป็นจริง และยังช่วยให้ค้นพบศักยภาพของตนได้อย่างเต็มที่ เกิดการ

เปลี่ยนแปลงตนเองในทางที่ดี และดำรงตนให้เป็นประโยชน์ทั้งต่อตนเองและผู้อื่น


ในเริ่มแรกของการปรึกษาและการบำบัดทางด้านจิตใจนั้น ขอบเขตของจิตวิทยาตะวันตก เน้นเกี่ยว

กับการแก้ปัญหาของคนป่วยทางจิตใจ โดยเฉพาะคนบ้า คนเสียสติและคนที่มีวิปริตทางด้านจิตใจแบบต่างๆ 

แล้วค่อยๆ ขยายมาสนใจปัญหาคนทั่วไปภายหลัง แต่ก็เน้นการแก้ปัญหาเป็นจุดๆ โดยแต่ละทฤษฎีก็เน้น

เฉพาะจุดและปฏิเสธด้านอื่นๆ (Prochaska & Norcross, 2007 : 541-542 ) แต่การแก้ปัญหาด้านจิตใจ

ของจิตวิทยาตะวันตกในแต่ละแนวคิดต่างประสบปัญหาเดียวกัน คือแต่ละแนวคิดต่างมีมุมมองของชีวิตที่ไม่

รอบด้านทุกมิติ ต่างใช้เพื่อการปรึกษาบำบัดที่อธิบายจากทัศนะของตนที่แยกย่อยปรากฏการณ์ทางด้าน

จิตใจที่กว้างขวางนั้น ให้เหลือเพียงมุมใดมุมหนึ่งที่เชื่อเท่านั้น (Wanapoot, 2008) เพราะในทางพระพุทธ

ศาสนานั้นมองปัญหาทางด้านจิตใจของคน มิได้อยู่ในวงการเจ็บป่วยทางจิต คือไม่ได้เน้นในเรื่องคนไข้โรคจิต 

แต่หมายถึงการพยายามแก้ปัญหาของคนธรรมดาสามัญทั่วไปที่ใช้ชีวิตตามปกติในสังคมที่มีความทุกข์ และ

มองการแก้ไขปัญหาเป็นองค์รวมไม่ได้แยกส่วน (P. A. Payutto, 2009) ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า 


“ภิกษุทั้งหลาย โรค 2 อย่างนี้คือโรคทางกาย และโรคทางใจ สัตว์ผู้อ้างว่า ตนเองไม่มีโรค

ทางกายตลอดเวลา 1 ปีบ้าง 2 ปีบ้าง 3 ปีบ้าง 4 ปีบ้าง 5 ปีบ้าง 10 ปีบ้าง 20 ปีบ้าง 30 ปีบ้าง 40 



107Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

ปีบ้าง 50 ปีบ้าง แม้ยิ่งกว่า 100 ปีบ้าง ยังพอมีอยู่ แต่สัตว์จะกล่าวอ้างว่า ตนไม่มีโรคทางใจตลอด

ระยะเวลาเพียงครู่เดียว หาได้ยาก ยกเว้นท่านหมดกิเลสแล้ว” (Tripitaka : Thai version, 21/

157/217)


พุทธศาสนาเป็นศาสนาที่อยู่คู่กับคนไทยมานาน ในอดีตวัดและพระสงฆ์เป็นทุกสิ่งทุกอย่างของ

สังคมไทย เป็นศูนย์รวมความเชื่อ ความศรัทธาและเป็นรากฐานของภูมิปัญญา แต่บทบาทของพระและวัดได้

เปลี่ยนไปเมื่อประเทศพัฒนาและมีความทันสมัยตามแบบตะวันตกมากขึ้น ด้วยความเปลี่ยนแปลงนี้วัดจึง

เหลือบทบาทเพียงสถานที่ประกอบพิธีกรรม และทำบุญในวันสำคัญ วัดและพระสงฆ์ดูเหมือนจะก้าวตาม

สังคมที่เปลี่ยนแปลงไม่ทัน สถาบันสงฆ์อ่อนแอลง แต่ประชาชนทั่วไปก็มิได้มีสุขเพิ่มขึ้นตามการเติบโตของ

สังคม (Department of Mental Health, 2005 : 8-9) แต่กระนั้นก็ตามจากการศึกษาถึงบทบาทสำคัญ

ของพระสงฆ์ไทยในยุคโลกาภิวัฒน์ พบว่าท่ามกลางกระแสความเปลี่ยนแปลงพระสงฆ์จำเป็นต้องปรับเปลี่ยน

บทบาทให้สอดคล้องกับสถานการณ์ที่เปลี่ยนไป และหนึ่งในบทบาทที่สำคัญของพระสงฆ์ คือ บทบาทการ

เป็นผู้นำสู่ความพ้นทุกข์ (Phrakhruwinaithorn Chakkree Sricharumedhiyan et al., 2016) 


ด้วยความสำคัญดังกล่าวผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาค้นคว้าบูรณาการองค์ความรู้ทางด้านการปรึกษา

แนวพุทธจิตวิทยาของพระสงฆ์ เพื่อเป็นรูปแบบให้พระสงฆ์ที่มีบทบาทในการให้การปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยา

นำไปใช้ ซึ่งเป็นแนวทางหนึ่งในการบำเพ็ญประโยชน์ของพระสงฆ์ คือเป็นผู้ที่มีความสามารถช่วยเหลือ

คลี่คลายปัญหาแก่บุคคลที่จมอยู่ในกองทุกข์ตามแนวทางพระพุทธศาสนาได้อย่างแท้จริง และเพิ่มพูนภาวะ

อันเป็นกุศลให้เกิดในจิตใจของผู้คน วิทยานิพนธ์ฉบับนี้จึงมุ่งที่จะศึกษา เพื่อพัฒนารูปแบบการปรึกษาแนว

พุทธจิตวิทยาบูรณาของพระสงฆ์ที่มีบทบาทให้การปรึกษา





วัตถุประสงค์ในการวิจัย


1.	 เพื่อศึกษาแนวทางการปรึกษาแนวพุทธของพระสงฆ์ที่มีบทบาทให้การปรึกษาในปัจจุบัน 


2.	 เพื่อประเมินรูปแบบการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาบูรณาการของพระสงฆ์ที่มีบทบาทให้การ

ปรึกษา





วิธีดำเนินการวิจัย


การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพภาคเอกสาร (Documentary Research) เกี่ยวกับการ

ปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยา รวมทั้งแนวคิดทฤษฎีการปรึกษาแนวจิตวิทยาตะวันตกร่วมสมัย และการวิจัยเชิง

คุณภาพภาคสนาม (Qualitative Research) โดยการสัมภาษณ์แบบกึ่งโครงสร้างกับพระสงฆ์ผู้มีบทบาท

ให้การปรึกษา และการสังเกตอย่างมีส่วนร่วม เพื่อนำข้อมูลมาวิเคราะห์และบูรณาการองค์ความรู้ที่ได้มา นำ



108 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

เสนอเรื่อง การพัฒนารูปแบบการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาบูรณาการของพระสงฆ์ที่มีบทบาทให้การปรึกษา 

โดยมีขั้นตอนในการศึกษาดังนี้ 


ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาและการปรึกษาตามแนวคิดทฤษฎีจิตวิทยา

ตะวันตก โดยผู้วิจัยดำเนินการศึกษาค้นคว้าจากคัมภีร์พระไตรปิฎก (ฉบับภาษาไทย) ของมหาจุฬาลงกรณ์

ราชวิทยาลัยรวมทั้งเอกสารตำรา บทความต่างๆและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องทั้งในประเทศและต่างประทศ ใน

ประเด็นเกี่ยวกับ ความหมายของการปรึกษา จุดมุ่งหมายของการปรึกษา จิตวิทยา หลักธรรมสำคัญที่เกี่ยว

กับการปรึกษา คุณลักษณะของผู้ให้การปรึกษา กระบวนการปรึกษา ทักษะที่ใช้ในการปรึกษา ผลของการ

ปรึกษาและการประเมินผล


ขั้นตอนที่ 2 ศึกษาแนวทางในการปรึกษาของพระสงฆ์ผู้ให้การปรึกษาในปัจจุบัน โดยการ

สัมภาษณ์ พระสงฆ์จำนวน 10 รูป ใช้เลือกแบบเจาะจง (Purposive Sampling) และแบบ สโนว์บอลหรือ

แบบลูกโซ่ (Snow Ball or Chain Sampling) ในกรณีที่ข้อมูลยังไม่อิ่มตัว โดยมีคุณสมบัติ คือ เป็นผู้มีความ

รู้ทางด้านพุทธจิตวิทยาเป็นผู้มีประสบการณ์ในการช่วยเหลือญาติโยมที่ปัญหาทางด้านจิตใจ เป็นผู้มีความ

สามารถในการปรึกษาแนวพุทธ และมีความพร้อมยินดีที่เข้าร่วมการวิจัย 


เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย คือแบบสัมภาษณ์กึ่งโครงสร้าง (Semi-Structured Interview) ที่ผู้วิจัย

สร้างขึ้นตามจุดประสงค์ของการวิจัย และจากการศึกษาหลักการและกระบวนการวิจัยเชิงคุณภาพ ภายใต้

การแนะนำของอาจารย์ที่ปรึกษา จัดทำข้อมูลดิบที่ได้จากการสัมภาษณ์พระสงฆ์ ทุกรูป และนำมาวิเคราะห์

ข้อมูลเชิงคุณภาพ 


ขั้นตอนที่ 3 การพัฒนารูปแบบโดยการการจัดทำต้นร่างรูปแบบการการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยา

บูรณาการของพระสงฆ์ที่มีบทบาทให้การปรึกษา โดยการวิเคราะห์ และสังเคราะห์ จากแนวคิดหลักธรรมที่

เกี่ยวข้องกับการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยา แนวคิดทฤษฎีจิตวิทยาการปรึกษาตามแนวทางตะวันตก และ

แนวทางการปรึกษาที่พระสงฆ์ใช้ในปัจจุบัน แล้วนำต้นร่างรูปแบบไปให้ผู้ทรงคุณวุฒิ ซึ่งเป็นผู้เชี่ยวชาญทาง

ด้านการปรึกษาแนวพุทธ ประกอบด้วยพระสงฆ์และฆราวาส จำนวน 7 รูป/คน ตรวจสอบความเหมาะสม

ของรูปแบบ จากนั้นผู้วิจัยสร้างดำเนินการคู่มือแนวปฏิบัติการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาบูรณาการของพระ

สงฆ์ที่มีบทบาทให้การปรึกษาที่ปรับปรุงตามความคิดเห็นของผู้เชียวชาญ และนำคู่มือปฏิบัติดังกล่าวไปให้

ความรู้และฝึกอบรมกับพระสงฆ์ในโครงการเยียวยาจิตใจด้วยธรรมะ ของคณะสงฆ์กรุงเทพมหานครจำนวน 

6 รูป เป็นเวลา 2 วัน จากนั้นพระสงฆ์ผู้เข้ารับการอบรมได้นำองค์ความรู้ที่ได้ไปใช้ในการให้การปรึกษากับ

ญาติโยม เป็นเวลา 1 เดือน โดยกำหนดให้พระสงฆ์ให้การปรึกษาญาติโยมให้ครบกระบวนการจำนวน รูปละ 

2 ราย และการให้การปรึกษาอย่างน้อยรายละ 2 ครั้งๆ ละไม่น้อยกว่า 50 นาที หลังจากนั้นผู้วิจัยได้ประเมิน

ผลความพึงพอใจในการใช้คู่มือปฏิบัติกับพระสงฆ์โดยใช้แบบประเมินความพึงพอใจ และประเมินผลของการ

ให้การปรึกษาของพระสงฆ์จากญาติโยมที่มารับการปรึกษา โดยการสัมภาษณ์เชิงลึกถึงการเปลี่ยนแปลง

ภายในจิตใจและการปฏิบัติตนของผู้มาปรึกษาระหว่างปรึกษา และหลังยุติการปรึกษา







109Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

ผลการวิจัย


ผลการศึกษาการพัฒนารูปแบบการให้การปรึกษาพุทธจิตวิทยาบูรณาการของพระสงฆ์ที่มีบทบาท

ให้การปรึกษา ผู้วิจัยได้นำเสนอเป็น 2 ส่วน คือ (1) รูปแบบการให้การปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาบูรณาการ

ของพระสงฆ์ที่มีบทบาทให้การปรึกษา และ (2) ผลการประเมินประสิทธิผลของรูปแบบและการนำไปใช้ ดังนี้


1.	 รูปแบบการให้การปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาบูรณาการของพระสงฆ์ที่มี

บทบาทให้การปรึกษา


รูปแบบการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาบูรณาการของพระสงฆ์ที่มีบทบาทให้การปรึกษา หมายถึง 

รูปแบบการปรึกษาที่มีการดำเนินไปอย่างเป็นกระบวนการ โดยพระสงฆ์ผู้ให้การปรึกษา เป็นผู้มีการเจริญ

ปัญญาและมีภาวะแห่งความเป็นกัลยาณมิตร นำหลักธรรม และแนวทางวิถีพุทธ มาช่วยเหลือแก้ไขปัญหา

ของบุคคลที่มีทุกข์ภายในใจ ให้สามารถเข้าใจความจริงของธรรมชาติของชีวิตตามแนวพุทธธรรม โดยใช้การ

สนทนาสื่อสารปฏิสัมพันธ์กับผู้มาปรึกษาด้วยความเป็นกัลยาณมิตร เพื่อเอื้อให้ผู้มาปรึกษาสามารถเข้าใจ

ทุกข์ที่เกิดขึ้นกับตนเอง และใช้ปัญญาไตร่ตรองให้คลี่คลายทุกข์ได้ด้วยตนเอง สามารกพัฒนาตนให้ถึงพร้อม

ในไตรสิกขาในด้าน ความคิด พฤติกรรมและอารมณ์ความรู้สึก สามารถคุ้มครองชีวิตตนเองให้ไปสู่หนทางที่ดี

งามและเป็นประโยชน์ 


รูปแบบการให้การปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาบูรณาการของพระสงฆ์ที่มีบทบาทให้การปรึกษา ที่

พัฒนาขึ้นในการวิจัยครั้งนี้ ได้โครงสร้างของรูปแบบ มีทั้งหมด 6 องค์ประกอบหลัก ดังรายละเอียดต่อไปนี้


องค์ประกอบที่ 1 ด้านเป้าหมายการปรึกษา 


ผู้วิจัยได้บูรณาการองค์ความรู้เกี่ยวกับ สติ โยนิโสมนสิการ (การคิดที่มีเหตุผล การคิดที่ถูกต้อง 

และไตรสิกขา เข้าเป็นเป้าหมายของการปรึกษาของรูปแบบการปรึกษาฯ ที่ผู้วิจัยพัฒนาขึ้น จากความ

สอดคล้องของเป้าหมายการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาและแนวทางการให้การปรึกษาของพระสงฆ์ปัจจุบัน 


องค์ประกอบที่ 2 ด้านหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับการปรึกษา 


ในการพัฒนารูปแบบครั้งนี้ ได้นำหลักธรรมที่เป็นฐานของการทำความเข้าใจความจริงของชีวิตตาม

แนวทางพุทธศาสนา ประกอบด้วย ขันธ์ 5 ไตรลักษณ์ หลักกรรม หลักอริยสัจ 4 หลักไตรสิกขา ตามแนวทาง

การการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยา และสอดคล้องกับการศึกษาของ โสรีช์ โพธิแก้ว (Phokaew, 2010) ที่นำ

เสนอไว้ว่า ประสิทธิภาพของกระบวนการปรึกษาเชิงจิตวิทยาและจิตรักษา ที่วางรากฐานอยู่บนหลักอริยสัจ 

4 สามารถเอื้อให้บุคคลได้บรรลุศักยภาพที่มีประสิทธิภาพ สามารถแก้ไขปัญหาด้านจิตใจด้วยตนเอง และ

สามารถดำรงชีวิตอยู่อย่างสอดคล้องกับความเป็นจริงด้วยปัญญา โดยการวิจัยได้แสดงว่า กระบวนการการ

ปรึกษาเชิงจิตวิทยาและจิตรักษา ส่งผลต่อตัวแปร ทั้งตัวแปรทางตะวันออกที่อิงหลักพุทธธรรม เช่น ศีล 

ปัญญา สันติภาวะ เมตตา สันโดษ เป็นต้น และตัวแปรทางตะวันตก อาทิเช่น ความเอื้อเฟื้อ ความรู้สึก



110 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

สอดคล้องกลมกลืนในชีวิต ความสามารถในการฟื้นพลัง การเพิ่มความเข้มแข็งอดทน และการยกระดับ
 

สุขภาวะทางจิต เป็นต้น นอกจากนี้ยังผลจากงานวิจัยที่ว่า “การบำบัดแนวพุทธธรรมแบบกลุ่มช่วย
 

เพิ่มประสิทธิภาพการรักษาอาการซึมเศร้าในผู้ป่วยโรคซึมเศร้าจากการได้รับการบำบัดตามปกติ” 

(Rungreangkulkij, S. et al., 2014)


องค์ประกอบที่ 3 ด้านคุณลักษณะของผู้ให้การปรึกษา       


ในการพัฒนารูปแบบครั้งนี้ ผู้วิจัยได้บูรณาการคุณลักษณะของผู้ให้การปรึกษา จากที่พบว่า มี

ความสอดคล้องของคุณลักษณะผู้ให้การปรึกษาระหว่างการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยา แนวทางการให้คำ

ปรึกษาของพระสงฆ์ อันประกอบด้วยพรหมวิหาร 4 สังคหวัตถุ 4 กัลยาณมิตร 7 ซึ่งสอดคล้องกับการศึกษา

ของประทีป พืชทองหลาง (Puchthonglang, 2010) ที่ได้นำเสนอหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับคุณลักษณะของผู้

ให้การปรึกษา และคุณลักษณะดังกล่าวข้างต้นมีความสอดคล้องกับคุณลักษณะของผู้ให้การปรึกษาตามแนว

จิตวิทยาตะวันตกตามแนวมนุษยนิยมของรอเจอร์ส (Roger,1980) ที่กล่าวถึงคุณลักษณะสำคัญ 3 ประการ

ของผู้ให้การปรึกษา คือ ความสอดคล้องในตนเอง การยอมรับอย่างไม่มีเงื่อนไข และการเข้าใจความรู้สึก 


องค์ประกอบที่ 4 กระบวนการปรึกษา


กระบวนการปรึกษาที่ผู้วิจัยค้นพบเป็นไปตามขั้นตอน ตามลำดับ และมีความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกัน

ในทุกขั้นตอน โดยผู้วิจัยพัฒนาขึ้นจากการบูรณาการ ขั้นตอนการปรึกษาตามแนวพุทธ กระบวนการปรึกษา

ตามแนวจิตวิทยาตะวันตก และกระบวนการปรึกษาของพระสงฆ์ในปัจจุบันที่ผู้วิจัยการศึกษา ซึ่งสรุปว่ามีขั้น

ตอนที่มีความเหมือนกันคือ ขั้นที่ 1 การสร้างสัมพันธภาพในการปรึกษา ขั้นที่ 2 การเข้าใจสาเหตุของปัญหา

หรือความทุกข์ และขั้นที่ 3 การแก้ไขปัญหา ซึ่งในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยสรุปได้เป็น 6 ขั้นตอน คือ ในขั้นสร้าง

สัมพันธภาพ ประกอบด้วย 2 ขั้นตอนคือปฏิสันถารด้วยจิตเมตตา และ สนทนาอย่างเป็นกัลยาณมิตร ขั้นที่ 2 

ประกอบด้วย 2 ขั้นตอนคือ พินิจรู้ทุกข์ และชี้ชวนให้เห็นและเข้าใจในเหตุแห่งทุกข์ ขั้นที่ 3 ประกอบด้วย 2 

ขั้นตอนคือ นำพาให้บังเกิดสุขภายใน และ ให้แนวทางดำเนินชีวิตด้วยมรรควิธี มีแนวทางการดำเนินชีวิตที่ดี

งาม ประกอบด้วยการมีความเห็นที่ถูกต้อง ความคิดที่ถูกต้องตามธรรมนองคลองธรรม เป็นการเกิดปัญญา

ด้วยตนเอง ทำให้มีผลต่อการประพฤติทางกาย วาจา ใจ ได้อย่างถูกต้อง เหมาะสมเป็นประโยชน์กับตนเอง

และผูอ้ืน่ เปน็ผูม้ศีลี สมาธแิละปญัญาในระดบัโลกยีธรรม ประกอบดว้ย การมคีวามเหน็ทีถ่กูตอ้ง (สมัมาทฐิ)ิ 
 

การมีความประพฤติทางกาย ทางวาจา ทางใจ ที่เป็นประโยชน์กับตนเองและผู้อื่น และการมีธรรมะเป็น

เครื่องเตือนสติ ตั้งมั่นและเป็นแรงบันดาลใจในการดำเนินชีวิตที่ดีงาม ประโยชน์ในขั้นตอนนี้ ผู้มาปรึกษาได้

คลี่คลายทุกข์ของตน ดำรงตนในทิศทางที่เป็นประโยชน์ทั้งกับตนและผู้อื่น ดังผลการวิจัยที่พบว่า “การมี
 

จุดหมายแนวคิด หลักการ แนวทาง ระบบ วิธีการ หลักพุทธธรรม และการวัดผล จะนำพาชีวิตให้ดำเนินไป

ในเส้นทางแห่งมัชฉิมาปฏิปทา โดยมีหลักการสำคัญ คือ การพัฒนาตนในไตรสิกขา การรู้เข้าใจหน้าที่ต่อ
 

อริยสัจ 4 การเข้าใจหลักพุทธธรรมเรื่องความสุข การกำหนดจุดหมายในการดำเนินชีวิต และ การรู้วิธีปฏิบัติ

ต่อความสุข” (Ajariyanonta, 2016)




111Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

องค์ประกอบที่ 5 ทักษะการปรึกษา


ในการพัฒนาสาระสำคัญของทักษะการปรึกษาในรูปแบบที่พัฒนาครั้งนี้ เป็นการผสมผสานทักษะ

การปรึกษาตามแนวพุทธจิตวิทยาและแนวคิดจิตวิทยาตะวันตก ผลการศึกษาพบว่าพระสงฆ์ผู้ให้การปรึกษา

ต้องพัฒนาทักษะให้มีความสามารถในการให้การปรึกษาใน 2 ด้านประกอบด้วย 


1) ด้านการพัฒนาทักษะภายในจิตใจ เป็นการเตรียมจิตให้มีความพร้อมสมควรแก่การทำหน้าที่ใน

การเป็นผู้ให้การปรึกษา เป็นจิตที่นุ่มนวล อ่อนโยน สงบนิ่ง และมั่นคง ซึ่งต้องฝึกฝนอบรมอย่างสม่ำเสมอ 

เพราะจิตที่อบรมดีแล้วจะเป็นจิตที่มีสมาธิ และจิตที่มีสมาธิทำให้เห็น รู้ชัดตามความเป็นจริง ดังนั้นผู้ให้การ

ปรึกษาต้องฝึกตนในการเจริญจิต ซึ่งประกอบด้วย การเจริญสมาธิ และการเจริญปัญญาภาวนา และ 


2) ด้านการพัฒนาทักษะการสื่อสารทางวาจา เป็นสื่อสารทางวาจา ที่แสดงออกถึงความคิด 

อารมณ์และความรู้สึก การพูด ถ้อยคำต่างๆจึงมีความสำคัญต่อความเข้าใจเป็นอย่างยิ่ง ผู้ให้การปรึกษาพึงให้

ความสำคัญในการสื่อสารบนพื้นฐานจิตใจที่เป็นกุศล อันเป็นคำพูดที่จริง ที่แท้ และเป็นประโยชน์ซึ่งเป็น
 

องค์ธรรมพื้นฐานในการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข (Sompong, 2016) และ การใช้ทักษะการสื่อสารเพื่อการ

ปรึกษา ซึ่งเป็นทักษะพื้นฐานที่จำเป็นต่อการเป็นผู้ให้การปรึกษาเช่นทักษะการรับฟัง (การใส่ใจ การสังเกต 

การยอมรับ ) ทักษะการเห็นอกเห็นใจ (การทวนความ การสะท้อนความรู้สึก) ทักษะการถามเปิด (การถาม

เพื่อมุ่งให้ได้รายละเอียด การถามช่วยกระตุ้นให้คิด) ทักษะการสรุปประเด็น (การสรุปเนื้อหา การสรุปความ

รู้สึกและการสรุปกระบวนการให้การปรึกษา) ทักษะการให้กำลังใจซึ่งมีทั้งมีทั้งการใช้ภาษาท่าทาง และภาษา

พูด ทักษะการให้ข้อเสนอแนะและทักษะการนำหลักธรรมไปปฏิบัติ


องค์ประกอบที่ 6 ผลการปรึกษา


ผลของปรึกษาที่เกิดขึ้นระหว่างที่การปรึกษาดำเนินอยู่นั้น ผู้มาปรึกษามีการเปลี่ยนแปลงภายใน

ตลอดเวลา ซึ่งได้แก่ มีสภาวะอารมณ์ที่สงบลง และมีกระบวนการคิดที่มีเหตุมีผลมากขึ้น และผลของการ

ปรึกษาหลังการยุติการปรึกษาผู้มาปรึกษาเกิดการเปลี่ยนแปลงในแง่สภาวะทางจิตใจที่มั่นคงและมีความสุข

มากขึ้นโดยการสังเกตของผู้ให้การปรึกษาว่าผู้มาปรึกษา มีศรัทธา มีความเชื่อ มั่นใจ ในสิ่งที่ดีงามและเป็น

กุศล มีการปฏิบัติตนในสิ่งที่ดีและเป็นประโยชน์ มีสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อื่น แสดงออกทางกาย วาจา ใจที่เป็น

ประโยชน์แก่ตนเองและผู้อื่น อีกทั้งมีองค์ธรรมเป็นเครื่องเตือนสติ เป็นแรงบันดาลใจในการดำเนินชีวิต
 

ที่ดีงาม 


2.	การนำไปทดลองใช้และการประเมินผลการใช้รูปแบบ


ภายหลังจากที่ได้รูปแบบการให้คำปรึกษาฯ ผู้วิจัยได้จัดทำคู่มือแนวปฏิบัติการให้การปรึกษาแนว

พุทธจิตวิทยาบูรณาการของพระสงฆ์ที่มีบทบาทให้การปรึกษา โดยเค้าโครงของคู่มือดังกล่าวประกอบด้วย 

ความเป็นมา ความหมายความสำคัญ องค์ประกอบต่างๆของรูปแบบฯ จากนั้น ผู้วิจัยจึงได้ทำการอบรม
 

พระสงฆ์ผู้ให้คำปรึกษาเพื่อให้เข้าใจในรูปแบบการให้การปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาบูรณาการของพระสงฆ์ผู้มี



112 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

บทบาทให้การปรึกษา โดยใช้คู่มือฯ ที่จัดทำขึ้นนี้ประกอบการอบรม และได้ของความอนุเคราะห์จาก
 

พระสงฆ์ในโครงการเยียวยาจิตใจด้วยธรรมะ ของคณะสงฆ์กรุงเทพมหานคร จำนวน 6 รูป ให้ทดลองนำไป

ใช้ ซึ่งทุกรูปเป็นพระจิตอาสาที่มีความสนใจในด้านการให้การปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยา และมีประสบการณ์

ในการฝึกฝนการเป็นผู้ให้การปรึกษาตามโครงการฝึกอบรมของคณะสงฆ์กรุงเทพมหานคร โดยพระสงฆ์ทุก

รูปให้ความร่วมมือและยินดีเข้าร่วมการวิจัยตลอดกระบวนการจนครบกระบวนการ นอกจากนี้ ผู้วิจัยยังได้

สุ่มสัมภาษณ์ความคิดเห็นและความรู้สึกของผู้มาปรึกษาเมื่อสิ้นสุดการให้การปรึกษา โดยมีจำนวนผู้มา

ปรึกษากับพระสงฆ์ตามเกณฑ์ที่กำหนด จำนวน 12 คน เพื่อเป็นการประเมินผลการใช้รูปแบบการปรึกษา

ของพระสงฆ์ที่ให้การปรึกษา ผู้วิจัยสุ่มสัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้มารับการปรึกษาจำนวน 8 ท่าน โดยการศึกษา

ตามหวัขอ้วจิยัครัง้นี ้ ไดผ้า่นคณะกรรมการพจิารณาจรยิธรรมการวจิยัในคนแลว้ มผีลการประเมนิประสทิธผิล

ของรูปแบบฯ และการนำไปใช้ ดังนี้


1.	การประเมินประสิทธิผลของรูปแบบฯ ผู้วิจัยได้ประเมินความพึงพอใจของพระสงฆ์ผู้นำ
 

รูปแบบฯไปใช้ พบว่าพระสงฆ์ที่นำรูปแบบไปใช้ มีความพึงพอใจในรูปแบบการปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาตาม

คู่มือแนวปฏิบัติการให้การปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยาบูรณาการของพระสงฆ์ที่มีบทบาทให้การปรึกษา ใน

ระดับมากที่สุด และมีข้อคิดเห็นเพิ่มเติมว่าเป็นรูปแบบฯ ที่มีความชัดเจน มีระบบ ทำให้เกิดประโยชน์กับ

พระสงฆ์ผู้ให้การปรึกษาและผู้มาปรึกษา สำหรับในส่วนกระบวนการให้การปรึกษาซึ่งมี 6 ขั้นตอนนั้น
 

พระสงฆ์ก็มีความพึงพอใจในระดับมากเช่นกัน และให้ข้อเสนอแนะถึงการอบรมการนำไปใช้ควรมีการเพิ่ม

เวลาให้มากขึ้น 


2.	การประเมินประสิทธิผลของการนำใช้รูปแบบฯ โดยการสัมภาษณ์ผู้มารับคำปรึกษาจากพระ

สงฆ์ผู้ให้การปรึกษาตามรูปแบบที่ผู้วิจัยได้พัฒนาขึ้น ปรากฏผล ดังนี้


1)	 การเปลี่ยนแปลงภายในของผู้มาปรึกษาในระหว่างการให้การปรึกษา ผู้มาปรึกษามีทัศนคติที่ดี

ต่อตัวพระสงฆ์ผู้ให้การปรึกษา และพอใจในการสื่อสารของพระสงฆ์ โดยผู้มาปรึกษา ให้ข้อมูล

ว่า พระสงฆ์ผู้ให้การปรึกษามีคุณลักษณะ ความเมตตา กรุณา พูดจานุ่มนวล สุภาพ ใจเย็น 
 

มีความจริงใจ เห็นความสำคัญ อดทน ยอมรับเรา เข้าใจเรา และในด้านการ สื่อสารของ
 

พระสงฆ์ผู้ให้การปรึกษา ผู้มาปรึกษาๆให้ข้อมูลว่า พระสงฆ์ใช้วิธีการรับฟัง การถาม การให้
 

ข้อแนะนำ ให้โอกาสได้แสดงความสามารถ ช่วยให้ได้คิดใหม่ทำใหม่ อีกทั้งทำให้ผู้มาปรึกษา

มองผู้คนรอบๆข้างในทางที่ดีขึ้น ซึ่งแสดงถึงการน้อมใจจนเกิดความศรัทธาในพระสงฆ์ และ

องค์ธรรมที่พระสงฆ์ได้สื่อสาร เกิดความมุ่งมั่นที่จะไก้ไขปัญหาของตน


2) การเปลี่ยนแปลงของผู้มาปรึกษาหลังยุติการให้การปรึกษา ผู้มาปรึกษาสะท้อนว่า พระสงฆ์ผู้

ให้การปรึกษาได้นำหลักธรรมต่างๆเช่น หลักไตรลักษณ์ หลักกรรมมาช่วยเหลือใน

กระบวนการให้การปรึกษา ส่งผลให้ ผู้มาปรึกษามีการเปลี่ยนแปลงที่เป็นการพัฒนาต่อเนื่อง

ไปใน 2 ส่วน คือ (1) ในการปฏิบัติตน มีการปฏิบัติตนตามวิถีทางที่ถูกต้องเพิ่มขึ้น มีความเชื่อ 



113Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

ในสิ่งที่ดีงามเป็นกุศล ปฏิบัติตนในสิ่งที่ดีและเป็นประโยชน์ มีสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อื่น ลดความ

โลภ ความโกรธ ความหลง มีน้ำใจเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ เอาความรู้ทางธรรมมาแก้ไขปัญหาและ (2) 

สภาพจิตใจ แช่มชื่น เบิกบานใจผ่อนคลายใจ โล่งใจ โปร่งใจ สบายใจ ตั้งมั่นในความสงบมาก

ขึ้น ผู้มาปรึกษาคลายความทุกข์ใจ เข้าใจความจริงของชีวิตมากขึ้น อีกทั้งบ่งชี้ด้านสภาพจิตใจ

ของผู้มาปรึกษาหลังการให้การปรึกษา ว่า ผู้มาปรึกษามีจิตใจเข้มแข็งมากขึ้น ไม่โทษผู้อื่น 

อบอุ่นใจ สบายใจ รู้สึกปีติ เห็นทางออกของปัญหา มุ่งมั่นตั้งใจจะทำสิ่งดีๆ ต่อไป





สรุป


รูปแบบการให้การปรึกษาฯ ในการวิจัยครั้งนี้สามารถนำไปเป็นแนวทางให้พระสงฆ์นำไปใช้ในการ

ช่วยเหลือแก้ไขทุกข์ทางด้านจิตใจของญาติโยมได้ และจากการศึกษาด้านผลของการปรึกษา พบว่า เมื่อยุติ

การปรึกษา ญาติโยมมีการเปลี่ยนแปลงภายที่เป็นไปในทางที่เป็นกุศลมากขึ้น มีความเชื่อมั่นในความดีงาม 
 

มีการยึดมั่นในตนเองเบาบางลง มีการข่มใจตนเองได้ มีจิตที่นึกถึงผู้อื่น มีสัมพันธภาพที่ดีกับผู้คนรอบตัว 

เข้าใจความจริงของชีวิตตามหลักกรรม และหลักไตรลักษณ์ เป็นต้น และมีสภาวะจิตใจที่ผ่อนคลาย โล่ง 

โปร่ง สบายใจ อบอุ่น พร้อมจะดำเนินชีวิตต่อไปอย่างเป็นประโยชน์กับตนเองและผู้อื่น





ข้อเสนอแนะ


1.	ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 


จากการศึกษาวิจัยครั้งนี้ พบว่ารูปแบบการให้การปรึกษา สามารถนำไปเป็นแนวทางให้พระสงฆ์นำ

ไปใช้ในการช่วยเหลือแก้ไขทุกข์ทางด้านจิตใจของญาติโยมได้ และจากการศึกษาด้านผลของการปรึกษา พบ

ว่า เมื่อยุติการปรึกษา ญาติโยมมีการเปลี่ยนแปลงภายที่เป็นไปในทางที่เป็นกุศลมากขึ้น ดังนั้นควรมีโครงการ

ฝึกอบรมพระสงฆ์ผู้มีบทบาทให้การปรึกษากับญาติโยมที่มีทุกข์ เพื่อช่วยให้พระสงฆ์สามารถเข้าถึงทุกข์ของ

ญาติโยมได้อย่างแท้จริง และเอื้อให้ญาติโยมสามารถแก้ไขปัญหาทุกข์ทางใจได้ตรงจุด เป็นการเผยแผ่พุทธ

ศาสนาเชิงรุกและลึก และองค์กรที่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติงานของพระสงฆ์ ควรสนับสนุนให้พระสงฆ์นำ
 

รูปแบบการให้การปรึกษาไปประยุกต์ใช้ ในการช่วยเหลือญาติโยมที่เป็นทุกข์ใจ ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะสำหรับ

พระสงฆ์ผู้ที่นำรูปแบบไปใช้ 


1)	มีการเตรียมพร้อม โดยทำความเข้าใจรูปแบบ ศึกษาแนวคิด หลักการพื้นฐานสาระสำคัญ 

กระบวนการให้การปรึกษา การประเมินการให้การปรึกษา รวมทั้งการวางแผนในการบูรณาการทักษะการ

ให้การปรึกษา โดยสามารถปรับรายละเอียดต่างๆให้เหมาะสม และสอดคล้องกับวิถีปฏิบัติของพระสงฆ์ให้

มากที่สุด




114 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2560)

Ajariyanonta, W. (2016). Handbook of how to have a happy life according to Buddhist 

Principles for the elders. Journal of Graduate Studies Review, 12(2), 18-31. 

Department of Mental Health. (2005). Mental Health Awareness Guide. (2nd ed.). 

Bangkok: Printing Agriculture Cooperatives of Thailand.  

P. A. Payutto. (2009). Buddhadhamma. (11th ed). Bangkok: Sahadhammika. 

Phokaew, S. (2010). Application of Four Noble Truths of Buddhism with Counseling and 

Psychiatric Treatment. Research Report. Faculty of Pschology Chulalongkorn 

University. 

Phrakhruwinaithorn Chakkree Sricharumedhiyan, et al. (2016). The Role of Thailand Monks 

in Globalization Society Ages. Journal of MCU Peace Studies, 4(1), 275-287. 

Prochaska, J.O., & Norcross, J.C. (2007). Systems of Psychotherapy. (2007). (6th ed.). CA: 

Thomson Brook/Cole. 

References 

2) มีการฝึกฝนการให้การปรึกษาตามรูปแบบอย่างต่อเนื่อง และมีการประชุมกลุ่มกับผู้เชี่ยวชาญ

หรือเพื่อนสหธรรมมิกในรูปแบบ case conference เพื่อพัฒนาองค์ความรู้และทักษะที่เอื้อต่อการให้การ

ปรึกษา 

3) พระสงฆ์ผู้ให้การปรึกษาอาจจะปรับให้มีพิธีกรรมเช่นการสวดมนต์ การนั่งสมาธิ การกำหนดลม

หายใจ ฯ เพื่อให้สอดคล้องกับสภาวะที่เกิดขึ้นก่อนการให้การปรึกษา ระหว่างการให้การปรึกษา หรือภาย

หลังสิ้นสุดการให้การปรึกษา 

2.	ข้อเสนอแนะสำหรับการทำวิจัยครั้งตอไป	

การวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยทำการเก็บข้อมูลจากพระสงฆ์ผู้ให้การปรึกษาในปัจจุบัน โดยการสัมภาษณ์ 

พระสงฆ์จำนวน 10 รูป ใช้เลือกแบบเจาะจง (Purposive Sampling) และแบบ สโนว์บอลหรือแบบลูกโซ่ 

(Snow Ball or Chain Sampling) ดังนั้นจึงควรต่อยอดในประเด็นที่เกี่ยวข้อง ได้แก ่

1) ควรมีการศึกษาวิจัยการให้การปรึกษาของพระสงฆ์ร่วมกับการฝึกจิตภาวนาในผู้มาปรึกษา 

2) ควรมีการศึกษาถึงการพัฒนาสมรรถภาพในการให้การปรึกษาของพระสงฆ์ เพื่อจะได้นำมา

พัฒนาคุณลักษณะของผู้ให้การปรึกษาแนวพุทธ 



115Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 1 (January-April 2017)

Puchthonglang, P. (2010). Buddhist Counseling Model According to Kalayanamitra. Ph.D. 

Dissertation. Mahachulalongkornrajavidaya University.


Rogers. C.R. (1980). The Foundation of Person-centered Approach : A way of being. 

Boston: Houghton Mifflin. 


Rungreangkulkij, S. et al. (2014). Efficacy of Buddhist Counseling on Decrease Depressive 

Symptoms of Patients with Depressive Disorder. Journal of the Psychiatric 

Association of Thailand. 59(4), 381-393


Sompong, S. (2016). A Critical Analysis of Communication Pattern for Peace in the Online 

Media by Buddhist Peaceful Means: A Case Study of Komchadluek.Net. Journal 
 

of MCU Peace Studies, 4(1),137-154.


Sucaromana, A. (2016). Resilience Quotient: RQ. Journal of MCU Peace Studies, 4(1), 
 

209-220.


Wanapoot, P. (2008). Basic Concepts of Psychological Concepts in Buddhism. Ph.D. 

Dissertations Graduate School. Mahachulalongkornrajavidaya University.



