
ทนาดา
วิจักขณะ1,
พระมหาดวงเด่น
ฐิตญาโณ
และพระมหาหรรษา
ธมฺมหาโส


Tanada
Wichakana,
Phramaha
Duangden
Thitayarno
and



Phramaha
Hansa
Dhammahaso

สาขาสันติศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

Peace Studies Program, Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Wang-noi, Phra Nakorn Si Ayutthaya 13170, Thailand. 

                   1Corresponding Author. E-mail: tanada.wich@tat.or.th 

แนวทางการจัดการความขัดแย้ง

ที่เกิดจากมานะในพุทธศาสนาเถรวาท


The
Way
to
Manage
Conflicts
Arisen


from
Mana
in
Theravada
Buddhism


บทคัดย่อ
 

บทความวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร เพื่อนำไปสู่การวิเคราะห์แนวทางการจัดการความขัดแย้งที่

เกิดจากมานะ มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องมานะในพุทธศาสนาเถรวาท, เพื่อศึกษา

สภาพปัญหาของความขัดแย้งที่เกิดจากมานะที่ปรากฏในพุทธศาสนาเถรวาท และเพื่อนำเสนอแนวทางการ

จัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะในพุทธศาสนาเถรวาท  

ผลการวิจัยพบว่า แนวทางการจัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะในพุทธศาสนา ได้แก่ การถือศีล 

การเจริญเมตตา วิปัสสนากรรมฐาน อนิจสัญญา การให้อภัยซึ่งกันและกัน จากการศึกษาเรื่องวิฑูฑภะ ภิกษุ

โกสัมพี พญาชมพูบดี ชฏิลสามพี่น้อง ฯลฯ พบว่ามานะเป็นปัจจัยสำคัญประการหนึ่งทำให้เกิดปัญหากับ

ตนเองและสังคม เกิดความแตกแยก ขาดความสามัคคีในหมู่คณะ รวมถึงการเกิดทำสงคราม และสูญเสียทั้ง

ชีวิตและทรัพย์สิน ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงวางพระองค์เป็นกลาง และใช้กุสโลบายจัดการความขัดแย้งให้มีความ

ยึดหยุ่นตามสภาพของปัญหา ตามสาเหตุที่เกิดขึ้น เน้นการเปิดใจตนเองก่อนที่จะไปหาแนวทางการจัดการ

ความขัดแย้งกับคนอื่น เพื่อจะเปลี่ยนมิจฉาทิฐิให้เป็นสัมมาทิฐิ จะทำให้ละมานะได้เร็วขึ้น  

แนวคิดว่าด้วยมานะในพุทธศาสนาเถรวาทกับความเข้าใจของบุคคลทั่วไปในเรื่องมานะนั้นมีความ

แตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง คำว่า มานะในพระพุทธศาสนา คือ การถือตน การถือตัวเปรียบกับคนอื่น ถือตัวว่า

เลิศกว่าเขา ถือตัวว่าเสมอเขา ถือตัวว่าด้อยกว่าเขา ส่วนมานะตามความเข้าใจของคนทั่วไปมองว่า มานะ คือ 



114 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

ความพยายามเป็นสิ่งดีที่ควรส่งเสริม ทำให้ประสบความสำเร็จในชีวิตหลายด้านๆ ได้ มานะทางพระพุทธ

ศาสนานับว่าเป็นกิเลสสำคัญที่ละได้ยาก ผู้ที่ละมานะได้อย่างเด็ดขาดตามพระไตรปิฎกกล่าวไว้ ก็มีแต่พระ

อรหันต์เท่านั้น เพราะมานะเป็นเครื่องผูกสัตว์ให้อยู่ในวัฏสงสาร มานะเป็น 1 ใน ปปัญจธรรม (ตัณหา ทิฏฐิ 

และมานะ) และมานะ อยู่ในอุทธัมภาคิยสังโยชน์ (ธรรมที่มัดสัตว์ไว้กับทุกข์เบื้องสูง) นอกจากนี้มานะก็ยังอยู่

ใน สังโยชน์ 10 ทั้งนี้ พระไตรปิฎกได้กล่าวถึงวิธีการละมานะในตนเอง คือ การเจริญอสุภกรรมฐานเพื่อ

ประหารราคะ พึงเจริญเมตตาเพื่อกำจัดความพยาบาท พึงเจริญอานาปานสติเพื่อกำจัดมิจฉาวิตก พึงเจริญ

อนิจสัญญา เพื่อถอนซึ่งอัสมิมานะ


คำสำคัญ:	 ความขัดแย้ง; มานะ; พุทธศาสนาเถรวาท







115Journal of MCU Peace Studies Special Issue

Abstract
 


This documentary research leading to the analysis of managing conflicts arisen 

from Mana is of 3 objectives: to study the contextual idea related to Mana in Theravada 

Buddhism, to study the conflict state of problems arisen from Mana appeared in 

Theravada Buddhism, and to present the way to manage conflicts arisen from Mana in 

Theravada Buddhism; it is found the followings: 

The way to manage conflicts arisen from Mana in Buddhism comprises of precept 

holding, loving-kindness practice, Kammatthana Vipassana, Aniccasanna and forgiving each 

other. From studying stories of Vidudapa, Kosambi Bhikkhu, Phya Chombubodi, the Three 

Jatila Brothers, etc. It is found that Mana is one of the important factors causing: problems 

to oneself and society, the lack of unity in groups, including wars and the losses of both 

lives and properties, which the Buddha placed himself in the middle way of not taking side 

and flexibly managed conflicts with strategies according to states and causes of problems, 

emphasizing opening one’s own heart prior to find the way to manage conflicts with 

others, in order to change the false view to the right one that will fasten giving up Mana.    

The contextual idea related to Mana in Theravada Buddhism compared to the 

understanding of general people is totally different. The meaning of Mana in Buddhism is a 

self-arrogant, conceitedly compared to others to be better than them, equal to them, 

lower than them, while general people see to Mana as the good attempt that should be 

promoted as it brings success to one’s life in many aspects. Mana in Buddhism is perceived 

as the delicate defilement that is hard to rid, only Arahanta or the great one can do so, as 

Mana the binder of animal beings in Vatta. Mana is one of Papancadhamma (Tanha, Ditthi 

and Mana), and Mana is in Utdhambhakiya Samyojana (the Dhamma binding animal beings 

with higher level of Dukkha); moreover, it is also in the Ten Samyojana. Accordingly, the 

means to relieve Mana appeared in Tipitaka by the practice of AsubhaKammatthana to rid 

of Raga, Metta to rid of revenge up to Anapanasati (mindfulness on breathing) to rid of 

Micchavitakka (false thought), and Aniccasanna to rid of Assamimana.  

Keywords:

Conflicts; Mana; Theravada Buddhism 



116 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

บทนำ


มนุษย์เป็นสัตว์สังคม มีการอยู่ร่วมกันมิได้ใช้ชีวิตอย่างโดดเดี่ยว ต้องพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกัน 
 

ในแต่ละสังคมเป็นที่รวมของคนที่หลากหลายไว้ด้วยกัน แต่ละคนมีความคิด มีจุดหมายปลายทางที่ต่างกัน 

จนบางครั้งจนเกิดปัญหาความขัดแย้งขึ้นได้ ซึ่งปัญหาความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในสังคมมนุษย์ จนอาจกล่าวได้ว่า

เป็นเรื่องปกติหรือเป็นธรรมชาติ ความขัดแย้งทั้งในแง่ของความคิดและการปฏิบัติ ส่งผลกระทบเสียหายต่อ

สันติสุขของสังคม ปัญหามากมายส่วนหนึ่งอาจมีสาเหตุมาจากความขัดแย้งที่มาจากมานะ เป็นสาเหตุของ

ความขัดแย้งภายในที่นำไปสู่ความขัดแย้งภายนอก ตามความเข้าใจของคนทั่วไปจะเข้าใจว่ามานะ คือ ความ

พยายาม ที่จริงแล้วมานะไม่ได้แปลว่าพยายาม แต่มานะทำให้เกิดความพยายามได้ เพราะว่าคนเราโดย

เฉพาะคนไทยจะพากเพียรได้ก็กลัวเสียหน้าหรือไม่อยากแพ้คนอื่น เห็นคนอื่นเขาทำได้ เราก็ต้องทำได้ มานะ

เป็นสิ่งดีที่ทุกคนควรจะมี จนหลายๆ ครอบครัวได้นำคำว่า มานะ ไปตั้งเป็นชื่อกิจกรรม ชื่อบุตรหลานก็มี 

(Pisan Visalo, 2552) ส่วนคำว่ามานะในพุทธศาสนาเถรวาท จะหมายถึง “การถือตัว ความลำพองหรือ

ความทะนงตัว” มีการเปรียบเทียบตนกับผู้อื่น ว่าเราเลิศกว่าเขา เราเสมอเขา และเราดีกว่าเขา จนทำให้เกิด

การทะเลาะวิวาทจนนำไปสู่การฆ่ากัน หรืออาจทำสงครามกันได้ ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า “ผู้ใด สำคัญหมาย

ว่าเราเสมอเขา เลิศกว่าเขา หรือด้อยกว่าเขา ผู้นั้นพึงต้องวิวาทกันด้วยความถือตัวนั้น” (Thai Tripitakas/

231) 


เหตุการณ์ความขัดแย้งที่ส่งผลให้เกิดสงครามทำลายชีวิตที่เด่นชัด คือ กรณีของพระเจ้าวิฑูฑภะ 

และศากยวงศ์ เพราะมีความยึดติดว่าชาติพันธุ์ของตนนั้นดีกว่าบริสุทธิ์กว่าจนทำให้ไปดูถูก เหยียดหยาม 

และดูหมิ่นคนอื่นๆ ในสังคม ดังเหตุการณ์ที่พระเจ้าปเสนทิโกศลต้องการสร้างสัมพันธไมตรีกับเจ้าศากยวงศ์ 

โดยการส่งสาส์นเพื่อสู่ขอพระราชธิดา แต่ได้รับการดูถูก เหยียดหยาม โดยการมองบุตรีของนางทาสีไปเป็น

มเหสีแล้วยังดูหมิ่น เหยียดหยามเจ้าชายวิฑูฑภะซึ่งเป็นลูกของนางทาสีโดยการใช้น้ำนมล้างตั่งที่พระองค์

ประทับนั่ง ไม่ยอมให้ลูกของตัวเองไหว้เจ้าชายวิฑูฑภะ ซึ่งมีอายุมากกว่าด้วยการพาหนีไปอยู่นอกเมือง ส่งผล

ให้เกิดความสงสัยในพฤติกรรมที่ปรากฏ เมื่อทราบถึงเรื่องราวต่างๆ ที่มีมูลเหตุมาจากความเกลียดชัง กลาย

เป็นความรุนแรง เกิดความพยาบาทอาฆาตแค้นที่ฝังใจ รุนแรงและสะสมมาตั้งแต่เยาว์วัยของเจ้าชายวิฑูฑภะ

ที่ได้รับการปฏิบัติ และเมื่อได้ทราบถึงมูลเหตุดังกล่าวมาแล้วข้างต้นในองค์ประกอบความขัดแย้งทางสังคม 

จนกระทั่งถึงจุดระเบิด พระองค์ทรงมีมิจฉาทิฐิ แก้แค้นต่อศากยวงศ์โดยใช้ความรุนแรงอย่างที่สุด ในการ

กระทำ “สงครามล้างเผ่าพันธุ์” ดังคำอาฆาตแค้นของพระองค์ที่ว่า “เมื่อเราได้ราชสมบัติแล้ว เราจึงเอาเลือด

ในลำคอของพวกศากยะ...ล้างแผ่นกระดานที่เรานั่ง” (Thai Tripitakas 41/1/2/11-39) เมื่อเจ้าชาย
 

วิฑูฑภะได้ครองราชย์สมบัติแล้ว จึงตัดสินพระทัยทำสงครามฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ของเจ้าศากยะได้ยกทัพหลวง

ออกไปฆ่าเจ้าศากยะ ไม่เว้นแม้กระทั่งทารกที่ยังต้องดื่มน้ำนมจากมารดาอยู่ และนำเลือดจากลำคอของ
 

เจ้าศากยะเหล่านั้นไปล้างแผ่นกระดานที่พระองค์เคยประทับนั่ง แต่เจ้าชายวิฑูฑภะไม่ได้ฆ่าเจ้าศากยะ-
 

มหานามและบริวาร เพราะมองว่าเป็นพระเจ้าตาของพระองค์ แต่หลังจากนั้นไม่นานพระเจ้ามหานามะก็



117Journal of MCU Peace Studies Special Issue

พยายามที่จะฆ่าตัวตายในสระน้ำ เพื่อหลีกหนีการเสวยพระกระยาหารกับพระเจ้าวิฑูฑภะ เพราะยึดทิฎฐิ

มานะที่แม้กษัตริย์จะสิ้นพระชนม์ ก็ไม่ยอมเสวยกระยาหารรวมกับบุตรนางทาสี 


จากที่ยกตัวอย่างมาทั้งหมดเป็นเรื่องราวความขัดแย้งที่เคยเกิดขึ้นในสมัยพุทธกาลล้วนมีสาเหตุ

ประการหนึ่งเกิดจากความขัดแย้งภายใน คือ มานะ และได้แสดงออกมารูปของความขัดแย้งภายนอก โดย

มีปัจจัยต่างๆ เข้ามาประกอบและร่วมด้วย ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงเป็นนักไกล่เกลี่ยคนกลางเชิงพุทธ และยัง

สนับสนุนให้ทุกคนไม่นิ่งดูดายปล่อยให้เกิดความขัดแย้งขึ้น เสมือนเป็นหน้าที่ของชาวพุทธที่ควรจะช่วยกันหา

ทางแก้ไขความขัดแย้งที่เกิดขึ้นอีกด้วย ซึ่งพระพุทธศาสนามองว่าความขัดแย้งที่เกิดจากสาเหตุของมานะจัด

ได้ว่าเป็นทุกข์ สำหรับปัจจัยที่ก่อให้เกิดความขัดแย้งพระพุทธศาสนายอมรับว่าเกิดจากการทำงานร่วมกัน

ระหว่างปัจจัยภายใน คือ กุศลมูล และอกุศลมูล มานะ ผนวกกับปัจจัยภายนอก ด้วยเหตุนี้ พระพุทธเจ้าจึง

ได้เป็นแบบอย่างทางพุทธสันติวิธีในการจัดการความขัดแย้ง ซึ่งประกอบไปด้วยการไกล่เกลี่ยคนกลางเชิง

พุทธ การเจรจากันเอง การตั้งคณะกรรมการไต่สวน การตัดสินโดยการเงียบ การใช้เสียงข้างมาก การโน้ม

น้าว การประนีประนอม เป็นต้น (Phramaha Hansa Dhammahaso, 2004 ) สามารถ สืบสานสัมพันธ์ 

สังคมสุขสร้างสรรค์สันติภาพ และเป็นประโยชน์และคุณค่าส่งเสริมให้สังคมเกิดสันติสุข (Sompong, 2016)


จากการศึกษาพุทธประวัติบางตอนพบว่า พระพุทธเจ้าทรงเป็นคนไกล่เกลี่ยคนกลางเชิงพุทธ และ

สนับสนุนให้ทุกคนไม่นิ่งดูดาย ช่วยกันหาทางแก้ไขความขัดแย้งที่เกิดขึ้น จนอาจเป็นหน้าที่ที่สำคัญประการ

หนึ่งของชาวพุทธที่ควรตระหนักและร่วมเป็นส่วนหนึ่งของการแก้ไขปัญหา จะทำให้บุคคล ครอบครัว สังคม

และประเทศชาติมีสันติสุขได้ ดังนั้น ผู้วิจัยเห็นว่าการจัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะโดยในพุทธศาสนา

เถรวาทเป็นแนวทางที่ดี ซึ่งพระพุทธเจ้าได้เป็นต้นแบบที่ดีในการจัดการความขัดแย้ง ล้วนเป็นประโยชน์ใน

ด้านแนวทางการความขัดแย้งที่เกิดกับตนเองและสังคม  สามารถนำแนวทางการจัดการความขัดแย้งที่เกิด

จากมานะไปใช้ในการบริหารองค์กร และนำไปสู่สังคมเพื่อให้เกิดสันติภาพ ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยได้เกิดความสนใจ

ในการทำงานวิจัยการจัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะในพุทธศาสนาเถรวาท ซึ่งงานวิจัยฉบับนี้จะกล่าว

ถึงแต่มานะความถือตัวที่เป็นตัวกิเลสเท่านั้น ซึ่งมานะมีลักษณะเฉพาะ คือ มีความถือตัว ทะนงตัว มีความ

หยิ่งเป็นลักษณะ ความถือตัวในการข่มผู้อื่น (Thai Tripitakas 10/32 ,15/9, 17/33,20/110) ผู้วิจัยจึงสนใจ

ที่จะศึกษาเรื่องดังกล่าวสำหรับเป็นแนวทางในการจัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะในสังคมได้อีกทางหนึ่ง


ความขัดแย้งที่เคยเกิดขึ้นในสมัยพุทธกาลล้วนมีสาเหตุที่เกิดจากความขัดแย้งภายใน คือ มานะ 

และได้แสดงออกมารูปของความขัดแย้งภายนอก โดยมีปัจจัยต่างๆ เข้ามาประกอบและร่วมด้วยซึ่ง

พระพุทธเจ้าทรงเป็นนักไกล่เกลี่ยคนกลางเชิงพุทธ ซึ่งพระพุทธศาสนามองว่าความขัดแย้งที่เกิดจากสาเหตุ

ของมานะจัดได้ว่าเป็นทุกข์ ด้วยเหตุนี้ ในพระไตรปิฎก และคัมภีร์สำคัญได้กล่าวว่า มานะคือการถือตัว เป็น

สิ่งที่ควรละ สำหรับปัจจัยที่ก่อให้เกิดความขัดแย้งพระพุทธศาสนายอมรับว่าเกิดจากการทำงานร่วมกัน

ระหว่างปัจจัยภายใน คือ กุศลมูล และอกุศลมูล มานะ ผนวกกับปัจจัยภายนอก สภาพปัญหาในสังคมไทย

ปัจจุบัน สาเหตุของปัญหาส่วนหนึ่งมาจากบุคลากรจากหน่วยงานภาครัฐ ภาคเอกชน ผู้บริหาร ต่างมีมานะ 



118 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

คือ การถือตัวว่าตนดีกว่าคนอื่น สำคัญกว่าคนอื่น มีความทะนงตัว จนส่งผลให้การแก้ไขปัญหาของประเทศ

ดำเนินไปได้ช้า เนื่องจากไม่ยอมรับซึ่งกันและกัน จนไม่เกิดความร่วมมือกันในเชิงปฏิบัติ จึงไม่เกิดผลดีต่อการ

พัฒนาคุณภาพชีวิตของคนในครอบครัวในสังคมหมู่บ้านโลก ที่ควรยกระดับจิตใจให้มีความเจริญเช่นเดียวกับ

ความเจริญทางวัตถุและเทคโนโลยีสารสนเทศ (Masrungson, 2016) 


ด้วยเหตุผลดังกล่าวข้างต้น ผู้วิจัยจึงเกิดความสนใจในการหาแนวทางการจัดการความขัดแย้ง
 

ดังกล่าว โดยศึกษาแนวทางการจัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะในพุทธศาสนาเถรวาท การจัดการความ

ขัดแย้งของพระพุทธเจ้าที่เกิดจากมานะ ซึ่งพระพุทธเจ้าได้เป็นต้นแบบที่ดีในการจัดการความขัดแย้งใน

ทิศทางที่ยึดหยุ่นในการจัดการปัญหาเฉพาะหน้า และใช้ธรรมะในการจัดการปัญหาเชิงลึก วิธีการเหล่านี้ล้วน

เป็นประโยชน์กับตนเองและสังคม ที่จะนำแนวทางการจัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะในสมัยพุทธกาล

ไปใช้ในการบริหารองค์กร และนำไปสู่สังคมเพื่อให้เกิดสันติภาพได้





วัตถุประสงค
์

1.	 เพื่อศึกษาแนวคิดว่าด้วยมานะในพุทธศาสนาเถรวาท


2.	 เพื่อศึกษาสภาพปัญหาของความขัดแย้งที่เกิดจากมานะในพุทธศาสนาเถรวาท


3.	 เพื่อนำเสนอแนวทางการจัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะในพุทธศาสนาเถรวาท





วิธีการดำเนินการวิจัย


การศึกษาวิจัยเรื่องแนวทางการจัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะในพุทธศาสนาเถรวาทเป็นการ

ศึกษาวิจัยจากเอกสาร ซึ่งผู้วิจัยได้เน้นการศึกษาคัมภีร์พระพุทธศาสนา พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 และหนังสือ ตำราวิชาการ รวมถึงงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง โดดมีขั้น

ตอน ดังนี้


ขั้นตอนที่ 1 	ศึกษาค้นคว้าเอกสารจากคัมภีร์พระไตรปิฎก (เน้นฉบับภาษาไทยเป็นหลัก) ของ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และคัมภีร์อรรกถา รวมถึงตำราวิชาการ วิทยานิพนธ์ที่เกี่ยวข้อง

อื่นๆ และศึกษาเรื่องราวในพุทธศาสนาที่มีความเด่นชัดว่าเป็นความขัดแย้งที่เกิดจากมานะ


ขั้นตอนที่ 2 	ศึกษาข้อมูลจากการรวบรวมเอกสารทั้งหมดในงานวิจัย เพื่อนำเสนอแนวทางการ

จัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะของพระพุทธเจ้าในสมัยพุทธกาล


ขั้นตอนที่ 3 	วิเคราะห์ข้อมูลในเนื้อหาจากขั้นตอนที่ 1, 2, 3 เป็นแนวทางการจัดการความขัดแย้ง

ที่เกิดจากมานะในพุทธศาสนาเถรวาท


ขั้นตอนที่ 4 	สรุปผลและข้อเสนอแนะ 










119Journal of MCU Peace Studies Special Issue

ผลการวิจัย


1.	 ศึกษาแนวคิดว่าด้วยมานะในพระพุทธศาสนา


จากการวิจัยพบว่า “มานะ” หมายถึง ความถือตัว ซึ่งในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวล

ธรรมกล่าวถึงความหมายของมานะ คือ ความถือตัว ความสำคัญตนว่าเป็นนั่นเป็นนี่ ถือสูง ถือต่ำ ยิ่งใหญ่เท่า

เทียมหรือด้วยกว่าผู้อื่น ความอยากเด่นชูตนให้ยิ่งใหญ่ (PhraPrahmgunaporn P.A Payutto,2014) ส่วน

ในคัมภีร์อภิธรรมปิฎกได้ให้ความหมายของมานะ คือ ความถือตัวว่าเราดีกว่าเขา เราเสมอกับเขา เราเลวกว่า

เขา ความถือตัว กิริยาที่ถือตัว ความยกตนการเทิดตน การเชิดชูตนดุจธง การยกจิตขึ้น จิตต้องการเป็นดุจธง 

มีลักษณะเช่นนี้ นี้เรียกว่ามานะ (Thai Tripitakas 34/1239/314) จากการศึกษาพบว่ามานะมี 2 รูปแบบ 

คือ 1. มานะเป็นหนึ่งในปปัญจธรรม 2.มานะในภาวะจิต ไม่ว่ามานะจะเป็นในรูปแบบไหน ต่างก็มีลักษณะที่

เหมือนกันคือ มีความถือตัว มีการเปรียบเทียบตนเองกับผู้อื่นว่าเราเลิศกว่าเขา เราเสมอเขา เราเลวกว่าเขา 

นอกจากนี้ในสังคมไทยก็จะเห็นว่าการถือตัวเพราะวงศ์ ตระกูล การศึกษา ทรัพย์ ฯลฯ ทำให้เกิดการดูหมิ่น

เหยียดหยามคนอื่นว่าต่ำกว่าตน ด้อยกว่าตนอยู่ตลอดเวลา เกิดการไม่ยอมรับคนอื่น 


2.	ศกึษาสภาพปญัหาของความขดัแยง้ทีเ่กดิจากมานะทีป่รากฏในพระพทุธ-



ศาสนาเถรวาท  


ผู้วิจัยได้ ศึกษาจากเรื่องราวในพระไตรปิฎก คัมภีร์สำคัญทางศาสนา และเอกสารอื่นที่เกี่ยวข้อง 

จากผลการศึกษาพบว่าพระอรหันต์เท่านั้นที่จะเป็นผู้ละมานะได้ ดังปรากฏข้อความสำคัญในพระอภิธรรม

ปิฎก ดังนี้ “บุคคลผู้ปฏิบัติเพื่อละรูปราคะ มานะ อุทธัจจะ และอวิชชา โดยไม่เหลือชื่อว่าผู้ปฏิบัติเพื่อทำให้

แจ้งอรหัตตผล บุคคลใดละรูปราคะ อรูปราคะ มานะ อุทธัจจะ และอวิชชาได้โดยไม่เหลือ บุคคลนี้ เรียกว่า 

ผู้เป็นอรหันต์” (Thai tripitakas /56) สำหรับปุถุชนจึงเป็นเรื่องยากที่จะละมานะ ให้หมดไป เพียงแค่ทำให้

เบาบางลงก็ยากแล้ว ซึ่งจะเห็นได้ชัดถึงความขัดแย้งของคนในสังคมไทยในปัจจุบันว่าสาเหตุส่วนหนึ่งเกิดจาก

แต่ละคนก็มีมานะอยู่ในใจ ส่งผลให้เกิดผลเสียหลายได้ดังพระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ได้แสดงทัศนะ

เกี่ยวกับผลเสียของมานะไว้ดังนี้ 1) ผลเสียต่อการทำงาน 2) ผลเสียต่อกลุ่ม 3) ผลเสียต่อวัฒนธรรม 4) ผล

เสียต่อเสรีภาพ 5) ผลเสียต่อกิจกรรม (P.A.Payutto,1993) ดังนั้นมานะมีผลเสียมีโทษ ดังนี้ 1) โทษต่อ

ตนเอง 2) โทษต่อสังคม คือ มีมานะแล้วจะทำให้มีความสัมพันธ์ไม่ค่อยดี ไม่ราบรื่น และบางทีอาจจะไม่มีใคร

อยากคบหาสมาคมเป็นเพื่อน คนทั้งหลายพากันรังเกียจเพราะคนมีมานะเป็นคนเอาใจยาก ดังนั้นจึงไม่ควร

ให้มีมานะเกิดขึ้น เพราะมานะเป็นโทษเป็นกิเลสที่ทำให้หมู่สัตว์ติดวนอยู่ในวัฏสงสาร เป็นสิ่งที่ต้องละ ควร

ถอนเสีย และไม่ควรให้มีมานะในจิตใจ (Phra Prasayan, 2003) ไม่ว่าจะเป็นมานะแบบไหน ทำให้เกิด

ปัญหาที่มีความซับซ้อน ในการแก้ไขปัญหาให้ถูกจุดจึงต้องทราบถึงสาเหตุของปัญหาที่แท้จริงของมานะ ซึ่งผู้

วิจัยได้เลือกทำการศึกษาเรื่องราวในพระไตรปิฎกบางเรื่อง ที่มีความหลากหลายของปัญหาที่เกิดจากมานะ 

ได้แก่ ชฏิลสามพี่น้อง อาฬวกยักษ์ ภิกษุเมืองโกสัมพี พระฉันนะ เจ้าชายศากยะกับการให้โอกาสพระอุบาลี



120 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

บวชก่อน วิฑูฑภะ และพญาชมพูบดี สภาพปัญหาของความขัดแย้งที่เกิดจากมานะเป็นปัญหาที่แก้ไขยาก 

เนื่องจากมานะเป็นปัญหาของจิตใจ เป็นเรื่องความรู้สึก เป็นความรู้สึกที่ไม่ดี (P.A. Payutto, 2014) ดัง

ปรากฏในเรื่องราวพระพุทธศาสนาเถรวาท จำนวน 7 เรื่อง ดังจะได้กล่าวต่อไปนี
้

2.1	ชฎิลสามพี่น้อง 


ชฎิล 3 พี่น้อง ได้แก่ อุรุเวลกัสสปะชฎิล นทีกัสสปะ และคยากัสสปะ โดยมีอุรุเวลกัสสปะชฎิลเป็น

ผู้นำของกลุ่มชฏิลทั้งหลาย ที่ตั้งสำนักอยู่ริมแม่น้ำ และมีลูกศิษย์จำนวนมาก ซึ่งชฎิลชอบการบูชาไฟ เน้นการ

แสดงอิทธิฤทธิ์โดยผ่านอายตนะ ซึ่งนำมาซึ่งลาภสักการะที่ตนเองต้องการ คิดว่าตนเองบรรลุธรรมเป็นพระ

อรหันต์แล้ว พระพุทธเจ้าได้เสด็จไปยังตำบลอุรุเวลาเสนานิคม และพระองค์ได้เสด็จโปรดชฎิล 3 พี่น้อง 

พระองค์ได้แสดงอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์หลายครั้ง เพื่อลดความถือตัวของชฎิล 3 พี่น้อง นอกจากนี้พระพุทธเจ้า

ได้ใช้กุสโลบายด้านเมตตาและขันติกับชฎิล จนทำให้ชฎิลและสาวกได้รู้ถึงหลักการปฏิบัติธรรมที่อยู่ในเส้น

ทางของอรหันตมรรค และได้บรรลุธรรมขั้นสูง (Thai tripitakas 22/77/231, 29/153/420)


สภาพปัญหา คือ ชฎิลเกิดความถือตัวว่าตนเลิศกว่าคนอื่นสำคัญตนว่าเป็นพระอรหันต์แล้ว ซึ่งเป็น

ลักษณะของมานะขั้นละเอียดที่มีความถือตัว และคิดว่าตนบรรลุอรหันต์แล้ว จนทำให้ไม่ยอมรับคำสั่งสอน

ของพระพุทธเจ้าในช่วงแรกๆ และเกิดการท้าทายทางด้านอิทธิฤทธิ์ปาฎิหารย์ สุดท้ายก็ได้เปิดใจยอมรับและ

ขอบวชในพระพุทธศาสนา 


2.2	อาฬวกยักษ
์

อาฬวกยักษ์มีอาวุธวิเศษ และมีอิทธิฤทธิ์มาก จนส่งผลให้เกิดการถือตัวว่าตนสำคัญกว่าคนอื่น 
 

ต่อมาพระพุทธเจ้าได้เสด็จไปโปรดอาฬวกยักษ์โดยทำให้ยักษ์ผู้ดุร้าย เจ้าโทสะ หมดหนทางที่จะทำร้าย

พระพุทธเจ้าไม่ว่าจะใช้อาวุธวิเศษใดๆ หรือบันดาลอิทธิฤทธิ์เพื่อทำร้ายพระพุทธองค์ แต่ไม่ว่าจะทำการด้วย

วิธีใดๆ ก็ไม่สามารถทำร้ายพระพุทธองค์ได้ จนท้ายที่สุด อาฬวกยักษ์ก็ได้ใช้การถามปัญหาธรรมะเป็นหนทาง

สุดท้าย พระพุทธเจ้าได้ตอบปัญหาและทำให้อาฬวกยักษ์ได้เกิดดวงตาเห็นธรรมจนบรรลุพระโสดาบัน และ

เปลี่ยนจากยักษ์ผู้ทุศีลเป็นยักษ์ผู้มีศีลตั้งแต่วันนั้นเป็นต้นมา 


สภาพปัญหา คือ อาฬวกยักษ์มีมานะที่ทำให้คิดว่าตนดีกว่าคนอื่น ข่มคนอื่น, เจ้าโทสะ และไม่ชอบ

ให้ใครมาล่วงล้ำในที่อยู่อาศัยของตนเอง


2.3	วิฑูฑภะ


เจ้าศากยะเป็นผู้ที่มีมานะมากทางด้านการถือตัวในวงศ์ศากยะ คิดว่าวงศ์ของตนดีกว่าบริสุทธิ์กว่า

คนอื่น และไม่อยากให้สายเลือดอื่นๆ มาปะปนกับตระกูลของตน จึงเป็นต้นเหตุของปัญหาเพราะได้หลอก

ลวงพระเจ้าปเสนทิโกศลที่มาสู่ขอเจ้าหญิงของศากยะ เพื่อต้องการเป็นพระญาติกับทางศากยะ แต่ทาง
 

เจ้าศากยะได้ส่งบุตรีของนางทาสีไปเป็นมเหสีของเจ้าปเสนทิโกศล ต่อมาพระเจ้าวิฑูฑภะซึ่งเป็นโอรสใน

พระเจ้าปเสนทิโกศลได้ทราบความจริงว่าตนเองนั้นมิได้มีกำเนิดจากวรรณะกษัตริย์อย่างที่ตนเข้าใจ ส่งผลให้



121Journal of MCU Peace Studies Special Issue

เกิดความโกรธแค้น ความพยาบาทจะฆ่าล้างวงศ์ศากยะเกิดขึ้น ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงใช้กุสโลบายเพื่อมิให้พระ

เจ้าวิฑูฑภะไปฆ่าศากยวงส์ และชี้ให้เห็นว่าเงาของพระญาติเป็นของเย็น เพื่อเปลี่ยนพระทัยของเจ้าชายวิ

ฑูฑภะ แต่ไม่เกิดผลประการใดๆ 


ดังที่พระพุทธเจ้าได้กล่าวข้อความสำคัญในกรณีที่เจ้าศากยะถูกฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ว่า “คนใดหยิ่ง

เพราะชาติ หยิ่งเพราะทรัพย์ และหยิ่งเพราะโคตร ย่อมดูหมิ่นญาติของตน นั้นเป็นทางของคนเสื่อม” 

(Hansa Dhammahaso, 2011) จุดปัญหาหลักจึงควรเป็นเรื่องกิเลสที่อยู่ในใจของเจ้าศากยะ คือ มานะ 

เพราะมานะคือความถือตน ว่าเลิศ ว่าดีกว่าคนอื่น ถือตัวด้วยสติปัญญา ทรัพย์ ทำให้ดูหมิ่นญาติของตนว่า
 

ต่ำกว่าเทียบตนไม่ได
้

สภาพปัญหา เจ้าศากยะมีมานะมากทางด้านวงศ์ศากยะ มีความถือตัวว่าวงศ์ศากยะของตนเป็นผู้มี

สายเลือดบริสุทธิ์ ไม่อยากร่วมวงศ์กับคนอื่น จึงได้ทำวิธีการที่เป็นการหลอกหลวงอีกฝ่าย จนสุดท้ายเกิด

ปัญหาสงครามเกิดขึ้น


2.4 	ภิกษุเมืองโกสัมพ
ี

หลังจากที่พระธรรมกถึกได้เข้าห้องสุขาเพื่อทำภารกิจส่วนตัวแล้ว เมื่อออกจากห้องน้ำ เมื่อพระ

วินัยธรได้เข้าไปใช้ห้องน้ำภายหลัง กลับพบว่าพระธรรมกถึกเมื่อชำระกายแล้วเหลือน้ำเอาไว้ในขัน ซึ่งพระ

วินัยธรก็ได้ชี้ให้เห็นว่าการกระทำดังกล่าวนั้นผิดวินัย แต่พระธรรมกถึกก็บอกว่าท่านไม่ทราบ แต่ก็ไม่ได้บอก

ว่าท่านมีเจตนาเหลือน้ำเอาไว้หรือไม่ ถึงกระนั้น เมื่อท่านได้รับคำแนะนำว่ากระทำดังกล่าวผิดตามที่พระ

วินัยธรบอก ท่านก็ยินดีปลงอาบัติ แต่สิ่งที่ทำให้สถานการณ์แย่ลงก็คือ การที่บรรดาลูกศิษย์ของแต่ละฝ่ายได้

โต้เถียงกันไปมา และลูกศิษย์ของพระวินัยธรต้องการที่จะตำหนิ หรือสร้างมลทินให้แก่พระธรรมกถึก จึง

พยายามกล่าวพาดพิงเพื่อสร้างความเสียหายให้แก่อาจารย์และลูกศิษย์ฝ่ายพระธรรมกถึก โดยกล่าวว่า 

“พระธรรมกถึกรูปนี้ ต้องอาบัติก็ไม่รู้” ในขณะเดียวกันเมื่อลูกศิษย์ของพระธรรมกถึกนำประเด็นดังกล่าว

มาบอก ท่านจึงเกิดความรู้สึกว่า พระวินัยธรได้ประจาน และใส่ความตัวท่าน ทั้งที่ได้คุยกันแล้วอย่างดีว่าไม่

เป็นอาบัติ ฉะนั้น ผลสะท้อนของอารมณ์จึงเกิดขึ้น เพราะท่านได้บอกความจริงแล้วแก่ศิษย์ในทุกๆ ประเด็น

ที่เกิดขึ้น แล้วย้อนกลับไปตั้งข้อหาพระวินัยธรว่า กล่าวมุสา” ลูกศิษย์ของท่านจึงนำประเด็นนี้ไปขยายผลโดย

การโจมตีของพระวินัยธรว่า “เล่าความเท็จ” แต่ความขัดแย้งได้ขยายตัวไปเรื่อยๆ ซึ่งพระวินัยธรได้อาศัยช่อง

ทางดังกล่าวลง “อุกเขปนียกรรม” พระธรรมกถึก ด้วยเหตุนี้ สถานการณ์ความขัดแย้งจึงได้ “แตกตัว” และ

ขยายวงออกไปอย่างต่อเนื่อง (Phamaha Hansa Dhammahaso, 2004)


สภาพปัญหา เกิดจากปัญหาด้านการสื่อสาร การผิดศีลด้านคำพูดส่อเสียด การนินทา ส่งผลให้

ปัญหาบานปลาย อีกทั้งแต่ละฝ่ายก็มีทิฐิมานะต่อกัน และการถือดีด้านวินัย พระภิกษุโกสัมพีเกิดความขัด

แย้งกัน เพราะการถือดีในการมีมานะที่มีโลกธรรมแปด ได้แก่ การถือดีเกิดความเชื่อมั่นในจุดยืนของตนเอง

เกี่ยวกับธรรมและวินัยจนทำเกิดปัญหาเกิดการลุกลาม จนเกิดการแตกความสามัคคีของสงฆ์ในสมัยพุทธกาล 

จนกระทั่งปัญหาภายในก็ส่งผลให้เกิดปัญหาภายนอกคือชาวเมืองโกสัมพีไม่ศรัทธา กราบไหว้ ไม่ใส่บาตร 



122 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

เนื่องจากชาวเมืองคิดว่าเพราะภิกษุเมืองโกสัมพีทำให้พระพุทธเจ้าต้องเดินทางไปที่เมืองสาวัตถีแทน 
 

เมื่อภิกษุทั้งสองฝ่ายได้รับบทเรียนและเดินทางไปพบพระพุทธเจ้าเพื่อจะแก้ปัญหาความขัดแย้งที่เกิดขึ้นใน

หมู่สงฆ์


2.5	พระฉันนะกับการถูกพรหมทัณฑ
์

พระฉันนะในอดีตว่าเป็นมหาดเล็กของเจ้าชายสิทธัตถะ เคยถวายการรับใช้เจ้าชายสิทธัตถะมา

หลายปี จนทำให้พระฉันนะทำให้คิดว่าพระพุทธเจ้า พระธรรม เป็นของตนเอง ทำให้ไม่ว่าพระรูปใดจะ
 

ตักเตือนก็ไม่รับฟัง จนเป็นมานะแบบยกตน ข่มท่าน เมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จปรินิพานแล้ว พระพุทธองค์ได้

รับสั่งให้พระสารีบุตรลงพรหมทัณฑ์กับพระฉันนะเพื่อทำให้พระฉันนะได้คิด และปลีกตัวออกไปจากกลุ่มสงฆ์ 

ตั้งใจปฏิบัติจนบรรลุธรรม เนื่องจากเหล่าสงฆ์ทั้งหลายไม่ว่ากล่าวตักเตือน ไม่ทำสังฆกรรมด้วย 


สภาพปัญหา พระฉันนะมีมานะทางด้านการยึดติดในตำแหน่งในอดีต คิดว่าตนเองสำคัญกว่า
 

พระสงฆ์รูปอื่นจึงทำให้ไม่ฟังคำคัดทานของใคร


2.6	 เจ้าชายศากยะกับการให้โอกาสพระอุบาลีบวชก่อน


เมื่อเจ้าชายศากยะได้มีศรัทธาในพระพุทธศาสนา จนเดินทางไปพบพระพุทธเจ้าเพื่อขอบรรพชาใน

ศาสนา เนื่องด้วยอุบาลีซึ่งเดิมเป็นช่างตัดผมของราชวงศ์ได้ติดตามมาและขอบวชด้วย บรรดาเหล่าเจ้าชาย

ศากยะจึงได้ทูลขอพระพุทธเจ้าให้อุบาลีบวชก่อน เพราะเจ้าชายมีความประสงค์จะลดมานะที่ตนยึดถือใน

ศากยวงศ์ให้ลดน้อยลง จึงเป็นโอกาสอันดีที่จะลดมานะนี้ เนื่องจากพระวินัยได้ระบุให้ภิกษุที่บรรพชาภาย

หลังให้ทำอัญชลี สามีจิกรรมกับพระที่มีพรรษามากกว่า (Thai Tripitakas 7/170-171/331)


สภาพปัญหา เจ้าชายศากยะมีมานะที่ทำให้เกิดการถือดีในวงศ์ศากยะของตน แต่เนื่องจากเป็น

มานะที่มีกุศลกรรมดีที่เห็นมานะเป็นสิ่งที่ต้องละ และเปิดใจตนเองในการละมานะนั้น


2.7	พญาชมพ
ู

พญาชมพูเป็นกษัตริย์ปกครองเมืองปัญจาลนคร เป็นกษัตริย์ที่มีมานะ ความถือตัวที่คิดว่าตนเอง

เลิศกว่าคนอื่น คนอื่นต่ำกว่าตน เนื่องจากมีอาวุธวิเศษหลายอย่าง ทำให้ลุ่มหลงอำนาจและข่มผู้อื่น อาจเป็น

เพราะความต้องการเป็นใหญ่ในแผ่นดิน ต่อมาพระพุทธเจ้าได้เสด็จมาโปรดโดยให้บุคคลจำแลงเพื่อจำลอง

สถานการณ์ต่างๆ เมื่อพญาชมพูได้พ่ายแพ้กับอิทธิฤทธิ์ของท้าวสักกะเทวราชซึ่งแปลงเป็นราชทูต จนทำให้

พญาชมพูบดีเกิดความอับอาย และทำให้รู้ว่าเหนือฟ้ายังมีฟ้า ทำให้มานะที่คิดว่าตนเลิศกว่าคนอื่นลดลง 

นอกจากนี้พญาชมพูบดียังได้เห็นพระราชวังที่ใหญ่โตมโหฬาร ตลาดเงิน ตลาดทอง ที่บ่งบอกถึงความร่ำรวย

ของนครอื่นที่ดีกว่าและมีมากกว่านครของตนเอง จึงทำให้สลดใจ คิดได้และลดมานะลง ต่อมาพญาชมพูบดี

ได้ต่อสู้และได้พ่ายแพ้ต่อพระเจ้าราชาธิราช สุดท้ายพระพุทธเจ้าก็ได้คลายมนต์จนเป็นสภาพเดิมและเปิดเผย

ความจริง จนพญาชมพูบดีเกิดศรัทธาและบรรลุธรรม




123Journal of MCU Peace Studies Special Issue

สภาพปัญหา คือ พญาชมพูมีโทสะ มีความโลภ และมีความริษยาหากเห็นว่ากษัตริย์องค์ใน
 

แคว้นใดมีความร่ำรวย มีอำนาจมากกว่าตน พญาชมพูจะต้องไปทำลายและแสดงอำนาจที่เหนือกว่าโดยใช้

ของวิเศษที่ตนมี ส่งผลให้กษัตริย์หลายเมืองได้รับความเดือดร้อนจากการกระทำของพญาชมพู จนไปขอ

ความช่วยเหลือจากพระพุทธเจ้า


3. แนวทางการจัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะในพุทธศาสนาเถรวาท


แนวทางการจัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะ การบรรเทาและการละมานะ ที่ปรากฏอยู่ในพระ

สุตตันตปิฎก ได้แก่    


การจัดการความขัดแย้งที่เกิดจากตนเอง  สิ่งแรกที่ควรทำคือการเปิดใจ สิ่งสำคัญเพื่อกำจัดมานะ

ในพุทธศาสนาเถรวาท เน้นการปฏิบัติของ วิสุทธิ 7 ประการ และโพธิปักยธรรม 37 ประการ ก็เป็นสิ่งสำคัญ

ที่ควรปฏิบัติอย่างเคร่งครัด การละมานะได้ปรากฏอยู่ในพระสุตตันปิฎก พบว่า การบรรเทาและการละมานะ 

ไว้ 4 แนวทาง ได้แก
่

1. 	การตัดปปัญจธรรมคือการตัดตอแห่งวัฏฏะ 


2. 	ความไม่ยึดมั่นในปปัญจธรรม (ตัณหา ทิฏฐิ และมานะ) ทำให้ความรู้ชัดดับ 


3. 	เห็นด้วยปัญญาละอุปาทาน คือ ตัวเรา ของเรา 


4. 	เมื่อไม่มีตัณหา ทิฐิ มานะย่อมไม่หวั่นไหว 


สิ่งจำเป็นสำหรับการถอดถอนอุปาทานหรือความยึดมั่นถือมั่น ด้วยการพิจารณาเข้าสู่กฎไตรลักษณ์ 

(ทุกขัง อนิจจัง อนัตตา) ดังพระพุทธเจ้าได้เคยกล่าวว่าการรื้อถอนมานะให้ได้จริงๆ ต้องใช้เจโตวิมุติ และ

ปัญญาวิมุติ ด้วยการรื้อถอนที่ตัวตน คือ อัตตา แท้จริงแล้วชีวิตสังขารตกอยู่สภาพอนัตตาหาตัวตนที่เที่ยงแท้

ถาวรไม่ได้ ครั้นเห็นเป็นอนัตตา มานะก็พังทลาย สร่างคลายจากการยึดถือไปเอง 


พระพุทธเจ้าตรัสว่าภิกษุในธรรมวินัยเจริญสมถะเป็นเบื้องหน้าและเจริญวิปัสสนาคู่กัน มรรคย่อม

เกิด ย่อมละสังโยชน์ อนุสัยย่อมสิ้นสุด และมีการกล่าวไว้ในเมฆิตยสูตรถึงการละมานะ ได้แก่ พึงเจริญธรรม 

4 ประการ เพื่อการละมานะ ได้แก่ 


1.	 พึงเจริญอสุภกัมมัฏฐานทั้งหลายเพื่อประหารซึ่งราคะ 


2.	 พึงเจริญเมตตาเพื่อประหารเสียซึ่งพยาบาท 


3. 	พึงเจริญอานาปานสติเพื่อกำจัดเพื่อมิคฉาวิตก 


4.	 พึงเจริญอนิจจสัญญา เพื่อถอนซึ่งอัสมิมานะ โดยเน้นการประพฤติพรหมจรรย์ มี ศีล สมาธิ 

ปัญญา     


วิธีการการละมานะของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในการศึกษาเรื่องราวสำคัญในพระไตรปิฎก


1. การใช้ความโอนอ่อนผ่อนตาม ด้วยการใช้หลักขันติ และให้อาฬวกยักษ์ถือศีลเพื่อกำจัดกิเลส

อย่างหยาบ




124 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

2. การใช้พรหมวิหาร 4 ประยุกต์กับการโน้มน้าว	


3. การลดทอนความยึดมั่นในวรรณะ ด้วยการลดอุปาทาน เพื่อคลายอัตตวาทุปาทาน


4. การใช้อิทธิฤทธิ์เอาชนะอิทธิฤทธิ์ ด้วยการใช้ความเมตตา-กรุณา	 


5. การใช้การประนีประนอมใช้ปิยวาจาชี้ให้เห็นความจริง ด้วยการใช้ขันติ	


6. การลงพรหมทัณฑ์เพื่อให้เวลาตรึกรู้ภายในใจ ด้วยการกระตุ้นเตือนตนเองตามหลักที่

พระพุทธเจ้าได้ตรัสว่า อตฺตนา โจทยตฺตานํ ปฏิมํเสตมตฺตนา แปลว่า การเตือนตนด้วยตนเอง


7.	การเปิดโอกาสให้ใช้กระบวนการทางสังคมทำลายความถือดี ด้วยการให้อภัยทาน เวรย่อมระงับ

ด้วยการไม่จองเวร





สรุป 


แนวทางการจัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะในพุทธศาสนาเถรวาท สิ่งแรกที่ควรทำคือการเปิด

ใจ การบรรเทาและการละมานะ ไว้ 4 แนวทาง ได้แก่ การละตัณหา ทิฏฐิ และมานะ ละอุปาทาน ละมานะ

ด้วยการใช้ความโอนอ่อนผ่อนตาม ด้วยการใช้หลักขันติ ใช้พรหมวิหาร 4 ประยุกต์กับการโน้มน้าว การลด

ทอนความยึดมั่นในวรรณะ ด้วยการลดอุปาทาน เพื่อคลายอัตตวาทุปาทาน การใช้การประนีประนอม 
 

ใช้ปิยวาจา ชี้ให้เห็นความจริง ด้วยการใช้ขันติ และรู้จักการให้อภัย


	


ข้อเสนอแนะ


1.	 ข้อเสนอแนะการวิจัย


จากผลการวิจัยพบว่าแนวทางการจัดการความขัดแย้งที่เกิดจากมานะในพุทธศาสนาเถรวาท มีทั้ง

การแก้ปัญหาเฉพาะหน้าก่อนต่อมาจึงเป็นการแก้ปัญหาโดยตรง เริ่มจากการเปิดใจยอมรับในการจะปรับปรุง

ตนเองและนำไปสู่การพัฒนาการละมานะซึ่งเป็นกิเลสในตนเองจนหมดสิ้น 


2.	ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยต่อไป


ผลงานวิจัยผู้วิจัยขอนำเสนอแนะในการเผยแพร่งานไปยังหน่วยงานราชการเอกชนเพื่อทราบถึง

สาเหตุของปัญหาและแนวทางการจัดการความขัดแย้งเป็นข้อมูลเบื้องต้น ในส่วนการทำวิจัยครั้งต่อไปผู้วิจัย

ขอเสนอ คือ


1.	การศึกษาความสัมพันธ์ของมานะกับการวิธีการลดอุปาทานในพุทธศาสนาเถรวาท


2.	การศึกษาอัสมิมานะในพุทธศาสนาเถรวาท







125Journal of MCU Peace Studies Special Issue

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Tripitaka : Thai Version. Bangkok: MCU 

Press.  

Masrungson, P. (2015). Family Violence Management in Integrative Buddhist Perspective. 

Journal of MCU Peace Studies, 4(1), 221-242. 

Phra Phramgunaporn (P.A. Payutto). (2014).
Dictionary of Buddhism. (27th ed.). Bangkok:  

Mahachulalongkornrajavidyalaya Press.  

Phra Pisan Visalo. Dhrama Teaching in Web. http: //www.facebook.com/visalo/posts/

225152640845394.2009. 

Phra Sayan Dhammadhiro. (2003). A Critical Study of Mana in Buddhism. Thesis. (Buddhist 

Studies). Bangkok: MCU Press. 

Phramaha Hansa Dhammahaso. (2011). Buddhist Peaceful Means. Bangkok: 21 Century. 

Sompong, S. (2016). A Critical Analysis of Communication Pattern for Peace in the Online 

Media by Buddhist Peaceful Means: A Case Study of Komchadluek.Net. Journal of 

MCU Peace Studies, 4(1), 137-154. 

References



