
ธรรมจักษุในพระพุทธศาสนาเถรวาท* 
Dhammacakkhu In Theravada Buddhism 

มณีรัตน์ ตั้งฐานทรัพย์ 
Maneerat Tangthansup 

บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Email : mcumaneerattang@gmail.com 

บทคัดยอ  
ผลการวิจัยพบว่า จากคำสอนของพระพุทธเจ้า “ธรรมจักษุ” มิใช่การบรรลุธรรมเพียงระดับ 

โสดาบันเท่านั้น แต่เป็นการบรรลุธรรมที่มีขอบเขตครอบคลุมไปถึงระดับสกทาคามี ระดับอนาคามี และ

ระดับอรหันต์ ธรรมจักษุเป็นการเกิดจักษุ หรือ ดวงตาเห็นธรรม คือ ตาปัญญาใน “มรรค 4” และ “ผล 4” 

เป็นการเห็นแจ้ง “ธรรม” ทั้งใน “โลกิยธรรม” และ “โลกุตตรธรรม”  เกิดญาณทัสสนะในการตัดสังโยชน์ 

เพราะรู้เห็นตามเป็นจริงใน“อริยสัจ 4” อย่างหมดจด เมื่อเกิดปัญญาจักษุ จิตจะมีความบริสุทธิ์จากมลทิน  

มีทัศนวิสัยที่ชัดเจน เปี่ยมด้วยศักยภาพที่จะพัฒนาไปสู่ระดับที่สูงขึ้น รู้ชัดในเหตุเกิดดับ (ปฏิจจสมุปบาท)  

ถึงความเป็นผู้แกล้วกล้าเพราะสามารถขจัดอวิชชาด้วยปัญญาได้สำเร็จ  

การปฏิบัติเพื่อให้ได้ธรรมจักษุนั้น เป็นการอบรมจิตด้วยการเลือกปฏิบัติในธรรมกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งใน 

7 กลุ่ม ของหมวดธรรมโพธิปักขิยธรรม อันเป็นหมวดธรรมที่มีพลานุภาพที่ยิ่งใหญ่และมีคุณลักษณะที่น่า

อัศจรรย์ ประกอบกับการเจริญสมถภาวนาและวิปัสสนาภาวนาควบคู่กัน ตามแนวทางของสติปัฏฐาน 4 โดย

การอาศัยหลักของปัญญา 3 และโสตาปัตติยังคะ สนับสนุนให้การปฏิบัติเกิดพัฒนาการที่ถูกทางและราบรื่น 

เมื่อบุคคลเกิดธรรมจักษุ จะเกิดการครบองค์แห่งโพธิปักขิยธรรม ทั้ง 7 กลุ่มธรรมขึ้น เกิดการครบองค์แห่ง

อริยมรรคมีองค์ 8 ประการ มีความบริสุทธิ์ในศีล สมาธิ ปัญญา ได้แก่ สีลวิสุทธิ จิตตวิสุทธิ และทิฏฐิวิสุทธิ 

เกิดการบรรลุธรรมจักษุในระดับใดระดับหนึ่งของมรรค 4 และผล 4 

 

*Received January 25, 2017; Accepted June 22, 2018. 



Journal of MCU Peace Studies Vol.6 No.2 (July-June 2018) 743

ในการศึกษาธรรมจักษุกับปรากฏการณ์ในสังคมไทย ผู้วิจัยได้ทำการศึกษา 2 วิธี คือ การสัมภาษณ์

เชิงลึก (In-Depth Interview) และการค้นคว้าข้อมูล โดยศึกษาเกี่ยวกับปรากฏการณ์อัน หมายถึง 
 

ความเข้าใจในธรรมจักษุ การปฏิบัติ และผลการปฏิบัติ พบว่า ในด้านความเข้าใจความหมายของธรรมจักษุ 

ในสังคมไทยปัจจุบันนั้นส่วนใหญ่ยังไม่มีความเข้าใจที่ถูกต้อง อย่างไรก็ดี ในด้านการปฏิบัติ พบว่า ปัจจุบัน

สังคมไทยมีความสนใจที่จะเข้าปฏิบัติสมถภาวนาและวิปัสสนาภาวนากันมากขึ้น ระยะเวลาการปฏิบัติที่ต่อ

เนื่องเหมาะสมมีความสำคัญในการเอื้ออำนวยให้เกิดความก้าวหน้าในการปฏิบัติมากกว่าการปฏิบัติในระยะ

สั้น ปัจจุบันในสังคมไทยมีรูปแบบการสอนสมถภาวนาและวิปัสสนาภาวนาโดยหลัก 7 รูปแบบ โดยทั้ง 7 รูป

แบบต่างล้วนปฏิบัติตามแนวหลักสติปัฏฐาน 4 เน้นตามหลักการสิกขา 3 เพื่อให้เกิดอธิสีลสิกขา อธิจิตต- 

สิกขา และอธิปัญญาสิกขา เพื่อไปสู่เป้าหมายการหลุดพ้นจากกิเลส คือ นิพพาน ตามหลักการของพระพุทธ-

ศาสนาเถรวาท ซึ่งทำให้มีทางเลือกในการปฏิบัติที่หลากหลาย สามารถเลือกรูปแบบที่ถูกจริตเป็นหลักในการ

ปฏิบัติให้กับตนเองได้ 


คำสำคัญ: ธรรมจักษุ; พระพุทธศาสนาเถรวาท




วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (เมษายน-มิถุนายน 2561)744

Abstract   

This research entitled ‘Dhammacakkhu in Theravada Buddhism’ has three 

objectives: 1) to study the concept of Dhammacakkhu in Theravada Buddhism, 2) to study 

the practice conducive to gain Dhammacakkhu in Theravada Buddhism, and 3) to analyze 

Dhammacakkhu and Phenomena in Thai society. This is mixed methods research, 

documentary and in-depth interview. 

From the studies, it was found that according to Buddha Teachings, 

Dhammacakkhu was not scoped only stage of Sotapanna, but covered to stages of 

Sakadagami, Anāgāmi, and Arahat. There were four levels of Dhammacakkhu which called 

4 Magga-s and 4 Phala-s. Dhammacakkhu meant Wisdom Eye which realiazed insight 

knowledge of Dhamma both Worldly-Dhamma (Lokiya-Dhamma) and Supramundane-

Dhamma (Lokuttara-Dhamma). One who gains Dhammacakkhu will obtain purity of 

knowledge and vision giving rise to cutting off Sañyojana (fetters or bondages) through 

perfect understanding of four noble truths for three rounds and twelvefold circle; it 

basically means knowledge of Ariyasacca (the four noble truths). When arising of Wisdom 

Eye, mind would be absolutely purified from defilements, had clearly vision, had strong 

potential to develop to higher level, fully understood the Dependent Origination (Patฺicca-

samuppãda) and being a brave conquered one as he achieved using wisdom to abandon 

ignorance. 

With respect to the practice leading to gain Dhammacakkhu, one can select any 

Dhamma out of 7 sets of enlightenment (Bodhipakkhiya-dhamma) for one’s practice 

wherein the strong and miracle power such Dhamma contains; it consists in Samatha-bhă

vană (the tranquility development) and Vipassană-bhăvană (insight development) based on 

four foundations of mindfulness at the same time. In this matter, three kinds of ‘Paññă 3’ 

as well as ‘Sotăpattiyañga’ are supported ways to gain correct and smooth development 

of mental development. In the output where Dhammacakkhu arises, one will finally 

completely achieve 7 sets of Bodhipakkhiya-dhamma in total and achieve total of the 

noble eightfold path, consequently, one will have purity in characteristics of morally, mind 

and  wisdom - Sĩla-visuddhi, Citta-visuddhi, Ditthi-visuddhi - as well as enlightened one 

level of Dhammacakkhu – 4 Magga-s and 4 Phala-s. 



Journal of MCU Peace Studies Vol.6 No.2 (July-June 2018) 745

As regards the analysis of Dhammacakkhu and Phenomena in Thai society, in this 

study, 2 methods were used: In-depth Interview and documentary research in order to 

study the phenomena for understanding the meaning of the word ‘Dhammacakkhu’, the 

practice and the output of Dhammacakkhu. Regarding the meaning of the word 

‘Dhammacakkhu’, it was found that most of people do not know the right meaning of 

Dhammacakkhu. However, in terms of the practice, the attention of the practice of 

Samatha-bhăvană and Vipassană-bhăvană is increasing. Proper long period of time is a 

significant factor for encouraging better right output of the practice than short period. 

There are about 7 major techniques teaching in present Thai society.  All these major 

techniques were based on the doctrine of 4 Satipaööhăna (Four Foundations of 

Mindfulness) according to Theravada Buddhism, it focused on training mind to attain 
 

Ti-Sikkhă (the threefold learning) – training in Adhisĩla-sikkhă (higher morality), training in 

Adhicitta-sikkhă (higher mentality), training in Adhipaññâ-sikkhă (higher wisdom) – in order 

to reach the extinction of defilements - Nibbãna. So it was convenient for people in Thai 

society to choose proper technique which suit them most to practice.


Keywords: Dhammacakkhu; Theravada Buddhism




วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (เมษายน-มิถุนายน 2561)746

บทนำ

“ธรรมจักษุ” หรือ ดวงตาเห็นธรรม เป็นคำสำคัญที่เมื่อครั้งพระพุทธเจ้าทรงแสดงปฐมเทศนา 

ทำให้พระอัญญาโกณทัญญะ (หนึ่งในภิกษุปัญจวัคคีย์) สามารถบรรลุธรรมจักษุได้เป็นโสดาบัน อันถือเป็น

บุคคลแรกที่บรรลุธรรมจักษุจากการสดับธรรมของพระพุทธเจ้า และคำว่า “ธรรมจักษุ” นี้ ยังคงมีปรากฏใช้

อยู่จนกระทั่งจวบจนปัจจุบัน


จากการศึกษาในเบื้องต้นพบว่า ในสังคมไทยซึ่งเป็นสังคมที่นับถือพระพุทธศาสนาเถรวาทมีความ

เข้าใจว่า ธรรมจักษุเป็นการบรรลุธรรมระดับโสดาบัน ส่วนในพระพุทธศาสนามหายานนิกายเซ็น เรียกการ

บรรลุธรรมว่า “ซาโตริ” เป็นสภาวะการเห็นแจ้งธรรมที่เกิดขึ้นโดยฉับพลัน ซึ่งเป็นแนวคิดที่สอนให้ค้นพบ
 

สัจธรรมโดยไม่อาศัยคัมภีร์หรือตัวหนังสือ ส่วนในพุทธศาสนานิกายวัชรยาน มีปริศนาธรรมเป็นรูปดวงตา

ใหญ่ปรากฏบนองค์สถูป “สวยัมภูนาถ” ทั้งสี่ด้านซึ่งเป็นสถูปที่เก่าแก่ที่สุดของประเทศเนปาลอยู่ในวัดเจดีย์-

โพธินาถหรือพุทธนาถ ชาวเนปาลเรียกดวงตาคู่นี้ว่า “ฮัมมิกะ” (Harmika) อันแสดงความหมายถึงดวงตา

เห็นธรรมหรือ Dhamma Eyes ซึ่งสื่อความหมายถึง จักษุของพระพุทธเจ้าพระองค์หนึ่ง พระนามว่า 
 

“พระไวโรจนพุทธเจ้า” ที่ เพ่งมองด้วยพระปัญญา สันต ิ ความสงบ และความกรุณา ไปยังทั้งสี่ทิศ 
 

(กรมธรณวีทิยา กระทรวงวัฒนธรรมการท่องเที่ยวและการบินพลเรือน ของสหพันธ์สาธารณรัฐประชาธิปไตย

เนปาล, 2558)


จะเห็นได้ว่า การให้ความหมายของธรรมจักษุหรือการเห็นธรรมในพระพุทธศาสนานั้น มีการให้

ความหมายไปต่างๆ กัน ซึ่งการบรรลุธรรมนับเป็นหัวใจหลักของพระพุทธศาสนา เป็นสิ่งประเสริฐยิ่งที่

พระพุทธเจ้าทรงค้นพบและทรงนำมาประกาศสั่งสอนเพื่อให้ผู้คนพ้นจากทุกข์ และยังไม่มีงานวิจัยที่เน้น

ศึกษาเฉพาะเรื่องธรรมจักษุ จึงทำให้ผู้วิจัยเห็นถึงความสำคัญในการที่จะศึกษาค้นคว้าให้ลึกซึ้งว่า แท้จริงแล้ว

พระพุทธองค์ทรงให้ความหมายของธรรมจักษุไว้อย่างไร มีขอบเขตเพียงเฉพาะระดับโสดาบันเท่านั้นหรือไม่

อย่างไร และประเทศไทยซึ่งเป็นประเทศที่สืบทอดธำรงรักษาพระพุทธศาสนาเถรวาทไว้ได้อย่างยาวนานนี้ 

ปัจจุบันในสังคมไทยมีปรากฏการณ์เกี่ยวกับธรรมจักษุ ในด้านของความหมาย วิธีการปฏิบัติ และผลการ

ปฏิบัติเพื่อให้ได้ธรรมจักษุ เป็นไปตามที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้หรือไม่อย่างไร ทั้งนี้เพื่อเป็นการรักษา

สืบทอดพระพุทธศาสนาในแนวทางที่ถูกต้องตรงกับคำสั่งสอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ได้ทรง
 

บัญญัติไว้





วัตถุประสงค์ของการวิจัย 


1.	  เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องธรรมจักษุในพระพุทธศาสนาเถรวาท


2.	  เพื่อศึกษาการปฏิบัติเพื่อให้ได้ธรรมจักษุในพระพุทธศาสนาเถรวาท


3.	  เพื่อวิเคราะห์ธรรมจักษุกับปรากฏการณ์ในสังคมไทยปัจจุบัน 




Journal of MCU Peace Studies Vol.6 No.2 (July-June 2018) 747

วิธีดำเนินการวิจัย 


ในการวิจัยครั้งนี้ การวิจัยนี้เป็นการค้นคว้าวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยมี

ขอบเขตการศึกษาตามคำสอนในพระพุทธศาสนาเถรวาท โดยค้นคว้าจากพระไตรปิฎกและอรรถกถา ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย	และการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-Depth Interview) เป็นหลัก โดยมีขั้นตอน ดังนี้ 


1.	 รวบรวมข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Source) จากพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 และอรรถกถาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2534


2.	 รวบรวมข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Source) จากเอกสารที่เกี่ยวข้อง จากสื่อต่างๆ และจาก

การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-Depth Interview) กับผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key-Informants) โดยใช้วิธีการสุ่ม

ตัวอย่างแบบเจาะจง นำเสนอรายชื่อต่ออาจารย์ที่ปรึกษาเพื่อพิจารณาความเหมาะสม โดยได้พิจารณา
 

คัดเลือกผู้ทรงคุณวุฒิ อันประกอบด้วยวิปัสสนาจารย์และอาจารย์ทางพระพุทธศาสนา ที่มีความเชี่ยวชาญใน

ด้านปริยัติและปฏิบัติ รวม 6 รูป/คน ได้แก่


1)	พระธรรมวิมลโมลี (สงคราม อสิญาโณ) 
 

เจ้าคณะภาค 16 วัดไตรธรรมาราม จังหวัดสุราษฎร์ธานี


2)	พระราชสิทธิมุนี วิ 


	 ผู้อำนวยการสถาบันวิปัสสนาธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 


	 อำเภอวังน้อย จังหวัดอยุธยา


3)	พระภาวนาวิริยคุณ วิ 


	 ผู้อำนวยการศูนย์วิปัสสนานานาชาติ วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์


4)	พระอธิการสุทัศน์ โกสโล 


	 เจ้าอาวาสวัดกระโจมทอง ตำบลวัดชลอ อำเภอบางกรวย จังหวัดนนทบุรี


5)	ศาสตราจารย์พิเศษ จำนงค์ ทองประเสริฐ


	 ราชบัณฑิต สาขาตรรกศาสตร์ ประจำราชบัณฑิตยสถาน, 


	 ที่ปรึกษาอธิการบดีมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,


	 อุปนายกสภามหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนาแห่งโลก


6)	ดร.บุญเลิศ โอฐสู 


	 ผู้อำนวยการโครงการหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาธรรมนิเทศ 


	 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย


3.	 ศึกษาและวิเคราะห์ข้อมูล โดยเทียบเคียงกับพระไตรปิฎกเป็นหลัก


4.	 เรียบเรียงและนำเสนอผลการวิจัย ด้วยวิธีการพรรณนา







วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (เมษายน-มิถุนายน 2561)748

สรุปผลการวิจัย


ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า “ธรรมจักษุ” หรือ ดวงตาเห็นธรรม หมายถึง 
 

ตาปัญญาอันเกิดจากการบรรลุธรรม เป็นการตรัสรู้ ใน“ธรรม” ทั้งใน “โลกิยธรรม”และ “โลกุตตรธรรม” 

โดยรู้เห็นตามที่เป็นจริงว่า “โลกิยธรรม” นั้นเป็นไปตามกฎไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา และรู้เห็น

ตามที่เป็นจริงว่า “โลกุตตรธรรม” นั้นเที่ยง ดับทุกข์ และเป็นอนัตตา การเกิด “จักษุ” (ญาณ ปัญญา วิชชา 

แสงสว่าง) หรือการได้ธรรมจักษุ เป็นการเกิดญาณทัสสนะในการตัด “สังโยชน์” ซึ่งเป็นกิเลสที่ผูกสัตว์ไว้ใน

ภพลงได้ เพราะได้รู้เห็นตามเป็นจริงใน “อริยสัจ 4” (ทุกขอริยสัจ ทุกขสมุทยอริยสัจ ทุกขนิโรธอริยสัจ 
 

ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ) อย่างหมดจด ครบ 3 รอบ 12 อาการ คือ ครบองค์ประกอบของการหยั่งรู้

สจัจะใน“อรยิสจั 4” (สจัจญาณ) การหยัง่รูก้จิใน “อรยิสจั 4” (กจิญาณ) การรูก้ารอนัทำแลว้ใน “อรยิสจั 4” 

(กตญาณ) เมื่อเกิดจักษุ จิตจะขจัดสังโยชน์ออกได้ และเป็นการขจัดออกได้อย่างเด็ดขาด โดยจะไม่มีการหวน

กลับมาสู่กิเลสสังโยชน์นั้นๆ อีก เรียกว่า “สมุจเฉทปหานะ” (การละด้วยการตัดขาด) เกิดเป็นมรรคญาณและ

ผลญาณ จิตที่เกิดธรรมจักษุเป็นจิตที่มีความบริสุทธิ์ปราศจากมลทิน (ธุลี) เป็นจิตมีทัศนวิสัยที่ชัดเจน เปี่ยม

ด้วยศักยภาพที่จะพัฒนาไปสู่ระดับญาณที่สูงขึ้น เกิดความรู้ที่เด็ดขาดข้ามพ้นความสงสัยในการเกิดดับของ

ทุกข์ เพราะรู้ชัดในความสัมพันธ์ในเหตุเกิดดับของทุกข์ (ปฏิจจสมุปบาท) โดยดำเนินตามแนวทางแห่ง 

“มัชฌิมาปฏิปทา” ผู้เกิดธรรมจักษุเป็นผู้มีความเชื่อมั่นทางภูมิปัญญาและเป็นผู้แกล้วกล้าเพราะสามารถขจัด

อวิชชาด้วยปัญญาได้สำเร็จ 


ผลการวิจัยพบว่า ธรรมจักษุมิใช่การตรัสรู้เพียงระดับโสดาบันเท่านั้น แต่มีขอบเขตครอบคลุมถึง 4 

ระดับ เป็นการบรรลุนิพพานเป็นลำดับขั้น คือการบรรลุ “มรรค 4” ได้แก่ โสดาปัตติมรรค สกทาคามิมรรค 

อนาคามิมรรค อรหัตตมรรค และ“ผล 4” ได้แก่ โสดาปัตติผล สกทาคามิผล อนาคามิผล และอรหัตตผล 
 

ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงบัญญัติขึ้นโดยทรงใช้หลักการละ “สังโยชน์ 10” เป็นเกณฑ์ในการแบ่งขอบเขตของธรรม

จักษุ โดยธรรมจักษุในระดับมรรคผลที่สูงขึ้น แสดงถึงความบริสุทธิ์ของจิตที่เป็นผลจากการผ่านการอบรม

มากขึ้นจนสามารถขจัดสังโยชน์ที่ละเอียดยิ่งขึ้นออกไปได้ตามลำดับของมรรคญาณและผลญาณแต่ละขั้น
 

ผู้บรรลุธรรมจักษุผู้นั้นจะสามารถก้าวผ่านความเป็นปุถุชนผู้เต็มไปด้วยกิเลสและยังไม่สามารถหลุดพ้นจาก

ทุกข์ มาสู่ความเป็นพระอริยบุคคลผู้สามารถตรัสรู้ได้ตามลำดับขั้นของญาณทัสสนะ (มรรคญาณและ
 

ผลญาณ) และจะบรรลุถึงเป้าหมายอันสูงสุด คือ พระนิพพานได้อย่างแน่นอนในที่สุด ซึ่งพระองค์จัดว่าเป็น

พระสงฆ์แท้ การไปถึงพระนิพพานนั้น ไปถึงได้ด้วยญาณหรือจักษุเท่านั้น เป็นญาณที่เรียกว่า มรรคญาณและ

ผลญาณ อันเป็นญาณที่หลุดพ้นจากวิสัยของโลกแล้ว บุคคลสำคัญซึ่งจะสนับสนุนการเกิดธรรมจักษุได้ 

ประกอบด้วยบุคคล 2 ฝ่าย ได้แก่ ฝ่ายผู้ชี้แนะ หรือ “มิตรดี”(กัลยาณมิตร) ซึ่งเป็นผู้ชี้แนวทางแห่งมรรคหรือ

ปฏิปทาที่ถูกต้อง และฝ่ายผู้ปฏิบัติ หรือตนเอง ซึ่งต้องลงมือทำให้เกิดขึ้นด้วยตนเอง การปฏิบัติเพื่อให้เกิด

ธรรมจักษุจัดเป็นกิจที่พึงกระทำยิ่งและพึงเริ่มต้นทันที คือในปัจจุบันขณะ ไม่ควรประมาทปล่อยเวลาให้ล่วง

เลยไป เพราะตราบใดที่ยังมีกิเลสเหลืออยู่ในจิต ก็ยังต้องตกอยู่ในความเสื่อมของวงจรการเวียนว่ายตายเกิด 



Journal of MCU Peace Studies Vol.6 No.2 (July-June 2018) 749

ยังไม่สามารถพ้นจากภัยใหญ่  คือ ภัยจากมรณะและภัยจากวัฏสงสาร  ในขณที่การเกิดธรรมจักษุจะทำให้

บุคคลนั้นสามารถตัดภัยของการเกิดในวัฏสงสารที่มีจำนวนมากมายนับไม่ถ้วน เหลืออย่างมาก 7 ชาติ ก็จะ

ทำที่สุดแห่งทุกข์ได้ ดังนั้น เมื่อประสบโอกาสอันเป็นกุศลนี้แล้ว คือ การได้เกิดเป็นมนุษย์ การได้พบพระสัท

ธรรม การเกิดในยุคแห่งพระพุทธศาสนา จึงควรหมั่นเพียรศึกษาและปฏิบัติเพื่อดับกองทุกข์ที่มี ยังตนให้เกิด

ธรรมจักษุ 


ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า การปฏิบัติเพื่อให้ได้ธรรมจักษุ ต้องอาศัยมรรคและ

ปฏิปทาที่ถูกต้อง คือ “มัชฌิมาปฏิปทา” อันก่อให้เกิดจักษุ โดยสรุปเป็นขั้นตอนหลัก ดังนี้


องค์ประกอบที่ใช้ในการปฏิบัติ ได้แก่


1.	 กุศลธรรมเบื้องต้น คือ ศีลที่บริสุทธิ์ดี และความเห็นที่ตรง (สัมมาทิฏฐิ)


2.“โพธิปักขิยธรรม” ในกลุ่มธรรมใดกลุ่มธรรมหนึ่ง ซึ่งมี 7 กลุ่มธรรม รวม 37 ประการ

กระบวนการอันก่อให้เกิดจักษุ ได้แก่


1.	 สมถภาวนา การทำจิตให้เป็นสมาธิปราศจาก “นิวรณ์ 5” ซึ่งจะทำให้เกิดผลคือ “ฌาน”


2.	 วิปัสสนาภาวนา การพิจารณาให้เห็นแจ้งใน ทุกขอริยสัจ ทุกขสมุทยอริยสัจ ทุกขนิโรธอริยสัจ 

และทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ ซึ่งจะทำให้เกิดผลคือ “ญาณ” โดยธรรมทั้งสองนี้ต้องปฏิบัติควบคู่กัน 

ตามแนวทางของ “สติปัฏฐาน 4”


ผลสำเร็จที่ได้จากการปฏิบัติ คือ “มรรค 4” โสดาปัตติมรรค สกทาคามิมรรค อนาคามิมรรค 
 

อรหัตตมรรค และ“ผล 4” โสดาปัตติผล สกทาคามิผล อนาคามิผล อรหัตตผล ซึ่งเมื่อเกิดมรรคญาณและผล

ญารจะเกิดการครบองค์แห่ง


1.	 “โพธิปักขิยธรรม” ครบทั้ง 7 กลุ่มธรรม 37 ประการ


2.	 “อริยมรรคมีองค์ 8 ประการ”


3.	 เกิดความบริสุทธิ์ในศีล สมาธิ และปัญญา ได้แก่ สีลวิทธิ จิตตวิสุทธิ และทิฏฐิวิสุทธิ โดยสีลวิ

สุทธินั้นมีบริบูรณ์ในทุกระดับของมรรคญาณและผลญาณ  ส่วนจิตตวิสุทธิและทิฏฐิวิสุทธินั้น จะมีความ

บริสุทธิ์ที่เพิ่มขึ้นตามระดับของญาณทัสสนะ จนกระทั่งถึงความหมดจดอย่างบริบูรณ์ในระดับอรหันต์ 


ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 ในการศึกษาถึงธรรมจักษุกับปรากฏการณ์ในสังคมไทยนี้ 

เป็นการศึกษาปรากฏการณ์ ของธรรมจักษุในด้านของ ความหมาย การปฏิบัติ และผลการปฏิบัติ โดยใช้การ

วิจัย 2 แนว ได้แก่ การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-Depth Interview) และการค้นคว้าข้อมูลจากสื่อต่างๆ	  


จากการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-Depth Interview) กับผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) พบว่า 


ด้านความเข้าใจในความหมายของคำว่า “ธรรมจักษุ” ในสังคมไทยปัจจุบันนั้น โดยส่วนใหญ่จะ
 

ไม่ทราบว่ามีความหมายที่แท้จริงอย่างไร ยกเว้นแต่ผู้ที่มีการศึกษาทางด้านพระพุทธศาสนามาโดยเฉพาะ 

หรือผู้ที่อยู่ในวงการพระพุทธศาสนา ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) ต่างแสดงทัศนะว่า การที่จะเข้าใจ



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (เมษายน-มิถุนายน 2561)750

ความหมายของธรรมจักษุนั้น มิใช่อยู่ที่การรู้ศัพท์อันเป็นสิ่งสมมติ แต่หลักสำคัญอยู่ที่การปฏิบัติสมถภาวนา

และวิปัสสนาภาวนาให้เห็นแจ้งถึงการเกิดการดับของทุกข์ เกิดวิปัสสนาญาณ จึงจะเป็นการเข้าใจถึงความ

หมายของธรรมจักษุได้อย่างถ่องแท้


ด้านการปฏิบัติ พบว่า ปัจจุบันมีแนวโน้มผู้ให้ความสนใจในการปฏิบัติสมถภาวนาและวิปัสสนา

ภาวนาเพิ่มมากขึ้นกว่าในอดีต มีทั้งชาวไทยและต่างชาติ ประกอบด้วยทุกเพศ ทุกวัย โดยส่วนใหญ่จะเป็นผู้ที่

อยู่ในวัยเกษียณอายุ แต่ที่น่าสนใจคือ ปัจจุบันมีกลุ่มวัยรุ่นและเด็กนักเรียนเข้ามาปฏิบัติกันมากขึ้น ทำให้อายุ

เฉลี่ยของผู้ปฏิบัติลดลง ซึ่งนับเป็นนิมิตหมายที่ดีที่เด็กเริ่มศึกษาและปฏิบัติตั้งแต่อายุยังน้อย สำหรับ

วัตถุประสงค์ในการมาปฏิบัตินั้นจะแตกต่างกัน มีทั้งกลุ่มผู้ที่มีความทุกข์ทางใจ กลุ่มผู้ที่ได้รับการชักชวนมา 

กลุ่มผู้เกษียณอายุ กลุ่มผู้ที่มีความพร้อมในชีวิตมีชีวิตที่เป็นสุขอยู่แล้วมาปฏิบัติเพื่อสร้างสมบารมีในภพหน้า 

กลุ่มนิสิตนักศึกษา กลุ่มหน่วยงานองค์กรทั้งภาครัฐและเอกชน ซึ่งจะมีระดับของ “ความศรัทธา” ที่ต่างกัน 

โดย กลุ่มที่มีความมุ่งมั่นปฏิบัติเพื่อให้พ้นทุกข์เป็นกลุ่มที่มาเพราะมีความศรัทธามากที่สุด แต่ก็จัดเป็นกลุ่มที่

มีจำนวนน้อยที่สุดเมื่อเทียบกับกลุ่มอื่น ความศรัทธานี้เป็นปัจจัยสำคัญที่ส่งผลต่อผลของการปฏิบัติเป็นอย่าง

ยิ่ง เพราะจะส่งผลให้เกิดความเพียร (วิริยะ) สติ สมาธิ ปัญญา คือการเกิด “อินทรีย์ 5” ในด้านแนวทางใน

การปฏิบัตินั้นใช้หลัก “สติปัฏฐาน 4” โดยปฏิบัติให้รู้ชัดใน “ธรรม 3 ประการที่เป็นไปเพื่อหมวด 6” คือ ให้รู้

ชัดในการเกิดดับของ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ว่าเป็นสิ่งที่ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่มีตัวตน จึงไม่ควรยึดมั่นถือ

มั่นว่าเป็นเรา เป็นของเรา เป็นอัตตาตัวตนของเรา ในด้านการติดตามผลการปฏิบัติ จะใช้วิธีดูพัฒนาการใน

การปฏิบัติ คือ ดูทั้งพฤติกรรมทางกายและทางวาจา เพราะพฤติกรรมทางกายกับทางวาจานั้นสามารถเห็น

ได้ง่ายว่ามีพัฒนาการมีความเจริญในทางกัมมัฏฐานอย่างไร ด้วยการสนทนาซักถามระหว่างวิปัสสนาจารย์กับ

ผู้ปฏิบัติ และการปฏิบัติในบางรูปแบบ เช่น แบบ “ยุบหนอ-พองหนอ” จะมีการติดตามผลโดยการ 
 

“สอบอารมณ์” ผู้ปฏิบัติ ระยะเวลาการปฏิบัติที่ต่อเนื่องในการปฏิบัติแต่ละครั้ง มีผลต่อความก้าวหน้าในการ

ปฏิบัติ โดยปกติควรปฏิบัติอย่างต่ำ 7 วัน เพื่อให้เข้าใจถึงหลักการพื้นฐานที่จะสามารถนำไปปฏิบัติต่อในการ

ดำเนินชีวิต ซึ่งจะทำให้อ่านตนเองออก เห็นกิเลสในใจตัวเอง รู้จักตัวเอง และเมื่อเข้าใจตนเองแล้ว ก็จะ

สามารถเข้าใจผู้อื่นว่า มีปัญหา มีกิเลส มีทุกข์เช่นเดียวกัน เมื่อพบกับปัญหาในชีวิตจะทำให้มีสติ มีปัญญาที่

จะควบคุมดูแลตนเองได้ และสามารถที่จะไปช่วยแก้ปัญหาคนอื่นในสังคมได้อีกด้วย


และจากการศึกษาค้นคว้าข้อมูล พบว่า ปัจจุบันมีการพยายามศึกษาใฝ่หาความรู้ทางธรรมะที่เริ่ม

สูงขึ้น มีการประชาสัมพันธ์ให้ข้อมูลเกี่ยวกับสถานที่ปฏิบัติธรรมปรากฏอยู่เป็นจำนวนมากอย่างต่อเนื่องและ

กระจายในสื่อทุกประเภท ทั้งสื่อภาษาไทยและภาษาต่างประเทศ ประกอบกับปัจจุบัน สถานที่ปฏิบัติ
 

สมถภาวนาและวิปัสสนาภาวนาในไทยนั้น มีอยู่ในทุกภาคของไทย มีทั้งรูปแบบที่เป็นวัดและเป็นสำนักปฏิบัติ

ธรรมที่สร้างขึ้นโดยวัดหรือฆราวาส ซึ่งทำให้ผู้ที่มีความสนใจในการปฏิบัติธรรม สามารถศึกษาเพื่อนำมาใช้ใน

การวางแผนจัดตารางเวลาของตนให้เกิดความสะดวกได้ อีกทั้งมีหลักสูตรการปฏิบัติธรรมที่หลากหลาย ที่จัด

ให้เพื่อให้สอดคล้องกับความสะดวกในการมาปฏิบัติและพื้นฐานประสบการณ์การปฏิบัติของแต่ละบุคคล 
 



Journal of MCU Peace Studies Vol.6 No.2 (July-June 2018) 751

ในด้านรูปแบบการปฏิบัติสมถภาวนาและวิปัสสนาภาวนาในสังคมไทย พบว่ามีรูปแบบใหญ่ๆ 7 รูปแบบ 

เรียกกันว่า “สาย” หรือ “สำนัก”  ได้แก่  1. แบบ “อานาปานสติ” โดยพระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ, 

2549) 2. แบบ “พุทโธ” โดยหลวงปู่มั่น ภูริทตฺโต (วัดหลวงพ่อสดธรรมกายาราม, 2543)  3. แบบ 
 

“ยุบหนอ-พองหนอ” โดยสมเด็จพระพุฒาจารย์ อาจ อาสภเถระ (2543) 4. แบบ “รูป-นาม” โดยพระ

วิกรมุนี (ผล อุปติสฺโส) (2543)  5. แบบ “สัมมาอรหัง”  โดยพระมงคลมุนี (สด จนฺทสโร) (2543)   6. แบบ 

“เคลื่อนไหว” โดย หลวงพ่อเทียน จิตฺตสุโภ (หลวงพ่อเทียน จิตฺตสุโภ, 2550) 7. แบบ “อานาปานสติแนว
 

โกเอ็นก้า” โดย อาจารย์โกเอ็นก้า (S.N. Goenka) (อาจารย์โกเอ็นก้า, 2550) การปฏิบัติทั้ง 7 รูปแบบที่

กล่าวมานี้ ยึดหลักตามแนวหลัก “สติปัฏฐาน 4” โดยมีความแตกต่างกันในส่วนเทคนิครายละเอียดของการ

ปฏิบัติ สาระสำคัญในการอบรม เน้นหลักการของ “สิกขา 3”  คือ อธิสีลสิกขา (สิกขาคือศีลอันยิ่ง) อธิจิตต-

สิกขา (สิกขาคือจิตอันยิ่ง) อธิปัญญาสิกขา (สิกขาคือปัญญาอันยิ่ง) และมุ่งสอนเพื่อการชำระจิตให้บริสุทธิ์

ปราศจากกิเลสเพื่อให้เกิดนิพพาน


โดยสรุปจากการวิจัย พบว่า ธรรมจักษุในสังคมไทยนั้น มีองค์ประกอบของ จุดแข็ง (Strenth) 
 

จุดอ่อน (Weakness) โอกาส (Opportunity) อุปสรรค (Threat) โดยหลักได้แก่ “ด้านความเข้าใจ” มี 
 

“จุดแข็ง” คือ สังคมไทยมีความสนใจที่จะบรรเทาทุกข์ หันมาพึ่งธรรมเมื่อประสบทุกข์ และมีความพยายามที่

จะศึกษาหาความรู้เกี่ยวธรรมจักษุ “จุดอ่อน” คือ ผู้ที่สนใจจะดับทุกข์อย่างจริงจังนั้นมีจำนวนน้อย และคำ 

ธรรมจักษุเป็นภาษาบาลี ซึ่งจะเป็นอุปสรรคต่อความเข้าใจสำหรับผู้ที่ไม่มีความรู้ทางภาษาบาลี “โอกาส” 
 

คือ ปัจจุบันมีผู้ทรงความรู้ที่ผ่านการศึกษาและปฏิบัติที่มีความเข้าใจในธรรมจักษุมากพอสมควร และมีสื่อ

หลายประเภท เช่น สื่อสิ่งพิมพ์ วิทยุ โทรทัศน์ สื่ออินเตอร์เน็ต ซึ่งเป็นแหล่งสื่อสารข้อมูลของพระไตรปิฎกให้

กับผู้สนใจสามารถศึกษาได้หลายทางและสะดวกรวดเร็ว “อุปสรรค” คือ สังคมไทยมุ่งสนใจในวัตถุนิยมมาก

กว่าจะสนใจศึกษาธรรม “ด้านการปฏิบัติ” มี “จุดแข็ง” คือ ปัจจุบันมีผู้ปฏิบัติธรรมมากขึ้นและมีวัยเด็กเพิ่ม

สูงขึ้น มีสถานที่ปฏิบัติธรรมกระจายทุกภูมิภาค และมีการจัดหลักสูตรที่หลากหลายโดยใช้หลักของ 
 

“สติปฏฐาน 4” เพื่อให้สอดคล้องกับพื้นฐาน ความสะดวก และความเหมาะสมของผู้ปฏิบัติที่มีหลาย

ประเภท “จุดอ่อน” คือ หากขาดความศรัทธาเป็นที่ตั้ง จะทำให้ยากที่จะเกิดความเพียร สติ สมาธิ และ

ปัญญา ในการปฏิบัติให้สำเร็จ“โอกาส” คือ สภาพสังคมที่เต็มไปด้วยทุกข์ ผู้คนเผชิญกับความเครียดในชีวิต 

เผชิญกับทุกข์ในรูปแบบต่างๆ ทั้งที่เป็นสุข ทุกข์ ไม่สุขและไม่ทุกข์ ซึ่งจะทำให้คนเข้าใจถึงทุกข์ได้ง่าย 

“อุปสรรค” คือ สภาพเศรษฐกิจปัจจุบันมีการแข่งขันสูง ทำให้คนไม่มีเวลาในการศึกษาปฏิบัติเท่าที่ควร 

“ด้านผลการปฏิบัติ” มี“จุดแข็ง”คือ มีการติดตามพัฒนาการของผู้ปฏิบัติโดยใช้การสนทนาหรือการสอบ

อารมณ์ เพื่อปรับแก้ให้เกิดการปฏิบัติที่ถูกต้องและราบรื่นไม่ติดขัด ซึ่งจะช่วยให้ผู้ปฏิบัติเกิดวิปัสสนาญาณ 

“จุดอ่อน” คือ หากไม่มีการปฏิบัติอย่างต่อเนื่องก็ยากที่จะขจัดสังโยชน์ออกจากจิตได้ “โอกาส” คือ 

สถานการณ์ต่างๆ ที่ผู้ปฏิบัติเผชิญในชีวิต ล้วนทำให้ผู้ปฏิบัติสามารถใช้หลักของ “สติปัฏฐาน 4” เพื่อ

พิจารณาจัดการแก้ไขได้ “อุปสรรค” คือ การศึกษาและการปฏิบัติควรศึกษาข้อมูลที่แท้จริงและแนววิธีที่
 

ถูกต้องตามหลักการที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนไว้ 




วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (เมษายน-มิถุนายน 2561)752

ซึ่งทั้งหมดนี้สามารถจัดการได้ โดยใช้แนวทางที่พระพุทธเจ้าทรงสอนไว้คือหลัก “ปัญญา 3” ได้แก่  

จินตามยปัญญา สุตมยปัญญา และภาวนามยปัญญา คือ “จินตามยปัญญา” (ปัญญาที่เกิดจากการคิด) ควร

ตั้งจิตให้ถูกทาง ด้วยการใช้หลัก “โยนิโสมนสิการ” พิจารณาสิ่งต่างๆ ด้วยจิตที่เป็นกลาง ปราศจากอคติ 

พิจารณาอย่างมีเหตุมีผล มีสติและศีลธรรมกำกับเสมอ “สุตมยปัญญา” (ปัญญาที่เกิดจากการฟัง) ควรศึกษา

พระพุทธศาสนาทั้งในด้านหลักธรรมและแนวทางในการปฏิบัติเกี่ยวกับธรรมจักษุในพระไตรปิฎกให้เกิดความ

รู้ความเข้าใจ และศึกษาจากข้อมูลที่ถูกต้อง ซึ่งสามารถค้นคว้าได้หลายช่องทาง และสังคมไทยเป็นสังคมที่

ประกอบด้วยสัตบุรุษ ได้แก่ พระภิกษุสงฆ์ที่มีความเชี่ยวชาญทั้งคันถธุระและวิปัสสนาธุระ ผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติ

ชอบ อีกทั้งมีผู้ทรงความรู้ที่มีศีลงามธรรมงามอยู่เป็นจำนวนไม่น้อย ซึ่งท่านเหล่านี้สามารถถ่ายทอดพระสัท

ธรรมอันทรงคุณค่าให้กับผู้คนทั้งหลาย เพื่อให้ได้ความรู้ทั้งในด้านปริยัติและปฏิบัติที่ถูกต้อง “ภาวนามย

ปัญญา” (ปัญญาที่เกิดจากการอบรมจิต) ควรนำ “ทุกข์” ที่เผชิญอยู่มาเป็นโอกาสพาตนสู่การปฏิบัติให้เกิด

ธรรมจักษุ เพราะความเข้าใจในด้านปริยัติเพียงอย่างเดียวยังไม่เพียงพอต่อการเกิดธรรมจักษุ ต้องประกอบ

ด้วยการปฏิบัติเป็นสำคัญ 





สรุป


“ธรรมจักษุ” เป็นสิ่งที่เหนือสมมติบัญญัติ ไม่ว่าจะชนชาติใด ภาษาใด หรือแม้แต่ชนชั้นใดก็ตาม ก็

สามารถบรรลุได้ และตราบใดที่ยังมีผู้มุ่งมั่นปฏิบัติตามแนวปฏิปทาที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้ ซึ่งมีปรากฏ

ในพระไตรปิฎกที่ได้รับการอนุรักษ์ไว้เป็นอย่างดีมาจนปัจจุบัน สังคมไทยและรวมถึงสังคมโลกก็ไม่ขาดโอกาส

ที่จะพ้นจากทุกข์อย่างแท้จริงได้





ข้อเสนอแนะ


1.	 ข้อเสนอแนะในการนำไปใช้ ที่ได้จากการวิจัยในครั้งนี้


1.	 บุคคลพึงสร้างกุศลธรรมเบื้องต้นให้มีขึ้นในจิตใจ โดยปฏิบัติตนให้มีศีลที่บริสุทธิ์และมีสัมมา

ทิฏฐิ  มีหิริโอตตัปปะ ประกอบตนให้มีกายสุจริต วจีสุจริต และมโนสุจริตอยู่เสมอ


2.	 พึงสร้าง “ปัญญา” ให้เกิดขึ้น โดยใช้หลัก “ปัญญา 3” คือ จินตามยปัญญา สุตมยปัญญา และ

ภาวนามยปัญญา ทั้งนี้ ด้วยการเลือกคบ “มิตรดี” ผู้มีศีลธรรม ผู้ทรงความรู้ ไม่อยู่ใกล้หรือคบมิตรชั่วที่ไม่มี

ศีลธรรม และฟังพระสัทธรรม ประกอบกับการใช้ “โยนิโสมนสิการ” พิจารณาอย่างแยบคาย ศึกษาให้เข้าใจ

การเกิดของกองทุกข์และการดับของกองทุกข์ที่ถูกต้อง ควบคู่กับการปฏิบัติสมถและวิปัสสนาเพื่อตัดกิเลส
 

ในใจ 




Journal of MCU Peace Studies Vol.6 No.2 (July-June 2018) 753

3.	 ใช้ “ปัญญา”ในการนำทางชีวิต โดยไม่เพลิดเพลินหลงกับกิเลสที่เข้ามาทางอายตนะทั้งหลาย 

ให้“สติสัมปชัญญะ” กำกับตลอดเวลาในการตัดสินใจ ดำเนินชีวิตด้วยความไม่ประมาท


4.	 นำหลักธรรมจาก “โพธิปักขิยธรรม 37 ประการ” มาปรับใช้ให้เหมาะสมกับแต่ละสถานการณ์ 


5.	 หมั่นปฏิบัติสมถภาวนาและวิปัสสนาภาวนาตามแนวทางแห่ง “ธรรมจักษุ” ฝึกอบรมจิตให้เกิด

การรู้เห็นในอริยสัจ 4 โดยฝึกหัดให้เป็นนิสัย เพื่อให้จิตสามารถขจัดสังโยชน์ออกได้สำเร็จ


2.	ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป


1.	 การประยุกต์นำหลักปฏิบัติเพื่อให้ได้ “ธรรมจักษุ” คือ อริยมรรคมีองค์ 8 มาใช้ในการพัฒนา

คุณภาพชีวิต อาทิเช่น แนวทางปฏิบัติสำหรับใช้ในสถาบันครอบครัว ในการทำงาน ในการดูแลสุขภาพกาย

และจิต เป็นต้น


2.	 ศึกษาแนวทางในการวัด “สังโยชน์” เช่น สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามา เป็นต้น โดยวิธี

การทางวิทยาศาสตร์ 


3.	 ศึกษาแนวทางการสร้างศรัทธาที่นำไปสู่การเกิดปัญญา







วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 6 ฉบับที่ 2 (เมษายน-มิถุนายน 2561)754

Abbacy Sutat Kosalo. (2016). Abbot of Wat Krajomethong. Interview October 4. 

Buddhadasa Bhikkhu. (2006). Anapanasati Practice : Full Edition. (3rd ed). BKK : Tathakatha. 

Goenka, S.N. (2007). Dhamma Narration : Full Edition Arranged from Dhamma Narration of 

10 Day Principle Course. (7th ed). Bkk Prachachon.  

Luangphor Tian Jittasubho. (2007). Expressway to Wisdom. (2nd ed). BKK : Luangphor Tian 

Jittasubho Foundation (Pan Intapew). 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1991). The Commentary : Thai version. BKK : 

MCU Press. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Tipitaka : Thai version. BKK : MCU Press. 

Otsu Boonlert, Dr. (2016). Director of Master of Arts Program in Dhamma Communication 

(MCU). Interview October 5. 

Phra Buddhakosajarn. (2015). Visutthimak. BKK : Prayoonsarnthai Printing. 

Prabhavanaviriyakhun. (2016). Director of Vipassana Kammaññhàna International Center 

(Wat Mahathat Yuwarajarangsarit Rajaworamahavihara). Interview October 6. 

Pradhamwimolmolee (Songkram Asiyano). (2016). Wat Tridhammaram. Interview December 

30. 

Prarajasitthimuni. (2016). Director of Vipassanà-Dhura (Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University). Interview October 5. 

Thongprasert Chamnong. (2016). Royal Academic (Office of Royal Society). Interview 

October  

Wat Luangphorsod Dhammakayaram. (2010). 5 Ways of Samatha Vipassanà Manual. 

Nakornprathom : Petchkasem Printing.  

References 


