
พระมหาเสฏฐวุฒิ
วชิรญาโณ


Phramaha
Setthawut
Vajirañãn.o


บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

Email: watsuwan2556@hotmail.com 

พระมหาเสฏฐวุฒิ
วชิรญาโณ



วินยาลังการฎีกา
ทุติยภาค
:
การแปลและศึกษาวิเคราะห์*

Vinayãlan· kãratĩkã
Part
II
:



Translation
and
Analytical
Study


บทคัดยอ
 

การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร มีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพื่อแปลคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค 

จากภาษาบาลีเป็นภาษาไทย 2) เพื่อศึกษาวิเคราะห์คัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค ในด้านประวัติความ

เป็นมา ลักษณะการแต่ง สำนวนภาษา และความสัมพันธ์กับคัมภีร์อื่น และ 3) เพื่อศึกษาวิเคราะห์เนื้อหาที่

เกี่ยวข้องกับการวินิจฉัยวินัยของพระภิกษุที่ปรากฏในคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค ผลการวิจัยพบว่า 

คัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค เป็นการวินิจฉัยเรื่องต่างๆ 8 เรื่อง คือ 1. ขนบธรรมเนียมในการ

อยู่ร่วมกันของพระภิกษุสงฆ์ 2. การแบ่งปันปัจจัยสี่ 3. การกรานกฐิน 4. การแลกเปลี่ยนครุภัณฑ์ 5. การ

ฟ้องร้องคดีความ 6. วิธีการออกจากอาบัติหนัก 7. สังฆกรรมน้อยใหญ่ 8. เรื่องเบ็ตเตล็ด เป็นผลงานของพระ

มุนินทโฆสเถระ ชาวพม่า ผู้โดดเด่นในคัมภีร์นอกสายพระไตรปิฎก รจนาขึ้นเมื่อประมาณปี พ.ศ. 2190 ในรัช

สมัยของพระเจ้าสิริสุธรรมราชามหาธิบดี กษัตริย์องค์ที่ 10 แห่งราชวงศ์ยองยัน ณ ติริยบรรพต ลักษณะการ

แต่งคัมภีร์ มุ่งเน้นอรรถะ พยัญชนะที่ชัดเจน โดยนำหลักฐานจากพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา มาสนับ

สนุนทำให้เป็นคัมภีร์ที่น่าชื่อถือและเป็นวิชาการยิ่งขึ้น มีประโยชน์ต่อการรักษาความถูกต้องของพระวินัยที่

พระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้ และเป็นประโยชน์ต่อการศึกษาพระวินัยปิฎกในอนาคตของพระภิกษุสงฆ์ไทย 

สามารถนำไปใช้ประกอบการพิจารณาวินิจฉัยวินัยของพระภิกษุที่เกี่ยวกับเรื่องทั้ง 8 นี้ได้ เมื่อภิกษุสงฆ์เข้าใจ

พระวินัยอันเป็นอายุของพระพุทธศาสนาได้เป็นอย่างดีแล้ว ก็จะสามารถปฏิบัติได้อย่างถูกต้อง และจักบรรลุ

คุณธรรมอันสูงสุดในพระพุทธศาสนาคือพระนิพพานได้ในที่สุด 

คำสำคัญ: วินยาลังการฎีกา; การแปล; ศึกษาวิเคราะห์ 

 

* Received February 17, 2017; Accepted April 12, 2017. 



173Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 3 (September-December 2017)

Abstract
 


This research is a documentary research of which the objectives are 1) to translate 

the Sub-Commentary (Tika) of Vinayãlan· kãratĩkã Part II from Pali version into Thai version; 

2) to study and analyze the Sub-Commentary of Vinayãlan· kãratĩkã Part II in terms of  

its history, composition pattern, language style, and its relationship with other Sub-

Commentaries, and 3) to study and analyze the content of the Sub-Commentary 

concerning judgements of disciplines of Buddhist monks presented in the Sub-

Commentary. The research results are as follows; 

The Sub-Commentary of Vinayãlan· kãratĩkã Part II consists of explanation of 

judgements in 8 topics, which are: 1) Monks cohabitation tradition, with preceptor 

functions, for example. 2) Sharing of 4 basic living factors. 3) Kathina robe-making 

ceremony. 4) Durable articles exchange. 5) Lawsuit accusation. 6) Severe offence acquitting 

procedure. 7) Minor and major religious rites. 8) Other trivial matters. This Sub-Commentary 

was composed by a Buddhist monk of Myanmar named Munindaghosa whose works were 

outstanding at scriptures outside the Tipitaka by the year of 2190 B.E. in the reign of King 

Luanmengtrã or Sirisudhammarãjãmahãdhipati, the 10th King of the Yong-an Monarch at 

Tiriya Mountain. The composition pattern of this Sub-Commentary was focused on clear 

content and consonant by using evidence from Tipitaka to support wording as well as to 

make the Sub-Commentary more reliable, more academic and more useful in order to 

preserve correction of discipline (Vinaya) legislated by the Lord Buddha. Moreover, it was 

useful for Thai Buddhist monks to learn Vinaya Pitaka in the future and to use as a 

reference scripture to support decision making in areas of those 8 topics. If Buddhist monks 

were able to understand disciplines well, they could behave correctly and would finally 

attain highest Buddhist virture, so-called–Nibbãna. 

Keywords:  Vinayãlan· kãratĩkã; Translation; Analytical Study 



174 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2560)

บทนำ


พระวินัยปิฎก ถือว่ามีความสำคัญอย่างยิ่ง เพราะเป็นคัมภีร์ที่รวบรวมพระพุทธพจน์ที่เป็น

บทบัญญัติ กฎข้อบังคับ และความประพฤติของพระภิกษุสงฆ์และพระภิกษุณีสงฆ์ ที่เกี่ยวข้องกับมารยาท 

ความเป็นอยู่ตลอดถึงธรรมเนียมปฏิบัติ และการกระทำกิจกรรมของสงฆ์ (Phra Dhamkittiwong 

Thongdee Suratejo, 2008) ถือได้ว่าพระวินัยเป็นที่รวบรวมกฎระเบียบของพระพุทธศาสนาไว้ ทำให้
 

พระวินัยเป็นรากแก้วของพระพุทธศาสนา ที่ภิกษุสงฆ์และภิกษุณีสงฆ์พึงถือปฏิบัติตาม เพื่อความสง่าและ

ความเรียบร้อยดีงามและเพื่ออยู่กันอย่างสงบสุขของคณะสงฆ์ ในการศึกษาและปฏิบัติตามพระวินัย สามารถ

พัฒนาพฤติกรรมที่ดีงามในการดําเนินชีวิตประจําวัน (Arbhasil, 2016)


พระสงฆ์ได้ยึดปฏิบัติตามพระวินัยอย่างเคร่งครัด หากเกิดความสงสัยในเรื่องใดก็สามารถทูลถาม

พระพุทธเจ้าได้โดยตรง เมื่อพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว เมื่อเกิดความสงสัยขึ้นในบางประเด็นก็ต้องถาม

อุปัชฌาย์อาจารย์ของตน เพราะเนื้อหาในพระวินัยปิฎกนี้บางอย่างก็มีความชัดเจนในตัวอยู่แล้ว อ่านแล้ว

สามารถเข้าใจได้ในทันทีไม่จำเป็นต้องอธิบายอีก แต่เนื้อหาบางอย่างก็ยังไม่มีความชัดเจน อ่านแล้วไม่

สามารถเข้าใจได้ในทันที ดังนั้น เพื่อให้มีความเข้าในมากขึ้นจึงต้องอาศัยอรรถกถามาอธิบายความใน
 

พระวินัยนั้นให้มีความชันเจนแจ่มแจ้งยิ่งขึ้น (Phra Maha Udorn Sitthiyano Ketthong, 2012) ส่วนคัมภีร์

ที่ขยายความของอรรถกถาคือ ฎีกา คำว่า “ฎีกา” หมายถึงคำอธิบายขยายความที่แก้หรืออธิบายอรรถกถา 
 

ในทางไวยากรณ์ท่านแปลว่า “วาจาเป็นเครื่องกำหนด” ในความหมายนี้ หมายถึง คัมภีร์บาลีที่ท่านแต่งขึ้น

เพื่ออธิบายขยายข้อความที่ยากต่อการเข้าใจในคัมภีร์อรรถกถา และบทบางบทจากพระบาลีในพระไตรปิฎก 

ซึ่งคัมภีร์อรรถกถายังไม่ได้อธิบายไว้ (Kongprasert, 2009) คัมภีร์ฎีกา เป็นคัมภีร์ชั้นที่สาม ซึ่งมีความแตก

ต่างจากคัมภีร์อรรถกถาที่วัตถุประสงค์ในการแต่งฎีกานั้น นอกจากจะทำเพื่ออธิบายเนื้อหาในคัมภีร์รุ่น
 

อรรถกถาแล้ว ในบางครั้งก็ยังอธิบายฎีกา รูปแบบการศึกษาในพระไตรปิฎกเป็นการศึกษาที่มีจุดศูนย์กลาง

แห่งการถ่ายทอดจากพระพุทธเจ้า โดยมีข้อปฏิบัติหรือธรรมเนียมปฏิบัติต่อกัน ให้เป็นระบบที่เกื้อกูลต่อ
 

การศึกษา (Vichai, 2016)


คัมภีร์วินยาลังการฎีกา จัดเป็นฎีกาใหม่ รจนาขึ้นเพื่ออธิบายเนื้อความในคัมภีร์วินยสังคหอรรถ

กถา โดยท่านพระมุนินทโฆสเถระ ผู้แตกฉานพระไตรปิฎก ซึ่งได้รจนาตามคำอาราธนาของพระภิกษุผู้ทรงศีล 

ดังคำที่กล่าวไว้ในคำนิคมว่า “ข้าพเจ้านั้นได้รับอาราธนาจากเหล่าภิกษุผู้มียางอาย ผู้มีศีล จึงได้รจนาคัมภีร์

ฎีกาชื่อว่าวินยาลังการะ อธิบายคัมภีร์วินยสังคหะ เพิ่มเติมความรู้เรื่องศีล อันเป็นอุปการะแก่ภิกษุผู้มี

ยางอาย สำหรับสาธุชนจะได้อาศัยศึกษาเพื่อเป็นอุปการะแก่พระศาสนา” คัมภีร์วินยลังการฎีกานี้จัดว่าเป็น

คัมภีร์ที่มีอุปการะอย่างมากแก่ภิกษุผู้ที่สนใจศึกษาพระวินัยซึ่งเป็นอายุของพระศาสนา ประกอบด้วยเรื่องที่

อธิบายตามที่คัมภีร์วินยสังคหะตั้งไว้ 34 เรื่อง และได้อธิบายเพิ่มเติมอีก 5 เรื่อง รวม 39 เรื่อง คัมภีร์
 

วินยาลังการฎีกานี้เดิมอยู่ในรูปของคัมภีร์ใบลานมีคุณค่าในฐานะเอกสารสำคัญในการศึกษาพระพุทธศาสนา 

เพราะแม้ปัจจุบันจะมีการพิมพ์คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาออกเผยแพร่เป็นจำนวนมาก แต่ก็อาจมีข้อ



175Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 3 (September-December 2017)

บกพร่องอยู่ และหากปรารถนาแก้ไขปรับปรุงใหม่ ก็จำเป็นต้องอาศัยเอกสารคัมภีร์ใบลานเป็นข้อมูลในการ

ศึกษา (Phra Satthamsirithera, 2002) โดยแบ่งเนื้อหาของคัมภีร์ออกเป็น 2 ภาค และในคัมภีร์
 

วินยาลังการฎีกา ภาคที่ 2 นี้ จัดว่ามีความสำคัญต่อการศึกษาพระวินัยเป็นอย่างยิ่ง เพราะเป็นคัมภีร์ที่ใช้

อธิบายวินัยของพระภิกษุ มีเนื้อหาสาระกระชับ รัดกุม ง่ายต่อการศึกษาค้นคว้า อีกทั้งยังได้อธิบายข้อความ

บางตอนที่ยังไม่ได้อธิบายไว้ในพระไตรปิฎก หรืออรรถกถา ให้มีความชัดเจนยิ่งขึ้น โดยท่านผู้รจนาได้นำ

ข้อความบางส่วนในคัมภีร์พระวินัยอื่นๆ ที่มีเนื้อความสอดคล้องกัน มาเป็นหลักในการอธิบาย ทำให้ข้อความ

ในคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค มีความชัดเจน สมบูรณ์ด้วยหลักฐาน เป็นวิชาการยิ่งขึ้น แต่จากการ

ศึกษาในเบื้องต้น คัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค ยังอยู่ในภาคภาษาบาลี ไม่พบว่ามีบุคคลใดบุคคลหนึ่งนำ

มาแปลและวิเคราะห์ให้เห็นถึงประวัติความเป็นมา ลักษณะการแต่ง สำนวนภาษา และความสัมพันธ์กับ

คัมภีร์อื่น ตลอดถึงยังไม่มีการวิเคราะห์เนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับการวินิจฉัยของพระภิกษุในประเด็นต่างๆ ทั้ง 8 

เรื่องแต่ประการใด


ดังนั้น ผู้วิจัยจึงเห็นว่า คัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค มีเนื้อหาเกี่ยวกับวินัยของพระภิกษุในด้าน

ความประพฤติด้านศีลธรรม มารยาทหรือวัตรที่ควรกระทำต่อกัน รวมถึงเนื้อหาเกี่ยวกับข้อความในคัมภีร์ทั้ง 

8 ประเด็น หากได้นำ มาแปลเป็นภาษาไทย และวิเคราะห์ในประเด็นต่างๆ ดังกล่าว ก็ย่อมจะเป็นอุปการะ

และอำนวยความสะดวกแก่พระภิกษุและผู้สนใจต่อการศึกษา อีกทั้งก็จะเป็นประโยชน์ทั้งในด้านความรู้และ

ในนำไปประพฤติปฏิบัติแก่พระภิกษุสงฆ์และผู้สนใจในการศึกษาเป็นอย่างยิ่ง และจะเป็นการสืบต่ออายุของ

พระพุทธศาสนาสมดังเจตนารมณ์ของผู้รจนาคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาคนี้ให้มั่นคงสืบต่อไปในอนาคต 

และย่อมเป็นการจรรโลงพระพุทธศาสนาให้มั่นคงถาวรสิ้นกาลนาน


วัตถุประสงค์


1. เพื่อแปลคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค จากภาษาบาลีเป็นภาษาไทย	 


2. เพื่อศึกษาวิเคราะห์คัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค ในด้านประวัติความเป็นมา ลักษณะการ

แต่ง สำนวนภาษา และความสัมพันธ์กับคัมภีร์อื่น


3 เพื่อศึกษาวิเคราะห์เนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับการวินิจฉัยวินัยของพระภิกษุที่ปรากฏในคัมภีร์
 

วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค





วิธีดำเนินการวิจัย


การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ผู้วิจัยได้กำหนดขอบเขตไว้

ดังนี้ ขอบเขตด้านเนื้อหา ผู้วิจัยจะใช้คัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ-

ราชวิทยาลัย เป็นต้นฉบับในการแปลเป็นภาษาไทย เมื่อแปลเสร็จแล้ว จะนำมาวิเคราะห์ในประเด็นต่างๆ 
 



176 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2560)

มีประวัติความเป็นมา/ลักษณะการแต่ง/สำนวนภาษา/ความสัมพันธ์กับคัมภีร์อื่น/เนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับการ

วินิจฉัยวินัยของพระภิกษุที่ปรากฏในคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค โดยการนำหลักฐานที่ปรากฏในพระ

ไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา ปกรณ์วิเสสอื่นๆ และข้อมูลที่สืบค้นจากตำรา เอกสารวิชาการ งานวิจัย บทความ 

และเอกสารอื่นๆ ที่เกี่ยวข้องมาประกอบในการวิเคราะห์ สังเคราะห์และสรุปประเด็นให้ชัดเจน เพื่อนำเสนอ

แนะเชิงนโยบาย เชิงปฏิบัติการ และสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป





ผลการวิจัย


ผู้วิจัยสามารถสรุปผลการวิจัยได้ดังนี้


1. การแปลคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค จากภาษาบาลีเป็นภาษาไทย


คัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค เป็นคัมภีร์ฎีกาที่อธิบายข้อความหรือเนื้อหาในคัมภีร์วินยสังคห

อรรถกถา ที่ยังไม่ชัดเจน 8 เรื่องหลัก มีการอธิบายข้อวินิจฉัยเรื่องอุปัชฌายวัตรเป็นต้น โดยนำข้อความใน

คัมภีร์วินยสังคหอรรถกถา มาตั้งเป็นบทตั้งแล้วอธิบายขยายความออกไปให้ชัดเจน ซึ่งผู้รจนาได้นำหลักฐาน

ทั้งปฐมภูมิ ทุติยภูมิ คือพระไตรปิฎก อรรถกถา และฎีกาอื่นๆ ที่เกี่ยวข้องมาเป็นหลักในการอธิบายหรือ

ตีความ ทำให้ข้อความที่ผู้รจนามีความน่าเชื่อถือและเป็นวิชาการมากยิ่งขึ้น โดยเน้นข้อความหรือเนื้อหาที่ยัง

ไม่ได้อธิบายไว้ในพระไตรปิฎก หรือถ้อยคำที่ยังไม่ชัดเจนในคัมภีร์วินยสังคหอรรถกถา


การดำเนินการแปลคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค ฉบับมหาจุฬามหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย

ภาษาบาลี เป็นภาษาไทยนี้ ผู้วิจัยอาศัยพระวินัยปิฎก ฉบับภาษาบาลี และภาษาไทย ทั้ง 8 เล่ม คัมภีร์
 

อรรถกถาพระวินัยต่างๆ มีสมันตปาสาทิกาอรรถกถา วินยสังคหอรรถกถา กังขาวิตรณีอรรถกถา 
 

วินยวินิจฉยอรรถกถา และคัมภีร์ฎีกาพระวินัย มีวชิรพุทธฎีกา สารัตถทีปนีฎีกา วิมติวิโนทนีฎีกา กังขาวิตรณี

อภินวฎีกา วินยวินิจฉยฎีกา และคัมภีร์ปกรณ์วิเสสต่างๆ มีวิสุทธิมรรคปกรณ์ มิลินทปัญหาปกรณ์ ตลอดถึง

คัมภีร์ไวยากรณ์ต่างๆ มีปทรูปสิทธิ อภิธานัปปทีปิกา เป็นต้น จนสามารถสรุปและแปลออกมาเป็นภาษาไทย 

โดยแบ่งเนื้อหาตามหัวข้อตามในคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค ภาษาบาลี เป็น 8 หัวข้อใหญ่ คือ 
 

(1) อุปัชฌายวัตตาทิวินิจฉยกถา ว่าด้วยการอธิบายข้อวินิจฉัยพระวินัยเรื่องวัตร 14 ประการ มีอุปัชฌาย์วัตร

เป็นต้น (2) จตุปัจจยภาชนียวินิจฉยกถา ว่าด้วยการอธิบายข้อวินิจฉัยพระวินัยเรื่องการแบ่งปัจจัย 4 
 

(3) กถินัตถารวินิจฉยกถา ว่าด้วยการอธิบายข้อวินิจฉัยพระวินัยเรื่องการกรานกฐิน (4) ครุภัณฑวินิจฉยกถา 

ว่าด้วยการอธิบายข้อวินิจฉัยพระวินัยเรื่องครุภัณฑ์ (5) โจทนาทิวินิจฉยกถา ว่าด้วยการอธิบายข้อวินิจฉัย

พระวินัยเรื่องการโจทเป็นต้น (6) ครุกาปัตติวุฏฐานวินิจฉยกถา ว่าด้วยการอธิบายข้อวินิจฉัยพระวินัยเรื่อง

การออกจากครุกาบัติ (7) กัมมากัมมวินิจฉยกถา ว่าด้วยการอธิบายข้อวินิจฉัยพระวินัยเรื่องสังฆกรรมน้อย

ใหญ่ และ (8) ปกิณณกวินิจฉยกถา ว่าด้วยการอธิบายข้อวินิจฉัยพระวินัยเรื่องเบ็ดเตล็ด




177Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 3 (September-December 2017)

2. วิเคราะห์คัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค ในด้านโครงสร้าง ลักษณะการ

แต่ง สำนวนภาษา และความสัมพันธ์กับคัมภีร์อื่น


คัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาคนี้ จัดเป็นคัมภีร์ชั้นฎีกา รจนาโดยของพระมุนินทโฆสเถระ ซึ่งมี

ราชทินนามว่า ติปิฎกาลังการกิตติ แห่งเขาต่องผี่หล่า (Minjimahasiricheyatu, 2015) เมื่อประมาณ 
 

พ.ศ. 2190 จดัเปน็ภาค 2 ลกัษณะการแตง่ภาษาบาลใีนวนิยาลงัการฎกีา ทตุยิภาค พบวา่ พระมนุนิทโฆสเถระ 

ได้นำข้อความในวินยสังคหอัฏฐกถา มาเรียบเรียงในลักษณะการแต่งทั้ง 3 แบบ (Phra Panyasami, 1997) 

คือ (1) คัชชะ คือร้อยแก้ว เป็นความเรียง ทำให้เกิดความเหมาะสม ไพเราะ สละสลวย มุ่งเน้นอรรถ และ

พยัญชนะให้เข้าใจง่าย ซึ่งพบมากที่สุด (2) ปัชชะ คือ ร้อยกรอง หรือคาถา อันเป็นการแสดงให้เห็นความคิด

สร้างสรรค์ความงามด้วยอักษร เสียง และจังหวะ อันก่อให้เกิดจินตนาการ ที่กว้างไกล มีความรู้สึกสะเทือน

ใจ ที่ลึกซึ้งและเข้มข้นแก่ผู้อ่าน และ (3) วิมิสสะ ผสมผสานทั้ง 2 อย่างเข้าด้วยกัน เพื่อให้เนื้อความมีความ

คมคาย มีความไพเราะเด่นชัดมากยิ่งขึ้น ผู้รจนาได้ใช้นามศัพท์ทั้ง 3 คือ นามนาม คุณนาม และสัพพนาม ซึ่ง

ประกอบด้วยวิภัตตินามทั้ง 7 อย่างหลากหลาย ใช้กิริยาศัพท์ทั้ง 2 ประเภท คือ กิริยาอาขยาต และกิริยา

กิตก์ มาเป็นกิริยาคุมประโยค 2 รูปแบบ คือ (1) มุขยกิริยา กิริยาใหญ่ ได้แก่ (1) กิริยาอาขยาต สำหรับใช้คุม

พากย์ จบประโยค (2) กิริยากิตก์ สำหรับใช้คุมพากย์ จบประโยค (3) กิริยาปธานนัย กิริยาที่คุมพากย์ในกรณี

พิเศษ (2) อนุกิริยา กิริยาในระหว่างประธานในประโยค 3 รูปแบบ ได้แก่ (1) อัพภันตรกิริยา กิริยาใน

ระหว่างประธานกับกิริยาคุมพากย์ (2) ปุพพกาลกิริยา กิริยาทำก่อนกิริยาคุมพากย์ และ (3) วิเสสนกิริยา 

กิริยาที่ทำหน้าที่ขยาย และใช้อัพยยศัพท์ทั้ง 3 ประเภท คือ อุปสรรค นิบาต ปัจจัย มาประกอบในการรจนา

คัมภีร์ อันเป็นอลังการด้านการตกแต่งศัพท์ และเป็นอลังการด้านตกแต่งเนื้อความและได้นำบทสมาสและบท

ตัทธิตมาใช้อธิบายความเนื้อความต่างๆ ที่ยกมาจากคัมภีร์วินยสังคหอรรถกถาทำให้การรจนาคัมภีร์วินยาลัง

การฎีกา ทุติยภาค มีศัพท์ประเภทบทสมาส บทตัทธิต มาใช้แทนศัพท์ทำให้ศัพท์นั้นย่อลง แต่ยังรักษาเนื้อ

ความไว้ได้หมด ทำให้เห็นความหมายที่แท้จริงของศัพท์นั้นอย่างสมบูรณ์ การใช้ภาษิตทั้งที่เป็นพุทธภาษิต 

และภาษิตอื่นๆ ซึ่งเป็นคำประพันธ์ที่อยู่ในลักษณะคาถา มาเป็นส่วนประกอบในการแต่งคัมภีร์ โดยนำมาจาก

แหล่งข้อมูลต่างๆ มีพระไตรปิฎก หรืออรรถกถา ฎีกาหรือปกรณ์วิเศษอื่นๆ ลักษณะชั้นเชิงหรือสำนวนโวหาร

ในการแต่ง มีลักษณะการพรรณนา ทั้ง 4 ประการ คือ (1) บรรยาโวหาร อธิบายขยายข้อความให้พิสดารออก

ไป (2) พรรณนาโวหาร พรรณนาข้อความหรือเรื่องราว (3) เทศนาโวหาร กล่าวสั่งสอน ชี้แจง ให้สมเหตุสม

ผล (4) สาธกโวหารยกตัวอย่างอุปมาอุปไมยให้ผู้อ่านเข้าใจง่าย เกิดศรัทธาเลื่อมใส และท่านผู้รจนาได้

วิเคราะห์ศัพท์ไว้ทั้ง 2 รูปแบบ คือ โดยสัททนัย และโดยอัตถนัย โดยแบ่งการวิเคราะห์ศัทพ์โดยสัททนัย ออก

เป็น 3 ประการ คือ (1) วิเคราะห์ศัพท์ตามหลักบทกิตก์ (2) วิเคราะห์ศัพท์ตามหลักบทสมาส (3) วิเคราะห์

ศัพท์ตามหลักบทตัทธิต ส่วนการวิเคราะห์ศัพท์โดยอัตถนัย ท่านแบ่งออกเป็น 3 ประการ คือ (1) วิเคราะห์

ศัพท์ตามวิธีปทสังวรรณนา คือ การอธิบายรูปศัพท์ (2) วิเคราะห์ศัพท์ตามวิธีอัตถสังวรรณนา คือ การอธิบาย

ความหมายของศัพท์ และ (3) วิเคราะห์ศัพท์ตามวิธีปทัตถสังวรรณนา คือ การอธิบายรูปศัพท์และความ

หมายไปพร้อมกัน แสดงให้เห็นความรู้ความสามารถของท่านผู้รจนาว่าเป็นผู้ชำนาญทั้งพระไตรปิฎก 
 



178 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2560)

อรรถกถา ฎีกา และปกรณ์อื่นๆ เป็นอย่างดี ทำให้เห็นความสัมพันธ์ระหว่างคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค

กับพระไตรปิฎกทั้ง 3 ปิฎกนั้น มีความสัมพันธ์กันอย่างเห็นได้ชัด เนื้อหาส่วนใหญ่มีความสอดคล้องกันกับ

คัมภีร์ชั้นต้น คือ พระไตรปิฎก อรรถกถา โดยได้นำข้อความต่างๆ บางส่วนจากพระไตรปิฎกทั้ง 3 ปิฎก 

กล่าวคือ จากพระวินัยปิฎก 5 คัมภีร์ จากพระสุตตันตปิฎก 5 คัมภีร์ และจากพระอภิธรรมปิฎก 2 คัมภีร์ 

ได้แก่ ธัมมสังคณี และยมก และอรรถกถาทั้งที่เป็นวิตถารอรรถกถา และสังเขป-อรรถกถา รวมถึง คัมภีร์
 

วินยสังคหอรรถกถา โดยนำข้อความในวินยสังคหอรรถกถามาเป็นบทตั้งแล้วขยายความออกไป ทำให้
 

เนื้อความที่ยาก ไม่ชัดเจน ง่ายต่อการทำความเข้าใจ และชัดเจนยิ่งขึ้น การอธิบายไขความในคัมภีร์วินยาลัง

การฎีกา ทุติยภาค ท่านนำมาติกาในคัมภีร์วินยสังคหอรรถกถาตั้งแต่ อุปัชฌาทิวัตตวินิจฉัยกถา จนถึง

ปกิณณวินิจฉัยกถา รวม 8 เรื่องมาอธิบาย และเพิ่มเนื้อหาที่ไม่มีในคัมภีร์วินยสังคหอรรถกถาคือ วิหาร

วินิจฉัยกถา อีกหนึ่งเรื่อง รวมเป็น 9 เรื่อง จึงทำให้ข้อความในคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค สมบูรณ์
 

ยิ่งขึ้น เป็นอุปการะแก่ผู้สนใจในการศึกษาพระวินัยเป็นอย่างยิ่ง รวมถึงการนำหลักฐานจากคัมภีร์ฎีกาอื่น 
 

มีวชิรพุทธิฎีกา สารัตถทีปนีฎีกา วิมติวิโนทนีฎีกา เป็นต้น มาช่วยในการอธิบายขยายเนื้อความทำให้เห็น

ความชัดเจนยิ่งขึ้น โดยเนื้อหาส่วนใหญ่นั้นคล้อยตามกัน


3. วิเคราะห์เนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับการวินิจฉัยวินัยของพระภิกษุที่ปรากฏในคัมภีร์

วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค


เนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับการวินิจฉัยวินัยของพระภิกษุที่ปรากฏในคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาคนี้ 

ประกอบด้วยเนื้อหา 4 ส่วน ได้แก่ 


1) สาระสำคัญตามเนื้อหา 8 เรื่อง คือ เรื่องที่ 1 ได้แก่ การวินิจฉัยเรื่องอุปัชฌายวัตรเป็นต้น 
 

แบ่งเนื้อหาออกเป็น 14 เรื่อง คือ (1) อุปัฌายวัตร (2) อาจาริยวัตร (3) สัทธิวิหาริกวัตร (4) อันเตวาสิกวัตร 

(5) อาคันตุกวัตร (6) อาวาสิกวัตร (7) คมิกวัตร (8) ภัตตัคควัตร (9) อนุโมทนาวัตร (10) ปิณฑจาริกวัตร 
 

(11) อารัญญิกวัตร (12) เสนาสนวัตร (13) ชันตาฆรวัตร (14) วัจจกุฏิวัตร เรื่องที่ 2 ได้แก่ การวินิจฉัยเรื่อง

ปัจจัย 4 ที่ควรแบ่ง แบ่งเนื้อหาออกเป็น 6 เรื่อง คือ (1) การแจกจีวร (2) การแจกบิณฑบาต (3) การแจก

เสนาสนะ (4) การแจกคิลานปัจจัยเภสัช (5) การแจกปัจจัยที่สามารถแจกได้ทั่วไป (6) การแจกวิหารเรื่องที่ 

3 ได้แก่ การวินิจฉัยเรื่องการกรานกฐิน แบ่งออกเป็น 7 ประเด็น คือ (1) ความหมายของคำว่า กฐิน (2) ผู้รับ

ผ้ากฐิน (3) ผู้ถวายผ้ากฐิน (4) ผู้ที่กรานกฐิน (5) วิธีการกรานกฐิน (6) อานิสงส์กฐิน (7) การเดาะกฐิน เรื่องที่ 

4 ได้แก่ การวินิจฉัยเรื่องครุภัณฑ์ แบ่งออกเป็น 4 ประเด็น คือ (1) ความหมายของคำว่า ครุภัณฑ์ 
 

(2) ประเภทของครุภัณฑ์ (3) การแลกเปลี่ยนครุภัณฑ์ (4) วิธีการแลกเปลี่ยนครุภัณฑ์เรื่องที่ 5 ได้แก่ 
 

การวินิจฉัยเรื่องการโจทย์เป็นต้น แบ่งออกเป็น 4 ประเด็น คือ (1) ความหมายของคำว่า “การโจท” 
 

(2) ลักษณะการโจท (3) การลักขโมย 5 หมวด (4) ลักษณะการตรวจสอบการโจทด้วยมหาปเทส 4 เรื่องที่ 6 

ได้แก่ การวินิจฉัยเรื่องการออกจากครุกาบัติ แบ่งออกเป็น 4 ประเด็น คือ (1) ความหมายของการออกจาก

ครุกาบัติ (2) ประเภทของปริวาส (3) การวินิจฉัยปริวาส (4) การวินิจฉัยเรื่องมานัต เรื่องที่ 7 ได้แก่ 
 



179Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 3 (September-December 2017)

การวินิจฉัยเรื่องสังฆกรรมน้อยใหญ่ แบ่งออกเป็น 5 ประเด็น คือ (1) ความหมายของคำว่า สังฆกรรมน้อย

ใหญ่ (2) ประเภทของสังฆกรรมน้อยใหญ่ (3) สังฆกรรมวิบัติ (4) วิธีการเปลี่ยนอักษร (5) การสวดสังฆกรรม 

เรื่องที่ 8 ได้แก่ การวินิจฉัยเรื่องเบ็ดเตล็ด แบ่งออกเป็น 119 เรื่อง คือ เรื่องเบ็ดเตล็ดในวินยสังคหอรรถกถา 

68 เรื่อง และเพิ่มเรื่องต่างๆ ที่ยังไม่ได้อธิบายไว้ในที่ใดอีก 51 เรื่อง (สรุปจากวินยาลังการฎีกา ภาษาบาลี 

เล่ม 2) 


ข. การตีความของเนื้อหา 4 ลักษณะ คือ (1) การตีความตามหลักสุตตะ คือพระบาลี 2) การ

ตีความตามหลักสุตตานุโลม คือ มหาปเทส 4 ประการ (3) การตีความตามหลักอาจาริยวาท คืออรรถกถา 

(4) การตีความตามหลักอัตโนมัติ หมายถึงมติของพระฎีกาจารย์และมติของอาจารย์ทั้งหลายรวมถึงมติของผู้

รจนา ค. วิธีการนำเสนอเนื้อหา 2 ลักษณะ คือ (1) วิธีการนำเสนอเนื้อหาโดยตรง เป็นการนำบทต่างๆ จาก

คัมภีร์วินยสังคหอรรถกา มาอธิบายโดยตรง ด้วยวิธีการอธิบายเฉพาะบท อธิบายความหมาย และอธิบาย

ตามหลักไวยากรณ์ (2) วิธีการนำเสนอเนื้อหาโดยอ้อม เป็นการนำเสนอตามมติต่างๆ โดยการคล้อยตาม
 

พระบาลีบ้าง อรรถกถาบ้าง ฎีกาบ้าง และบ้างแห่งก็แสดงมติต่างๆ ของพระฎีกาจารย์ในลักษณะข้อความที่

แตกต่างกัน แล้วก็นำเสนอข้อความที่เป็นความเห็นของท่านผู้รจนา 


ค. ประโยชน์ของเนื้อหาแบ่งเป็น 3 ประการ คือ (1) ประโยชน์ต่อการรักษาความถูกต้องของ
 

พระวินัย (2) ประโยชน์ต่อการศึกษาพระวินัย (3) ประโยชน์ในด้านวรรคดีบาลี 





อภิปรายผล 


อภิปรายผลการวิจัย สรุปได้ตามวัตถุประสงค์ดังนี้


1. มีคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค ฉบับภาษาไทย สำหรับใช้ศึกษาคัมภีร์วินยสังคหอรรถกถา 

ในเนื้อหาทั้ง 8 เรื่อง และสามารถนำไปประกอบการศึกษาพระวินัยและนำไปใช้เทียบเคียงข้อความต่างๆ 
 

ในฎีกาพระวินัยอื่นๆ เพื่อให้เกิดความชัดเจนในการตีความของวินัยของพระภิกษุซึ่งเป็นรากฐานหรืออายุของ

พระพุทธศาสนา และยังสามารถนำมาประกอบการพิจารณาข้อความต่างๆ ที่เกี่ยวกับเรื่องขนบธรรมเนียมใน

การอยู่ร่วมกัน การแบ่งปันปัจจัย 4 การกรานกฐิน การแลกเปลี่ยนครุภัณฑ์ การฟ้องร้องคดีความ การออก

จากอาบัติหนัก การทำสังฆกรรมต่างๆ และข้อเบ็ตเตล็ดที่ยังไม่ชัดเจน ให้ชัดเจนยิ่งขึ้น จนสามารถนำมาสรุป

ตีความได้อย่างถูกต้องตามพระบาลี


2. ประโยชน์ในการรักษาความถูกต้องของพระวินัย การรักษาความถูกต้องของพระวินัยนั้น 
 

จะต้องอาศัยความรู้ความเข้าใจในพระวินัยเป็นอย่างดี ทั้งในด้านความหมาย เนื้อความ จุดมุ่งหมายของ

สิกขาบทที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ ท่านผู้รจนา เมื่อจะรจนาคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ก็ได้ตั้งความปรารถนา

ไว้ว่า “ข้าพเจ้าได้รับอาราธนาจากบรรดาภิกษุผู้มียางอายผู้มีศีล จึงได้รจนาคัมภีร์ฎีกาชื่อวินยาลังการะ 

อธิบายคัมภีร์วินยสังคหะเพิ่มเติมความรู้เรื่องศีล เป็นอุปการะแก่พวกภิกษุผู้มียางอาย สำหรับสาธุชนจะได้

อาศัยศึกษา เพื่อเป็นอุปการะแก่พระศาสนา” (Mahachulalongkornrajavidyayalaya University, 1963) 



180 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2560)

การอธิบายในแต่ละเรื่อง ได้อาศัยโครงสร้างของวินยสังคหอรรถกถามาเป็นแบบ ได้ให้ความกระจ่างชัดเจนยิ่ง

ขึ้น และนำตัวอย่างบางประเด็นมาเสนอทั้งที่เป็นมติของอาจารย์ทั้งหลาย และความเห็นส่วนตัวของผู้รจนา 

เช่น ข้อความในคัมภีร์วินยาลังการฎีกานี้ว่า ด้วยคำนี้ ท่านอาจารย์ย่อมแสดงว่า ชื่อว่า สิ่งของของภิกษุอื่นไป

จากสิ่งของ 3 ประเภทนี้ ไม่มี, ชื่อว่า ทายาทอื่นจากบุคคล 3 ประเภทนี้ ก็ไม่มีฯ แต่บัดนี้ พระวินัยธร
 

ทั้งหลาย ย่อมกล่าวว่า “ญาติทั้งหลายผู้เป็นคฤหัสถ์ย่อมได้ อกัปปิยภัณฑ์ของภิกษุทั้งหลาย”, หากพึงถามว่า 

นั้นเพราะเหตุอะไร ? ก็พึงตอบว่า เพราะคำนั้นมาแล้วในอรรถกถาว่า “ชนเหล่าใดจะเป็นคฤหัสถ์หรือ

บรรพชิตก็ตาม เป็นใหญ่ในทรัพย์ของภิกษุนั้น, ก็พึงให้แก่ชนเหล่านั้น”ฯ ปาฐะมาแล้วก็จริง, ถึงอย่างนั้น 

ปาฐะนั้น ก็มาแล้วในวิสัยแห่งการถือเอาด้วยความคุ้นเคย, หาได้มาแล้วในฐานะแห่งการถือเอาโดยเป็น

ทายาทไม่ฯ ปาฐะมาแล้วว่า “จะเป็นคฤหัสถ์หรือว่าบรรพชิตก็ตาม” ดังนี้นั่นแล หาได้มาแล้วว่า “จะเป็น

ญาติ หรือว่ามิใช่ญาติก็ตาม” เพราะเหตุนั้น จะเป็นญาติหรือว่า มิใช่ญาติก็ตาม, คฤหัสถ์หรือว่าบรรพชิต

เหล่าใด ย่อมพยาบาลภิกษุไข้นั้น คฤหัสถ์หรือบรรพชิตเหล่านั้น ย่อมเป็นใหญ่แห่งทรัพย์อันเป็นส่วนของ
 

ผู้พยาบาลภิกษุไข้ โดยที่สุดแม้จะเป็นมาตุคามฯ คำว่า “พึงให้แก่ผู้พยาบาลภิกษุไข้เหล่านั้น (เตสํ ทาตพฺพํ)” 

ท่านกล่าวหมายเอาคฤหัสถ์หรือบรรพชิตเหล่านั้น, หาได้กล่าวหมายเอาคฤหัสถ์หรือบรรพชิตที่ไม่ได้พยาบาล

ภิกษุไข้ไม่ฯ สมจริงดังคำที่ท่านกล่าวไว้แล้วในอรรถกถาว่า “ธรรมดาว่า ผู้พยาบาลไข้ จะเป็นคฤหัสถ์หรือ

บรรพชิตก็ตาม โดยที่สุดแม้มาตุคาม ทุกคนย่อมได้ส่วนแบ่ง”ฯ อีกอย่างหนึ่ง ภิกษุใด ปลงบริขารของตน

ทั้งหมด ในเวลาที่ตนยังมีชีวิตอยู่นั่นเอง ไม่ให้แก่ใครๆ เลย จะเป็นญาติหรือมิใช่ญาติก็ตาม จะเป็นคฤหัสถ์

หรือเป็นบรรพชิตก็ตามฯ ก็ใครๆ จะเป็นญาติหรือมิใช่ญาติก็ตาม จะเป็นคฤหัสถ์หรือว่าบรรพชิตก็ตาม ได้ถือ

เอาความคุ้นเคย ท่านหมายเอาบุคคลเช่นนั้น กล่าวว่า “ชนเหล่าใด ผู้เป็นใหญ่แห่งทรัพย์ของภิกษุไข้นั้น 
 

จะเป็นคฤหัสถ์หรือว่าบรรพชิตก็ตาม พึงให้แก่ชนเหล่านั้น”, แต่มิได้กล่าวหมายเอาญาติผู้ไม่ได้เป็นเช่นนั้นฯ 

สมจริงดังคำที่ท่านกล่าวไว้แล้วในอรรถกถาว่า “แต่ถ้าภิกษุอาพาธนั้นยังมีชีวิตทีเดียว ปลงบริขารของตน
 

ทุกอย่างให้แก่ใครๆ หรือใครๆ ถือวิสาสะเอาไป ของนั้นของเธอย่อมเป็นของผู้ที่เธอให้และผู้ถือเอาเท่านั้น 
 

พวกผู้พยาบาลไข้ย่อมได้ตามความชอบใจของเธอเท่านั้น”ฯ ข้อนั้นจงยกไว้, คำใดที่ท่านกล่าวว่า ก็ใน
 

กัปปิยภัณฑ์ พึงให้อย่างไร ? คำแม้นั้นย่อมไม่มีในพระบาลี หรือในอรรถกถาหรือว่าในฎีกาทั้งหลายว่า 
 

“พึงให้แก่ญาติผู้เปน็คฤหสัถท์ัง้หลาย”, เพราะฉะนัน้ บณัฑติ พงึพจิารณาคำนัน้เถดิ (Mahachulalongkorn-

rajavidyayalaya University, 1991) การอธิบายข้อความดังนี้เป็นการอธิบายที่สามารถนำมาเป็นแบบใน

การรักษาความถูกต้องของพระวินัยได้ เพราะการบัญญัติพระวินัยของพระพุทธองค์นั้นเป็นแนวทางสำหรับ

ดำเนินชีวิตในสมณเพศ เมื่อภิกษุสงฆ์พร้อมใจกันปฏิบัติตาม ก็จะเกิดการยอมรับ ทำให้เกิดประโยชน์ 10 

ประการกล่าวคือ (1) เพื่อความรับว่าดีแห่งสงฆ์ (2) เพื่อความผาสุกแห่งสงฆ์ (3) เพื่อข่มบุคคลผู้เก้อยาก 
 

(4) เพื่อความอยู่ผาสุกแห่งเหล่าภิกษุผู้มีศีลดีงาม (5) เพื่อปิดกั้นอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดในปัจจุบัน (6) 

เพื่อกำจัดอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดในอนาคต (7) เพื่อความเลื่อมใสของคนที่ยังไม่เลื่อมใส (8) เพื่อความ

เลื่อมใสยิ่งขึ้นไปของคนที่ เลื่อมใสแล้ว (9) เพื่อความตั้งมั่นแห่งสัทธรรม (10) เพื่อเอื้อเฟื้อวินัย 

(Mahachulalongkorn-rajavidyayalaya University, 1996)




181Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 3 (September-December 2017)

จากประโยชน์ของการรักษาความถูกต้องของพระวินัย ทั้ง 10 ข้อนี้ พบว่ามีวัตถุประสงค์หรือ
 

มุ่งประโยชน์ 5 ประการคือ (1) เพื่อประโยชน์แก่ส่วนรวมคือสงฆ์ (2) เพื่อประโยชน์แก่บุคคล (3) เพื่อ

ประโยชน์แก่ความบริสุทธิ์หรือแก่ชีวิต (4) เพื่อประโยชน์แก่ประชาชน และ (5) เพื่อประโยชน์แก่พระศาสนา 

หมายถึง เพื่อเชิดชู ค้ำจุน ประคับประคองพระวินัย 4 อย่าง คือ สังวรวินัย ปหานวินัย สมถวินัย บัญญัติวินัย 

(Mahachulalongkornrajavidyayalaya University, 1991) การอธิบายข้อวินิจฉัยในวินยาลังการฎีกา 

ทุติยภาค จึงเป็นประโยชน์ต่อการรักษาความถูกต้องของพระวินัยในส่วนที่เป็นอภิสมาจาริกศีล อันเป็นศีล

นอกพระปาติโมกข์เกี่ยวกับข้อวัตรปฏิบัติมีอุปัชฌายวัตรเป็นต้น และสังฆกรรมต่างๆ นอกจากนี้ ยังได้

เป็นการรักษาความชอบธรรมและแก้ปัญหาที่เกิดขึ้นจากการทำกิจกรรม การทำงานร่วมกัน หรือปฏิบัติ

ตนเอง การปฏิบัติร่วมกันในด้านการอยู่ร่วมกัน การแบ่งปันปัจจัย 4 ที่ได้มา พิธีกรรมการกรานกฐิน การใช้

ครุภัณฑ์ การโจท การสอบส่วน การแก้ไขความขัดแย้งหรือทะเลาะกันในหมู่สงฆ์ การออกจาก

ครุกาบัติด้วยการอยู่ปริวาส มานัต อัพภาน สังฆกรรมต่างๆ และข้อสงสัยในเรื่องต่างๆ มีการฉันร่วมกัน

เป็นต้น


3. ประโยชน์ที่มีต่อการศึกษาพระวินัย คัมภีร์วินยาลังการฎีกานี้ เป็นคัมภีร์ที่มีค่ายิ่งสำหรับการ

ศึกษาพระวินัยของพุทธบริษัท เพราะเป็นคัมภีร์อธิบายพระวินัยโดยเฉพาะ ทั้ง 8 เรื่อง มีการวินิจฉัยเรื่อง

ขนบธรรมเนียมการอยู่ร่วมกัน มีอุปัชฌายวัตรเป็นต้น ซึ่งทำให้เกิดความเห็นที่ถูกต้อง เพราะเป็นการอธิบาย

ในบทต่างๆ ที่ท่านพระอรรถกถาจารย์ยังไม่ได้อธิบายไว้ อันจะเป็นประโยชน์ต่อการศึกษาพระไตรปิฎกซึ่ง

เป็นปฐมภูมิ และอรรถกถา ซึ่งอธิบายพระไตรปิฎกนั้น การอธิบายในวินยาลังการฎีกา ทุติยภาค นอกจากจะ

ให้ความชัดเจนในบทที่เร้นลับแล้ว ยังได้ให้ความหมาย ยกตัวอย่างจากพระบาลีในพระวินัยปิฎก อรรถกถา

พระวินัย และฎีกาพระวินัยต่างๆ มาให้เห็นความเหมือนและความต่างในการอธิบายขยายความ และสรุปให้

เห็นมติของอาจารย์ทั้งหลายในยุคนั้นๆ ไว้อย่างชัดเจน อันจะเป็นเครื่องประกอบการตัดสินในการเชื่อถือและ

นำมาเป็นแบบในการตรวจสอบพระวินัย ข้อความในคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค จึงนับว่าสมบูรณ์ที่สุด

ในบรรดาฎีกาพระวินัย โดยอ้างข้อความทั้งในอรรถกถาและฎีกาพระวินัยไว้เป็นหลักฐานเป็นจำนวนมาก

อย่างสมบูรณ์ คัมภีร์นี้ แม้จะแต่งขึ้นที่ประเทศพม่า แต่ก็นับว่าเป็นประโยชน์และเป็นอุปการะต่อการศึกษา

พระวินัยในสังคมไทยอย่างมาก ซึ่งส่วนใหญ่จะถือเอาเพียงพระไตรปิฎกและอรรถกถาเท่านั้น เมื่อพระภิกษุ

สงฆ์มีความรอบรู้เข้าใจพระวินัย ซึ่งถือว่าเป็นข้อปฏิบัติขั้นพื้นฐานที่จะนำไปสู่การบรรลุธรรมเป็นอย่างดีแล้ว 

ก็สามารถนำไปปฏิบัติด้วยตนเอง เพื่อให้ตนเองนั้นเป็นผู้มีอภิสมาจารทางกาย คือมีความประพฤติดีงาม 
 

มีความประพฤติขัดเกลา มีความประพฤติเบาพร้อม มีความประพฤติสำรวมอินทรีย์ทั้ง 6 คือตา หู จมูก ลิ้น 

กาย และใจ นอกจากนี้ยังเป็นผู้มีกายวาจาเรียบร้อยควรแก่การกราบไหว้ เคารพ ยกย่อง นับถือ บูชา 
 

ที่สำคัญศีล คือสิกขาบทเป็นเบื้องต้นแห่งคุณธรรมทั้งปวง คนที่มีศีล เป็นผู้ที่มีความขัดเกลาทางกาย 
 

และวาจา ก็สามารถที่จะพัฒนาตนไปสู่คุณธรรมสูงๆ ขึ้นไป กล่าวคือสามารถบรรลุนิพพานได้ในที่สุด อันเป็น

เป้าหมายสูงสูดในพระพุทธศาสนา







182 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2560)

ข้อเสนอแนะ


จากการศึกษาวิจัยดังกล่าว ผู้วิจัยไม่อาจจะศึกษาวิเคราะห์ได้ทั้งหมด เนื่องจากยังมีข้อจำกัดใน

เรื่องเวลา และเหตุผลบางประการ ดังนั้น ผู้วิจัยจึงจะขอเสนอแนะเชิงนโยบาย เชิงปฏิบัติการ และสำหรับ

การวิจัยในครั้งต่อไปไว้ ดังต่อไปนี้


1.	 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 


ผู้วิจัยขอเสนอว่า คณะสงฆ์ซึ่งมีหน้าที่หลักในการปกครองและดูแลการศึกษาของพระภิกษุสามเณร 

ควรจะต้องมีนโยบายที่เกี่ยวข้องกับการศึกษาคัมภีร์ในพระพุทธศาสนาทั้งที่ได้รับการแปลเป็นภาษาไทยแล้ว

และที่ยังไม่ได้รับการแปลเป็นภาษาไทย โดยอาจเพิ่มเป็นส่วนหนึ่งของหลักสูตรสำหรับต่อยอดจากระดับการ

ศึกษาของคณะสงฆ์ไทยปัจจุบัน คือเปรียญธรรม 9 ประโยค จัดให้เป็นหลักสูตรระดับสูงสุดในการศึกษา เน้น

ให้สามารถนำมาศึกษาวิเคราะห์และนำไปใช้ประโยชน์ได้จริงในด้านวิชาการ อันจะเป็นการขยายระบบการ

ศึกษาของคณะสงฆ์ที่เกี่ยวข้องกับคัมภีร์สำคัญในพระพุทธศาสนา ทำให้พระภิกษุสงฆ์มีความรู้ความสามารถ

เพิ่มขึ้น ดังนั้น คณะสงฆ์รวมทั้งผู้บริหารของมหาวิทยาลัยสงฆ์ทั้ง 2 แห่ง หากมีนโยบายที่ชัดเจนในด้านการ

เรียนคัมภีร์ในพระพุทธศาสนา ย่อมจะส่งผลดีในการสืบทอดอายุพระพุทธศาสนาต่อไป


2.	ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติการ 


การศึกษาพระวินัยสงฆ์ในปัจจุบัน ยังมีข้อบกพร่องอยู่บ้างเนื่องจากเกิดจาการตีความตามความ

ชอบใจ ไม่ยึดหลักฐานหรือคัมภีร์ในพระพุทธศาสนาเป็นกรอบในการตีความ ทำให้ความเข้าใจพระวินัยคลาด

เคลื่อนไปจากพระพุทธประสงค์ที่แท้จริง ชาวพุทธทั้งที่เป็นพระสงฆ์และฆราวาส จึงสมควรได้รับการศึกษา

พระธรรมวินัยอย่างครบถ้วนโดยการนำคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา และฎีกา มาศึกษาควบคู่เทียบเคียงกัน 

ย่อมจะทำให้เกิดความรู้ที่ถูกต้องตามลักษณะเถรวาท เมื่อมีความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้อง ก็ย่อมนำไปสู่ภาค

ปฏิบัติที่จะให้ผลสัมฤทธิ์ตามที่ต้องการได้ในที่สุด ดังนั้น การศึกษาโดยเฉพาะพระวินัย อันเป็นกรอบในการ

ประพฤติทางกาย ทางวาจาในส่วนตน และในการอยู่รวมกัน ในทางสังคม หากคณะสงฆ์หรือมหาวิทยาลัย

สงฆ์ซึ่งมีความเกี่ยวข้องกับการศึกษาโดยตรง มีการนำคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนามาศึกษาให้ครบถ้วนทั้ง

ระบบ คือ ศึกษาทั้ง พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และคัมภีร์ที่เกี่ยวข้อง ก็จักอำนวยประโยชน์ให้เกิดทั้งแก่

ตนเองและสังคมโดยรวมอย่างแน่นอน 


3. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป


ผู้วิจัยเห็นว่า ผู้ที่จะศึกษาค้นคว้าในโอกาสต่อไปควรจะมีการศึกษาดังต่อไปนี้


1. ศึกษาเปรียบเทียบคัมภีร์วินยาลังการฎีกากับคัมภีร์ฎีกาพระวินัยอื่นๆ ในสายเดียวกัน เช่นวชิร

พุทธิฎีกาเป็นต้น


2. ศึกษาพัฒนาการของคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค


3. ศึกษาแนวคิดและการอธิบายความในคัมภีร์วินยาลังการฎีกา ทุติยภาค




183Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 3 (September-December 2017)

Arbhasil, D. (2016). Bodhisattva’s Ethical Concepts for Modern Leadership. Journal of 

Graduate Studies Review, 12(1), 141-158. 

Kaeo Ku J. (2003). Pali Literature Criticism (An Essay Pali Criticism). (rd ed). Khon Kaen:  

MCU Press. 

Kongprasert P. (2009). Pali Literature. (3rd ed). Bangkok: MCU Press. 

Mahachulalongkornrajavidyayalaya University. (1963). Tipitaka. Bangkok: Rungroungdham 

Printing. 

Mahachulalongkornrajavidyayalaya University. (1991). Atthakathapali : Mahachula 

Atthakatha version. Bangkok: MCU Press. Vinyarn Printing. 

Mahachulalongkornrajavidyayalaya University. (1996). Tripitaka : Thai version. Bangkok:  

MCU Press.  

Minjimahasiricheyatu. (2015). Translated by Phra Mahatheerayuth Khemmadhammo. History 

of Tripitaka Scripture. Bangkok: Sahadhammic Printing. 

Phra Dhamkittiwong (Thongdee Suratejo). (2008). Dictionary for study of Buddhist. Bangkok: 

Thammasapha. 

Phra Mahaudorn Sitthiyano (Ketthong). (2012). An Analysis of Kangkhavitaranee 

Atthakatha. Dissertation Graduate School : Mahachulalongkornrajavidhayala 

University. 

Phra Panyasami Compose. (1997). Translated by Prof.Saeng Manawithoon Priean.. Buddhist 

Family or History of Buddhism. (2nd ed.). Bangkok: MCU Press. 

Phra Satthamsirithera. (2002). Sattaneetisuttamala. Bangkok: Pitakacsorn Printing. 

Vichai, V. (2016). Methods for Buddhist Academic Studies. Journal of MCU Peace studies, 

4(1), 160-118 

References



