
อรรถพล
รังสีวงศ์

Attapol
Rangsiwongs







    บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Email: attapolr@yahoo.com 
 
 

อรรถพล
รังสีวงศ์

Attapol
Rangsiwongs







    บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

ธรรมจักร:
สัญลักษณ์แห่งธรรมในพระพุทธศาสนา*


Dhammacakka:
The
Symbol
of
Dhamma-s
in
Buddhism


บทคัดย่อ
 

การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) 1) เพื่อศึกษาการใช้คำว่าจักร

ในบริบทสังคมอินเดียโบราณ 2) เพื่อศึกษาธรรมจักรที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 3) เพื่อวิเคราะห์

ธรรมจักรในฐานะสัญลักษณ์แห่งธรรมในพระพุทธศาสนา  

ผลการวิจัยพบว่า  

1) คำว่าจักรในบริบทสังคมอินเดียโบราณมีที่มาเริ่มต้นจากกงล้อแห่งรถศึกมีอานุภาพมากในขยาย

อาณาจักรให้แผ่ไพศาลตามคติพุทธศาสนาเรื่องพระเจ้าจักรพรรดิทรงมีจักรแก้วทิพย์อันทรงพลานุภาพที่จะ

ขยายอาณาจักรถึงสุดเขตมหาสมุทรทั้ง 4 ทิศ และนำไปสู่คำว่าธรรมจักรแห่งการเผยแผ่พระสัจธรรมอันไร้

พรมแดนต่อไป 

2)  ธรรมจักรที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาถือกำเนิดขึ้นมาจากการแสดงปฐมเทศนาธัมมจักป-

วัตตนสูตร เพื่อโปรดปัญจวัคคีย์ ณ ที่ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน ใกล้เมืองพาราณสี ในประเทศอินเดีย เปรียบ

เสมือนพระธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าได้เผยแผ่ไปคล้ายล้อรถหมุนเคลื่อนไปข้างหน้าอย่างไม่มีที่สิ้นสุด

ซึ่งเหนือกาลเวลาที่ใครๆมิอาจจะกำหนดได้ 

3)  ผลการวิเคราะห์ธรรมจักรในฐานะสัญลักษณ์แห่งธรรมในพระพุทธศาสนา พบว่า กงล้อธรรม

จักรเปรียบเสมือนสัญลักษณ์การปกครองแบบธรรมวิชัยและธรรมราชาตั้งแต่ครั้งแรกในสมัยพระเจ้าอโศก-

มหาราช ซึ่งคตินิยมการสร้างสัญลักษณ์ธรรมจักรให้มีกำแห่งจำนวนซี่หลากหลายเปรียบได้กับหลักธรรมได้

แพร่หลายสู่สังคมไทย อาทิเช่นจำนวน 8 ซี่ เปรียบกับมรรคมีองค์ 8 เป็นต้น อันทำให้เกิดคุณค่าเป็นทั้ง

สัญลักษณ์แห่งธรรมในพระพุทธศาสนาและสัญลักษณ์แห่งการศึกษาเผยแผ่คุณธรรมความดีอย่างเป็นที่แพร่

หลายสืบต่อมาในสังคมไทยในปัจจุบันนี้ 

คำสำคัญ:
ธรรมจักร; สัญลักษณ์แห่งธรรม; พระพุทธศาสนา 

 

* Received February 17, 2017; Accepted May 27, 2017. 



185Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 3 (September-December 2017)

Abstract
 


The study consisted of the following objectives 1) to study the social context of 

the use of the word “Cakka” in the ancient Indian society, 2) to study Dhammacakka as 

appeared in the Buddhist, and 3) to analyze Dhammacakka as a symbol of Dhamma in 

Buddhism. 

The results showed that 1) The social context of the use of the word “Cakka” in 

the ancient Indian society was derived from the Wheel of chariots that had the greatest 

power for expansion of a kingdom. According to the Buddism religion, it is believed that 

the Emperor has a celestial disc with fullest power to expand his kingdom to the end 

borders of oceans located in four directions. This belief consequently leads to the word of 

Dhammacakka for dhamma dissemination to the borderless. 

2) The study of Dhammacakka (the Wheel of Dhamma) as appeared in Buddhist 

was originated from the preaching of the Lord Buddha’s first sermon called Dhamma- 

cakkappavattana Sutta for the five ascetics at the deer park called Isipatana near Varanasi 

in India. The Dhamma of the Lord Buddha was first set in motion, like wheels of a chariot 

move ahead with no both space and time limitations.  

3) An Analytical results Dhammacakka as a symbol of Dhamma in Buddhism is 

found that the symbol of the Dhammacakka is firstly compared to the symbol of the 

Dhamma Victory and Role Model of the greatest Dhammaraja since King Asoka period. The 

idealism of the creation of the Dhammacakka wheel has been contained a variety amount 

of spokes could be interpreted as principles of Dhamma as well and is spreaded into 

Thailand. For Example, eight spokes could be interpreted the noble eightfold path as well, 

etc. This idealism is created the values in terms of both the symbol of Dhamma-s in 

Buddhism and symbol of the valuable education and the preaching of moral and ethics to 

Thai society nowadays. 

Keywords: Dhammacakka; Symbol of Dhamma-s; Buddhism 



186 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2560)

บทนำ


การใช้คำว่าจักร โดยมีที่มาแห่งกำเนิดจากกงล้อรถศึกในบริบทสังคมอินเดียโบราณ ซึ่งมีการหมุน

ไปแห่งธรรมทั้งที่เป็นกุศลธรรม อกุศลธรรม และความไม่ยึดมั่นในทั้งกุศลธรรมและอกุศลธรรม จึงเป็นการ

หมุนไปแห่งจักรอันอาศัยปัจจัยแห่งธรรมโดยสามารถจำแนกนัยธรรมได้ดังนี้


1. การหมุนจักรแห่งกงล้อรถศึก ซึ่งเป็นอกุศลธรรมด้วยความต้องการแย่งชิงอำนาจของพระราชา

มิได้ทรงธรรมแห่งการขยายอาณาจักรอันอยู่ภายใต้อกุศลมูลแห่งโลภะ โทสะ โมหะ


2. การหมุนจักรแห่งจักรแก้วทิพย์ อันเป็นกุศลธรรมแห่งความตั้งหมั่นในศีลธรรมความดีแห่งพระ

ธรรมที่พระราชาผู้ทรงธรรมในการแพร่ขยายการปกครองแว่นแคว้นให้เป็นแผ่นดินธรรมแผ่นดินทอง โดยมิ

ต้องใช้อาวุธและการฆ่าประหารใดๆทั้งสิ้นอันเป็นต้นแบบแห่งการปกครองแบบจักรวรรดิและธรรมราชา


3.	 การหมุนจักรแห่งกงล้อธรรม อันเป็นไปเพื่อสู่ความไม่ยึดมั่นในทั้งกุศลธรรมและอกุศลธรรมใน

ที่สุด จึงเป็นการหมุนไปเพื่อสู่พระนิพพาน ซึ่งจะต้องอาศัยพระธรรมขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า

พระองค์นั้นที่ทรงเดชแห่งจักรบนฝ่าพระบาททั้งสองในขณะทรงเสร็จประกาศพระธรรมจักรให้หมุนไปแห่ง

อริยมรรคมีองค์ 8 ที่จะหยั่งให้พระธรรมและจักรนั้นหมุนไปเพื่อความประพฤติปฏิบัติแห่งความหลุดพ้นทุกข์

โดยชอบการแสดงปฐมเทศนาธัมมจักกัปปวัตนสูตรเมื่อวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 8 ก่อนพุทธศักราช 45 ปี โดยมี

ท่านพระอัญญาโกณพัญญะ ปัญจวัคคีย์ท่านแรก บรรลุดวงตาเห็นธรรมสำเร็จเป็นพระโสดาบันพร้อมกับ

เหล่าพรหมและเทพในการประชุมครั้งแรก ประมาณ 18 โกฏิ สำเร็จอริยมรรค อริยผล และขณะนั้นได้เกิด

แผ่นดินไหวอย่างรุนแรงพร้อมทั้งแสงสว่างเจิดจ้าหาประมาณมิได้อันเหนือวิสัยธรรมชาติ (Tripitaka, 33/2/

554) ได้แสดงอานุภาพแห่งพระรัตนตรัย คือ พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ซึ่งได้เกิดขึ้นครบองค์สามเป็น

ครั้งแรกของโลก ถือเป็นกำเนิดวงล้อแห่งธรรมะ ซึ่งเมื่อเริ่มต้นหมุนแล้ว จะไม่มีใครสามารถหมุนกลับได้เป็น

กงล้อแห่งธรรมที่หมุนไปเพื่อสั่งสอนเวไนยสัตว์ทั้งปวงให้ข้ามพ้นจากทุกข์ ดังข้อความที่ปรากฏในพระไตร

ปิฏกตอนหนึ่งว่า


“ครั้นพระผู้มีพระภาคทรงประกาศพระธรรมจักรให้เป็นไปแล้ว ทวยเทพ ชั้นภุมมะ

กระจายข่าวว่า “นั่นพระธรรมจักรอันยอดเยี่ยม พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงให้เป็นไปแล้ว ณ ป่าอิสิป-

ตนมฤทายวัน เขตกรุงพาราณสี อันสมณะ พราหมณ์ เทวดา มาร พรหม และใครๆ ในโลกให้หมุน

กลับไม่ได้…” (Tripitaka, 4/17/24)


“ธรรมจักร” จึงเป็นคำสำคัญที่ได้ถูกนำมาสร้างเป็นสัญลักษณ์แห่งธรรมของพระพุทธศาสนา 
 

อันเปรียบด้วยพระเจ้าจักรพรรดิทรงมีจักกรัตนะหรือจักรแก้ว อันเป็นสัญลักษณ์แห่งการแสดงพระบรม

เดชานุภาพ ส่วนธรรมจักรมีความหมายแสดงถึงการแสดงพระธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า ซึ่งมีการ

เผยแผ่ไปประดุจกงล้อรถหมุนไปอย่างไร้พรมแดนแห่งมนุษย์โลก เทวโลก และพรหมโลก ซึ่งเป็นการแสดง



187Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 3 (September-December 2017)

พระสัจธรรมอันเที่ยงแท้ตามความเป็นจริงของธรรมชาติ ซึ่งเป็นพระธรรมานุภาพครั้งที่ยิ่งใหญ่มากที่สุด
 

ครั้งหนึ่งในโลก เพราะได้แสดงสัจจะอันอยู่เหนือกาลแห่งเวลา ตามประวัติศาสตร์กล่าวว่าสัญลักษณ์ 
 

“ธรรมจักร” ได้เริ่มขึ้นครั้งแรกขึ้นในราวปี พ.ศ. 236 รัชสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช กษัตริย์ผู้ทรงปกครอง

ชมพูทวีปหรือปัจจุบันคือแผ่นดินอินเดียที่มีอาณาเขตกว้างใหญ่ไพศาลที่สุดในยุคหนึ่ง พระเจ้าอโศกมหาราช

ทรงเลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนามาก โดยทรงอุปถัมภ์การสังคายนาที่ 3 และจัดส่งคณะสงฆ์ประกาศ

เผยแผ่พระพุทธศาสนาไปยังนานาประเทศ สำหรับในประเทศไทย มีการขุดค้นพบพระธรรมจักรกับกวาง

หมอบยุคทวารวดี สะท้อนให้เห็นว่ากงล้อธรรมแห่งพระพุทธศาสนาได้หมุนเข้ามาสู่ดินแดนสุวรรณภูมิแล้ว 

ซึ่งองค์ประกอบแห่งพระธรรมจักร คือ กงล้อ ดุม และกุมแห่งซี่ (Phramaha Udorn Suddhiñãnฺฺo, 2011) 

นั้นล้วนมีนัยสำคัญบ่งบอกถึงวิวัฒนาการแห่งศิลปกรรมที่ได้ถ่ายทอดความรู้ความเข้าใจแก่นธรรมทางทาง

พุทธศาสนาที่เป็นนามธรรม ให้เห็นเป็นรูปธรรมที่ชัดเจนปรากฏเป็นสัญลักษณ์ที่มีความศักดิ์สิทธิ์จากบรรดา

นักปราชญ์ชันเลิศที่ได้ออกแบบไว้อันคงอัตตาลักษณ์แห่งวงล้อธรรมจักร โดยมีกำแห่งจำนวนซี่อันหลาก

หลายตั้งแต่ 8 ซี่ขึ้นไป เปรียบด้วยหลักธรรมแห่งอริยมรรค มีองค์ 8 และฐานรองวงล้อธรรมจักรสลักเป็นรูป

กลีบบัวคว่ำบัวหงาย เปรียบด้วยความบริสุทธิ์แห่งพระพุทธศาสนา ล้วนมีคติความเชื่อเพื่อสืบทอดอายุ

พระพุทธศาสนาให้ธำรงอยู่สืบไป จึงได้เกิดพัฒนาการธรรมจักรในสังคมไทยต่อมา ซึ่งได้แสดงถึงคุณค่าทาง

ด้านประวัติศาสตร์โบราณคดี พุทธศิลป์ประติมากรรม หลักพุทธธรรม การปกครอง วัฒนธรรมและประเพณี 

และคุณค่าคตินิยมการใช้เครื่องหมายสัญลักษณ์ธรรมจักรทางพระพุทธศาสนาอย่างเป็นที่แพร่หลายต่อ

สถาบันการศึกษาและการส่งเสริมจริธรรม อันเป็นสัญลักษณ์ความดีงามแห่งการให้ความรู้คู่คุณธรรมในจิตใจ

ของคนไทยมาช้านาน 


ดังนั้นผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาที่มาแห่งและความหมายของธรรมจักร โดยจะศึกษาในรายละเอียด

มีเกี่ยวข้องกับประเด็นคำสำคัญสู่สัญลักษณ์แห่งธรรมเพื่อเป็นขอบเขตในการศึกษาต่อไป





วัตถุประสงค์การวิจัย


1. เพื่อศึกษาการใช้คำว่าจักรในบริบทสังคมอินเดียโบราณ 


2. เพื่อศึกษาธรรมจักรที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 


3. เพื่อวิเคราะห์ธรรมจักรในฐานะสัญลักษณ์แห่งธรรมในพระพุทธศาสนา





ระเบียบวิธีวิจัย


การวิจัยจากการศึกษาเชิงเอกสาร (Document Research) โดยเสนอรายงานแบบพรรณนา

วิเคราะห์ (Analytical Description) โดยมีขั้นตอนกระบวนการวิจัย (Reserch process) ได้ดังนี
้



188 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2560)

ขั้นตอนที่ 1	ตั้งข้อสังเกตธรรมจักรที่เจ้าอโศกทรงสร้างไว้จากการสำรวจทั่วชมพูทวีปและธรรมจักร

ที่ปรากฏในประเทศไทย


ขั้นตอนที่ 2	ศึกษาค้นคว้ารวบรวมเอกสารชั้นปฐมภูมิและทุติยภูมิที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัย


ขั้นตอนที่ 3	วิเคราะห์ เรียบเรียง ข้อมูล อธิบาย สนับสนุนในประเด็นที่สำคัญของงานวิจัย


ขั้นตอนที่ 4	สรุปผลวิเคราะห์ธรรมจักรในฐานะสัญลักษณ์แห่งธรรมในพระพุทธศาสนา





ผลงานวิจัย


1. การใช้คำว่าจักรในบริบทสังคมอินเดียโบราณ


ผลการวิจัยพบว่า จักร ตามหลักฐานทางประวัติศาสตร์ย่อมหมายถึง ล้อรถแห่งรถศึกใช้ในการ

สงครามเพื่อขยายอาณาจักรเพื่อให้แผ่นดินได้แผ่กว้างใหญ่ไพศาลยิ่งขึ้น อันได้แสดงถึงแคว้นแห่งมหาอำนาจ

แห่งการปกครอง และมีการบูรณการโดยใช้จักรนี้เพื่อความพัฒนาตามบริบทแห่งการแผ่อำนาจให้ได้ซึ่งความ

ยิ่งใหญ่แห่งอาณาเขตแห่งการการปกครองยิ่งขึ้น โดยผู้วิจัยขอเริ่มต้นประวัติที่มาแห่งการใช้จักรนั้นอันเปรียบ

ด้วยกงล้อในช่วงก่อนพุทธกาลในยุคอารยธรรมลุ่มแม่น้ำสินธุ เกิดขึ้นเมื่อประมาณ 2,000-900 ปี ก่อน
 

พุทธศักราช เป็นอารยธรรมที่เก่าแก่ที่สุดในยุคสัมฤทธิ์ในบริเวณลุ่มแม่น้ำสินธุ (Phra Brahmagunabhorn 

(P.A. Payutto), 2009) ซึ่งมีความรู้ความชำนาญแห่งการสร้างเกวียน รถศึก อาวุธ จึงได้ถูกยกย่องความเป็น

ช่างไม้ ช่างโลหะแห่งยุค เพราะมีความนิยมแห่งการแข่งรถศึกในสมัยั้น และต่อมาชาวอารยันเข้ามาบุกรุก

และปกครองยึดอาณาเขตตลอดลงไปจนถึงแม่น้ำคงคาด้วยเครื่องมือรบอันแข็งแกร่งจากการใช้เหล็กอันทัน

สมัยกว่าชนพื้นเมือง โดยเฉพาะอย่างยิ่งการใช้รถศึกอันทรงอานุภาพแห่งการประชัดบานในการสู้รบ 
 

ซึ่งประกอบไปด้วยซี่ล้อและกงล้อรถศึกในการล่ายึดอาณานิคมหรืออาณาจักรอันอยู่ภายใต้จักรวรรดิของ

จักรพรรดิผู้ทรงเป็นประมุขตามความเชื่อทางพระพุทธศาสนาในเรื่องพระเจ้าจักรพรรดิทรงมีจักรแก้วทิพย์

ทรงพลานุภาพแห่งความวิเศษที่นำชัยชนะทั่วปฐพีซึ่งมิอาจมีใครๆ ที่จะต่อสู้ต้านทานได้ จึงเปรียบได้ด้วย

อำนาจแห่งกงล้อของรถศึกหมุนไปชนะ ณ ที่ใดนั้น ย่อมสามารถยึดได้ ณ ที่นั้นเช่นกัน จึงกลายมาเป็น

อาณาจักรที่ได้ถึงขยายอาณาเขตการปกครองของพระราชาที่ได้แผ่ขยายด้วยเหตุแห่งกงล้อรถศึกนั้นเอง 

(Phramaha Udorn Suddhiñãno, 2011)


2. ธรรมจักรที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 


ผลการวิจัยพบว่า ธรรมจักรได้ปรากฏอย่างแพร่หลายในพระไตรปิฎกถึง 30 แห่ง โดยแบ่งได้เป็น 
 

2 แห่งในพระวินัยปิฎก, 26 พระสูตรในสุตตันตปิฎก และ 2 แห่งในพระอภิธรรมปิฎก ตลอดช่วงในแสดง

พระสัจธรรมแห่งการการประกาศพระธรรมจักร หรือพรหมจักร 45 พรรษา กล่าวโดยสรุป จากการปรากฏ

คำว่า “ธรรมจักร” ในพระไตรปิฏกอย่างแพร่หลาย และบางพระสูตรได้มีการกล่าวซ้ำ และมีความสัมพันธ์

อันเกี่ยวเนื่องแห่งนัยความหมายของธรรมจักร โดยผู้วิจัยได้ตั้งข้อสังเกตและการสามารถจำแนกเป็นหมวด

หมู่ได้ดังนี้ 




189Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 3 (September-December 2017)

1) การประกาศพระธรรมจักรแห่งอริยสัย 4 ซึ่งเป็นการแสดงธัมมจักกัปปวัตตนสูตรนั้น
 

เปรียบด้วยการประกาศสัจจะแห่งปฏิจจสมุปบาทเช่นกัน ซึ่งแสดงให้เห็นถึงความดับเห่งสักกายะแห่งขันธ์ 5


2) การแสดงปฐมเทศนาแห่งการประกาศพระธรรมจักร ย่อมเกิดแสงสว่างอันเจิดจ้าแผ่นดินไหว

อย่างรุ่นแรงอันเป็นปรากฏการณ์เหนือวิสัยธรรมชาติ และยังเป็นสถาณที่ประกาศพระธรรมจักรเป็น 1 ตำบล 

ในสังเวชนียสถาน 4 ตำบล ซึ่งควรค่าแก่การสักการะและการสังเวชโดยแท้


3) การประกาศพระสัทธรรมแห่งธรรมราชา ย่อมเปรียบด้วยการประกาศธรรมจักรอันครอบคลุม

เวไนยสัตว์ทั้งหมดจึงเป็นธรรมจักรหมุนไปอันยอดเยี่ยม ซึ่งพระผู้มีพระภาคเปรียบดังพระเจ้าจักรพรรดิแห่ง

ธรรมราชาผู้ทรงมีธรรมเป็นใหญ่ จึงทรงหมุนพระธรรมจักรให้เคลื่อนได้ เฉกเช่นเดียวกับพระสารีบุตรดุจ
 

พระราชโอรสองค์ใหญ่ ผู้เป็นธรรมทายาทก็หยั่งให้จักรหมุนได้ฉันนั้น


4) การเริ่มต้นแห่งพุทธทำนายเพื่อสืบทอดพุทธวงศ์ โดยมีเนื้อหาเริ่มต้นจากพระทีปังกรพุทธเจ้า

จนกระทั้งถึงพระโคดมพุทธเจ้ารวมทั้งหมดมีพระพุทธเจ้า 25 พระองค์ที่ทรงได้ “ประกาศพระธรรมจักร” 


5) ความตั้งปรารถนาพุทธสาวก ด้วยความเลื่อมใสศรัทธาแห่งการ “ประกาศพระธรรมจักร” 

และตั้งธรรมจักรข้างหน้าพุทธอาสน์ อันเป็นปัจจัยแห่งความเป็นพระอรหันต์


ธรรมจักร ได้มีนิยามความหมายอันประกอบแห่งโพธิปักขิยธรรม 37 ประการแห่งอริยมรรคซึ่ง

ประกอบไปด้วยศีล สมาธิ ปัญญา และอริยสัจ 4 หรือปฏิจจสมุปบาท เป็นธรรมอันเดียวกันซึ่งเชื่อมถึงกันได้

หมด อันเปรียบด้วยสายน้ำถึงมีจะมีหลายสาย แต่จะต้องไหลสู่มหาสมุทรเป็นที่สุด คือพระนิพพาน และท่าน

ผู้ประกาศพระธรรมจักรให้ทั้งธรรมและจักรหมุนไปได้นั้น ก็เปรียบประดุจการบันลือสีหนาทของพญาราชสีห์ 

ซึ่งเป็นการแสดงธรรมจักรหรือพรหมจักรอันครอบคลุมเวไนยสัตว์ทั้งหมด อันเป็นธรรมจักรหมุนไปอย่างยอด

เยี่ยมอันไม่มีใครๆ ที่จะทัดทานได้ 


3. วิเคราะห์ธรรมจักรในฐานะสัญลักษณ์แห่งธรรมในพระพุทธศาสนา


ผลการวิจัยพบว่า การถือกำเนิดสัญลักษณ์แห่งรูปธรรมโดยพระเจ้าอโศกมหาราชทรงมีพระราช

ศรัทธาสร้างสัญลักษณ์นี้ขึ้นเป็นวงล้อพระธรรมจักรบนหัวสิงห์ 4 หัว แบบหินทรายขัดมันลอยตัวที่มีอายุเก่า

แก่ที่สุด ซึ่งกงล้อพระธรรมจักรมีกำ 32 ซี่ อันเปรียบด้วยหลักธรรมแห่งปฏิจจสมุปบาทฝ่ายเกิด 12 ข้อ ฝ่าย

ดับ 12 ข้อ รวมเป็น 24 ข้อ และมรรค มีองค์ 8 รวมเท่ากับ 32 ข้อ ตามเนื้อหาในนครสูตร ว่าด้วยนคร 

(Tripitaka, 16/65/126-129) เพื่อแสดงให้เห็นถึงพระธรรมคำสั่งสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ได้ทรงมี

พระมหากรุณาธิคุณประกาศต่อเหล่าสรรพสัตว์ทั้งหลายให้ได้มีดวงตาเห็นธรรมเพื่อข้ามวัฏสงสารไปได้ และ

นำไปสู่คติการสร้างกงล้อธรรมจักรสืบต่อเรื่อยมา โดยมีมีผลการวิเคราะห์ธรรมจักรในฐานะสัญลักษณ์แห่ง

ธรรมในพระพุทธศาสนาได้ดังนี้


1) องค์ประกอบของสัญลักษณ์กงล้อธรรมจักร ประกอบไปด้วย 3 ส่วน คือ กำแห่งจำนวนซี่ 

กงล้อ และดุม เปรียบด้วยหลักธรรมขององค์พระบรมศาสดาได้ดังนี้




190 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2560)

1.1	 กำแห่งจำนวนซี่ตั้งแต่ 8 ขึ้นไปอันเปรียบด้วยอริยมรรคมีองค์ 8, 12 ซี่ เปรียบด้วยองค์ธรรม

แห่งอริยสัจวน 3 รอบแห่งสัจจญาณ กิจจญาณ และกตญาณ (Thanit Yupho, 1965), 24 ซี่ เปรียบด้วย

องค์ธรรมแห่งปฏิจจสมุปบาท 24 คือ สายเกิด 12 ข้อ และสายดับ 12 ข้อ และ 37 ซี่ เปรียบด้วยโพธิปักขิย

ธรรม 37 ประการ เป็นต้น 


1.2	 กงล้อ เปรียบด้วยวัฏสงสาร คือ การเวียนว่ายตายเกิดอันไม่มีที่สิ้นสุดแห่งสังสารจักร ซึ่งกงล้อ

นี้นั้นได้กำลังหมุนตามเข็มนาฬิกา คือ การเวียนทักษินาวัตร อันเปรียบด้วยการหมุนเข้าไปสู่แกนกลางแห่งดุม 

เปรียบด้วยการหมุนอันเป็นไปเพื่อความหลุดพ้นและการกระทำที่สุดแห่งทุกข์ ในทางตรงกันข้ามการหมุน

ทวนเข็มนาฬิกา เปรียบด้วยการหมุนแห่งการทำลายล้างและคลายออกไปอันเป็นวัฏสงสารที่ไม่มีที่สิ้นสุด


1.3	 ดุม เปรียบด้วยพระนิพพาน คือมีลักษณะรูปทรงกลมคล้ายเลขศูนย์โปร่งไม่ทึบ เปรียบได้ด้วย

สัญลักษณ์ความว่างอันเป็นปรมัตถสัจจะที่สูงสุดแห่งสภาวะของสัญญาเวทยิตนิโรธด้วยความหลุดพ้นแห่ง

ผัสสะ 3 อันมีลักษณะแห่งนิพพาน คือ สุญญตะ คือ ความว่าง, อนิมิตตะ คือ ความไม่มีนิมิต และอัปปณิหิตะ 

คือ ความไม่ที่ตั้ง (Tripitaka, 18/369/449-450) ด้วยการน้อมจิตเข้าสู่กระแสพระนิพพานเป็นอารมณ์อัน

เป็นที่ตั้งแห่งความว่างเปล่า หรือ ความไม่มีนิมิต หรือ ความไม่มีที่ตั้ง อันเปรียบด้วยดุมทรงกลม มีลักษณะ

โปร่งเท่านั้น จึงเป็นสัญลักษณ์แห่งสภาวะความหลุดพ้นและเป็นอสังขตธาตุอันเป็นธาตุอันปราศจากปรุงแต่ง

แห่งสังขารใดๆ


สัญลักษณ์กงล้อธรรมจักร จึงสามารถวิเคราะห์ความหมายตามหลักธรรมได้ทั้งสิ้นอันมีหลัก

ประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมแห่งอริยมรรค มีองค์ 8 อันประกอบด้วยมีองค์ธรรมแห่งศีล สมาธิ ปัญญา เพื่อ

เป็นปัจจัยแห่งความผาสุกในปัจจุบัน สุคติสวรรค์เป็นที่หวังได้ และมีพระนิพพานเป็นที่สุด จึงได้กลายเป็น

สัญลักษณ์แห่งธรรมอันทรงคุณค่าในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของชาวโลก และได้สืบสานคติการสร้างพระ

ธรรมจักรอันทรงคุณค่าในสังคมไทยต่อไป


2) หลักโพธิปักขิยธรรม 37 ประการในธรรมจักร มีเนื้อหาหลักธรรมตามในอากาสสูตร ว่าด้วย

อุปมาด้วยอากาศ ได้กล่าวถึงการเปรียบการเจริญโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ ดังลมที่ย่อมก่อตัวจากทิศทั้ง 

4 ก็ดี และย่อมมีอานุภาพที่ได้รวมตัวพัดในทิศทางเดียวกันนั้น ก็ย่อมเป็นกำลังในเจริญโพธิปักขิยธรรม 37 

ประการ ให้อริยมรรค มีองค์ 8 ที่บริบูรณ์ด้วยกำลังและอานุภาพยิ่งขึ้นไปเท่านั้น สมดังพุทธดำรัสที่ได้ทรง

ตรัสว่า


“เมื่อเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 ทำอริยมรรคมีองค์ 8 ให้มาก สติปัฏฐาน 4 ประการถึง

ความเจริญเต็มทีบ้าง สัมมัปปธาน 4 ประการถึงความเจริญเต็มที่บ้าง อิทธิบาท 4 ประการถึงความ

เต็มที่บ้าง อินทรีย์ 5 ประการถึงความเต็มที่บ้าง พละ 5 ประการถึงความเต็มที่บ้าง โพชฌงค์ 7 

ประการถึง ความเต็มที่บ้าง” (Tripitaka, 19/155/84)  




191Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 3 (September-December 2017)

เหล่าธรรมทั้งปวงที่พระพุทธองค์ได้ทรงประกาศพระธรรมอันเป็นที่รวบรวมได้ถึง 84,000 
 

พระธรรมขันธ์ ล้วนแล้วจะต้องประพฤติปฏิบัติด้วยการเจริญอริยมรรค มีองค์ 8 ให้บริบูรณ์ยิ่งขึ้นไป อันเป็น

เหตุปัจจัยในการเจริญธรรมแห่งโพธิปักขิยธรรม 37 ย่อมถึงความบริบูรณ์มากยิ่งขึ้นเท่านั้นเช่นกัน ก็เป็นเหล่า

ธรรมที่ล้วนต่างหยั่งลงในอริยมรรค มีองค์ 8 อันมีกำลังและอานุภาพแห่งการเจริญศีล สมาธิ ปัญญา มากยิ่ง

ขึ้นจนถึงความบริบูรณ์อันเป็นเหตุปัจจัยเพื่อความหลุดพ้นทั้งสิ้นนั้นเอง จึงเป็นหัวข้อธรรมที่มีหลักธรรมอัน

กว้างขวางมาก เพราะด้วยพระสัพพัญญุตญาณจึงทรงทราบชัดในธรรมทั้งปวง อย่างไม่มีขอบเขตจำกัดอย่าง

ไม่ติดขัดในเหตุและที่มาแห่งธรรมทั้งปวง และที่สุดแห่งธรรมคือบรมธรรมนั้นเอง


3) พัฒนาการแห่งสัญลักษณ์ธรรมจักรในสังคมไทย ได้แสดงถึงคุณค่าคตินิยมการใช้เครื่องหมาย

สัญลักษณ์ธรรมจักรอันแฝงไปด้วยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาอย่างเป็นที่แพร่หลายที่ได้ส่งเสริมสังคมไทย

ตลอดจนถึงสถาบันการศึกษาและการส่งเสริมจริธรรมได้ดังนี้


3.1	 ด้านประวัติศาสตร์โบราณคดี จากหลักฐานสำคัญกงล้อหินศิลาธรรมจักรและกวางหมอบเป็น

จำนวนมากตั้งแต่ยุคสมัยทวารดีช่วงพุทธศัตวรรษที่ 12 - 16 ได้บ่งบอกเรื่องราวทางประวัติศาสตร์โบราณคดี

แห่งอารยธรรมทวารวดี ซึ่งเป็นยุคแห่งความรุ่งเรืองจากการติดต่อค้าขายทางทะเลกับประเทศอินเดียจาก

การค้นพบตราประทับดินเผารูปเรือเดินทะเล และภาพปูนปั่นเรื่องเล่าชาดกแสดงบุคคลพายเรือ เป็นต้น 

(Fine Arts Department, 2005) และมีพัฒนาการทางสังคมในประวัติศาสตร์ของชนชาติไทยเป็นเวลา
 

ช้านาน


3.2	 ด้านพุทธศิลปะแห่งประติมากรรม จากการค้นพบวงล้อพระธรรมจักรมีลวดลายไทยจาก
 

หลักฐานสำคัญยิ่งทางโบราณคดีที่ได้มีการค้นพบกงล้อหินศิลาธรรมจักรแบบลอยตัวทรงกลม มีทั้งฉลุซี่ล้อ

แบบโปร่งและทึบ โดยมีฐานลายกลีบบัวคว่ำบัวหงาย (Fine Arts Department, 2005) และกำของธรรม

จักรอันมีลวดลายจำหลักโค้งขมวดคล้ายดังเกศรขนาบทั้งสองข้างในแต่ละปลายซี่ให้มีความสวยงามมากยิ่ง

ขึ้น เปรียบดังฉัพพรรณรังสีดังรูปภาพหินสลักดอกบัวมีรัศมีฉัพพรรณรังสีล้อมรอบ ศิลปะภารหุตสมัยสุงคะ 

พ.ศ. 300-400 (Buddhadasa Bhikkhu, 2009) ให้เกิดเอกลักษณ์แห่งศิลปะยุคทวารวดีอย่างแท้จริง 
 

ซึ่งเป็นการกำเนิดงานศิลปะทางด้านประติมากรรมอันเป็นเอกลักษณ์แห่งความเป็นไทย และได้มีการสืบทอด

งานประติมากรรมและสถาปัตยกรรมอันทรงคุณค่าดังตัวอย่างการสร้างกงล้อธรรมจักรแบบลอยตัวขนาด

ใหญ่ ที่วัดเขาถ้ำเสือ จังหวัดสุพรรณบุรี และวงล้อธรรมจักร 32 ซี่ และ 5 แท่นหินนั้งที่พุทธมณฑล จังหวัด

นครปฐม เป็นต้น


3.3	 ด้านหลักพุทธธรรม ด้วยการจารึกอักษรปัลลวะ ภาษาบาลี แห่งอาการ 12 บนฐานรอง
 

พระธรรมจักร คาถา เย ธมฺมา บนเสาศิลาแปดเหลี่ยมที่ใช้ฐานรองพระธรรมจักร ที่หมู่บ้านซับจำปา 
 

อำเภอท่าหลวง จังหวัดลพบุรี (Sompong Santisukhwanta, 2007) ซึ่งเป็นปัจจัยเหตุที่มาของเหล่าธรรม

อันได้แก่ ธัมมจักกัปปวัตนสูตร ปฏิจจสมุปบาท และอริยสัจ 4 ได้ขยายไปยังหมวดธรรมอื่นๆ ได้อีก อาทิเช่น 

ปัญญาคือแสงสว่างของโลกได้อัญเชิญไว้ในตราสัญลักษณ์ธรรมจักรของมจร. เป็นต้น




192 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2560)

3.4	 ด้านวัฒนธรรมและประเพณี พระธรรมคำสั่งสอนให้หมั่นทำบุญตักบาตรได้สะท้อนวีถีชีวิตอัน

งดงามจากการทำบุญเข้าวัดตามเทศกาลสำคัญๆ ทางพระพุทธศาสนา จึงได้เกิดการสืบสานประเพณีการ

ตักบาตรเทโว ประเพณีขนทรายเข้าวัด สงกานต์เพื่อรดน้ำพระพุทธรูปและผู้ใหญ่ด้วยความเคารพ อันก่อให้

เกิดวัฒนธรรมอันดีงามล้วนแล้วเป็นคติความเชื่ออันยาวนานซึ่งรักษาไว้ซึ่งความดีงามอันเป็นเอกลักษณ์แห่ง

ความเป็นไทยจากการค้นพบงานเขียนหินชนวนแผ่นสลักภาพชาดกเรื่องโคชานิยชาดก เป็นรูปเขียนม้าสินธพ

อาชาไนยพระโพธิสัตว์ได้นั้งบนธรรมจักรศิลปะสุโขทัย ต้น-กลางพุทธศตวรรษที่ 20 (Fine Arts 

Department, 2012) ซึ่งมีคุณค่าตามคติความเชื่อในการสร้างสัญลักษณ์ธรรมจักรเพื่อสืบทอดอายุพระพุทธ-

ศาสนาสืบต่อไป


3.5	 ด้านรัฐศาสตร์การปกครอง สร้างสัญลักษณ์กงล้อพระธรรมจักรแบบลอยตัวขนาดใหญ่ได้

สะท้อนให้ทราบว่าพระราชาทรงปกครองประเทศแบบธรรมราชา ซึ่งแสดงถึงสัญลักษณ์แห่งความความเป็น

พระเจ้าจักรพรรดิและธรรมราชาผนวกเข้ารวมกัน (Fine Arts Department, 2012) อันป็นต้นแบบแห่งการ

ปกครองจักรวรรดิที่ได้สืบสานมาหยั่งยาวนาน นำเป็นสู่คติความเชื่อในการดำรงชีวิตและความเป็นอยู่อย่าง

สงบตั้งแต่ยุคสมัยดินแดนสุวรรณภูมิ คือดินแดนแห่งแผ่นดินธรรมแผ่นดินทอง (Rangsi Suthon. 2013) 
 

ก็ย่อมแสดงให้ทราบว่าสัญลักษณ์ดังกล่าวยังคงรักษาคุณค่าทางการปกครองตามหลักธรรมเพื่อความเป็นอยู่

อย่างพาสุกของประชาชนอีกด้วย จนกระทั้งถึงสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกทรงเป็นปฐม

กษัตริย์แห่งราชวงศ์จักรี ในสมัยรัตนโกสินตร์และได้แสดงตราสัญลักษณ์จักรและตรี (Phra Brahma-

gunabhorn P.A. Payutto, 2009) และทรงไว้ซึ่งความเป็นธรรมราชาด้วยการทรงอุปถัมภ์การทำสังคายนา

พระไตรปิฎก ครั้งที่ 2 ในราชอาณาจักรไทย (Fine Arts Department, 2012) ซึ่งผู้วิจัยได้ตั้งข้อสังเกตกงล้อ

จักรจากสัญลักษณ์ธรรมจักรในยุตปัจจุบันนิยมสร้างเป็นรูปจักรแห่งพระนารายญ์ ย่อมแสดงถึงยุคปัจจุบัน

แห่งการปกครองในราชวงศ์จักรี จนกระทั้งถึงการปกครองแบบประชาธิไตยโดยมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็น

พระประมุข ในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดช แห่งธรรมราชิราช ที่พสกนิกรชาว

ไทยได้สมัญญาพระนามแห่งกษัตริย์ผู้ทรงเป็นธรรมยิ่งกว่าพระราชาทั้งปวง King of the King (Fine Arts 

Department, 2012) เพราะทรงไว้ทศพิธราชธรรม ตั้งแต่ทรงได้ขึ้นครองราชย์ ทรงมีพระปฐมบรม

ราชโองการว่า “เราจะครองแผ่นดิน โดยธรรม เพื่อประโยชน์สุข เเห่งมหาชนชาวสยาม” (Thanaporn 

Sighaneul, 2012) ก็ย่อมสะท้อนให้ได้เห็นถึงสัญลักษณ์ธรรมจักรในสมัยปัจจุบัน จากการสร้างพระธรรม

จักรที่พุทธมณฑลโดยมีกงล้อธรรมรอบนอกเป็นรูปทรงจักรเช่นเดียวกัน เปรียบได้กับการทรงประกาศให้ชาว

โลกทราบว่าพระองค์ทรงเป็นพุทธมามกะ โดยทรงยกย่องให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจำชาติ และทรง

ประพฤติอยู่ในธรรมเช่นกัน 


3.6	 ด้านการศึกษาและส่งเสริมจริยธรรม นอกเหนือจากสัญลักษณ์ธรรมจักรได้กลายเป็น

สัญลักษณ์สำคัญทางพระพุทธศาสนาแล้วนั้น ยังได้เป็นต้นแบบแห่งการผสมผสานการใช้ตราสัญลักษณ์ธรรม

จักรเป็นอย่างที่แพร่หลาย อาทิเช่นการใช้อักษรบาลี ปญฺญา โลกสฺมิ ปชฺโชโต อันมีเนื้อหาตามในอาภาสูตร 

วา่ดว้ยแสงสวา่ง หมายถงึ ความรูท้างปญัญาเปรยีบดงัแสงสวา่งทีเ่ลสิทีส่ดุของโลก (Tipataka, 21/141/209) 



193Journal of MCU Peace Studies Vol. 5 No. 3 (September-December 2017)

โดยได้มีการใช้ตราสัญลักษณ์ธรรมจักรของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เป็นต้น เพื่อแสดงถึง

คุณค่าแห่งปัญญาความรู้และการส่งเสริมจริยธรรมคุณงามความดีให้ตั้งมั่นในจิตใจของคนไทย เพื่อพัฒนา

ความเจริญความก้าวหน้าของประเทศชาติไทยนั้นเอง


กล่าวโดยสรุป ในสังคมไทยได้มีความผูกพันกับสัญลักษณ์ธรรมจักรมาอย่างช้านาน และได้นิยมใช้

เป็นเครื่องหมายสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาแห่งการประกาศพระธรรมจักรในการเผยแผ่พระธรรมคำสั่ง

สอนขององค์พระบรมศาสดา ซึ่งได้มีการหมุนกงล้อแห่งพัฒนาการธรรมจักรเข้ามาสู่ในจิตใจของคนไทยอย่าง

แนบแน่น อันแสดงให้เห็นถึงคุณค่าทางพุทธศิลป์อันเป็นเอกลักษณ์แห่งความเป็นมาทางประวัติศาสตร์ชาติ

ไทย ซึ่งได้สะท้อนในรูปแบบทางด้านงานประติมากรรม วัฒนธรรม ประเพณี และคุณค่าคตินิยมการใช้ธรรม

จักรทางพระพุทธศาสนา ซึ่งสัญลักษณ์ธรรมจักรย่อมแสดงนัยสำคัญของทั้งคุณค่าการปกครองแบบธรรม

ราชาและคุณค่าหลักธรรมที่ได้แสดงให้ประชาชนได้ศึกษาเพื่ออยู่รวมกันในสังคมอย่างสงบสุข รวมถึงคุณค่า

การเผยแผ่พระพุทธศาสนาไปยังนานาประเทศอีกด้วย ย่อมมีนัยแสดงให้ทราบว่าพระมหากษัตริย์ย่อมทรง

ปกครองแผ่นดินโดยธรรม และทรงค้ำชูพระพุทธศาสนาเปรียบเสมือนศาสนาประจำชาติมาหยั่งยาวนาน

ตลอดรัชสมัยแห่งการปกครองในประเทศไทย รวมถึงสถาบันการศึกษาต่างๆ ได้ใช้ตราสัญลักษณ์ธรรมจักร

เป็นอย่างที่แพร่หลายเพื่อส่งเสริมความรู้คู่จริธรรมอันดีงามในสังคมไทยสืบต่อไป





ข้อเสนอแนะ


1. ข้อเสนอแนะสำหรับงานวิจัยไปใช้ประโยชน์


ธรรมจักร มีความหมายที่ครอบคลุมเหล่าธรรมทั้งที่เป็นกุศลธรรมทั้งหมด รวมทั้งความความไม่ยึด

มั่น ถือมั่นอะไรๆ ในโลกทั้งสิ้น ซึ่งนิยามแห่งธรรมจักร โดยคนทั่วไปเพียงแค่ทราบถึงความหมายแห่งการ

แสดงธัมมจักกัปปวัตนสูตร หรืออริยสัจ 4 เท่านั้น แต่ความหมายที่แท้จริงนั้นยังรวมถึงหลักธรรมอื่นๆ อีก

อาทิเช่น ปฏิจจสมุปบาททั้งสายเกิดและสายดับ ขันธ์ 5 อายตนะ เป็นต้น อันเป็นไปเพื่อหยั่งให้ธรรมและจักร

ตั้งหมุนอยู่ไปได้อันอาศัยโพธิปักขยธรรม 37 ประการ หรือ โดยย่อเพียงอริยมรรค มีองค์ 8 อันเป็นไปเพื่อนำ

ไปสู่หนทางแห่งการพ้นทุกข์ทั้งสิ้น 


สัญลักษณ์ธรรมจักร ย่อมเป็นรูปธรรมแห่งความหมายทางพระพุทธศาสนาที่ครอบคลุมเหล่าธรรม

แห่งทั้งนามธรรมและรูปธรรมอย่างครบถ้วนบริบูรณ์ สมดังที่พระพุทธเจ้าทรงประกาศธรรมจักรให้หมุนไป

เพื่อการแสดงพระสัทธรรมเปรียบดังเป็นสัญลักษณ์แห่งพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง และมิอาจที่จะมี

สัญลักษณ์ใดที่จะมีความหมายทางพระพุทธศาสนาที่ยิ่งไปกว่านี้อีก เพราะมีทั้งหลักธรรมและข้อปฏิบัติแห่ง

โพธิปักขยธรรม 37 ประการ และอริยมรรคอันเปรียบได้กับกำแห่งจำนวนซี่ และกงล้อแห่งวัฏสงสาร เพื่อ

หมุนเข้าสู่พระนิพพานแห่งดุม


ในการศึกษาทําใหได้เกิดการวิเคราะห์หลักธรรมแห่งมรรคมีองค์ ๘ อันเป็นองค์ธรรมแห่งไตรสิกขา 

คือ ศีล สมาธิ ปัญญา เพื่อหยั่งลงในกำแห่งจำนวนซี่ของพระธรรมจักรเพื่อใหเกิดพละแห่งการหมุนกงล้อ

ธรรมจักรเข้าไปสู่ดุมแห่งความรูความเขาใจมากยิ่งขึ้น




194 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2560)

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป  

2.1 ควรศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมระหว่างธรรมจักร และพรหมจักร มีความหมายเหมือนกัน หรือ

แตกต่างกัน อย่างไรบ้าง 

2.2 ควรศึกษาวิเคราะห์ปริศนาที่ปรากฏบนหัวเสาพระเจ้าอโศกอื่นๆ ได้แสดงความเกี่ยวข้องกับ

พระพุทธศาสนาด้านไหนอย่างไร หรือเป็นสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาได้อย่างไร 

Buddhadasa Bhikkhu. (2009). Buddhist History from Carved Stone. Bangkok: Amarin Printing 

& Publishing Public Company.  

Fine Arts Department. (2005). The Office of National Museums. Phrapathom Chedi National 

Museum. Nakornpathom: Phetkasem Publishing  

Fine Arts Department. (2009). The Office of National Museums. The Early Buddhist Art of 

Thailand. Bangkok: Amarin Printing & Publishing Public Company. 

Fine Arts Department. (2012). The Office of National Museums. Dharmarajadhiraja:  

Righteous King of Kings. Bangkok: Amarin Printing & Publishing Public Company. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Tripitaka : Thai version. Bangkok: MCU 

Press. [in Thai] 

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2009). Chronology of Buddhism in World 

Civilization. Bangkok: Palidham Publisher [in Thai]  

Phramaha Udorn Suddhiñãno ( ketthong ). (2011).
 The Study of Dhammacakka in 

Theravada Buddhism. A Thematic Paper. Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University 

Santisukhwanta, S. (2007). An Analytical of Study The History of Buddhism with 

SpecialReference to Dvaravati Period. Thesis Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University. [in Thai] 

Sighaneul, T. (2012). Department of Cultural Promotion Online. Retrieved January 15, 2017 

from https://culture.co.th [in Thai] 

Suthon, R. (2013). The Necessary of Bali Study in The Buddhist Lesson. Bangkok: MCU 

Press. [in Thai] 

Yupho, T. (1965). Dhammacakka. Phra Nakhon: Fine Arts Department Publishing. [in Thai]  

References



