
พระครูโกวิทสุตาภรณ์ (สมดี โกวิโท)  
Phrakru Kowitsutaporn (Somdee Kowito) 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Wang-noi, PhraNakorn Si Ayutthaya 13170, Thailand. 
 

บทบาทของครูในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
กับศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 

The Role of Teacher in Theravada Buddhism  
and Hinduism 

บทคัดย่อ  
บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อเปรียบเทียบบทบาทของครูในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนา

พราหมณ์-ฮินดู ซึ่งเป็นการศึกษาเชิงคุณภาพ เน้นการวิจัยเชิงเอกสาร เก็บข้อมูลจากการสืบค้นวิเคราะห์จาก

คัมภีร์ และวิเคราะห์ด้วยวิธีพรรณนาและการวิเคราะห์เนื้อหา ผลการศึกษาพบว่า ครูในทัศนะของพระพุทธ

ศาสนาเถรวาท ต้องประกอบด้วยคุณสมบัติภายใน คือ คุณลักษณะตามหลักของกัลยาณมิตร 7 ประการ 

ได้แก่ 1) เป็นที่รักเป็นที่พอใจ 2) เป็นที่เคารพ 3) เป็นที่ยกย่อง 4) เป็นนักพูด 5) เป็นผู้อดทนต่อถ้อยคำ  

6) เป็นผู้พูดถ้อยคำลึกซึ้งได้ 7) ไม่ชักนำในอฐาน และต้องประกอบด้วยลักษณะของครูที่ดี 5 ประการ ได้แก่ 

(1) ฝึกฝนแนะนำให้เป็นคนดี (2) สอนให้เข้าใจแจ่มแจ้ง (3) สอนศิลปวิทยาให้อย่างไม่ปิดบัง (4) ยกย่องให้

ปรากฏในเพื่อนฝูง (5) ทำการป้องกันในทิศทั้งปวง ส่วนครูในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู คือผู้เป็นเช่นแสงสว่างที่

กำจัดความมืดบอดจากอวิชชา อันเป็นเหตุขัดขวางต่อการเข้าถึงพรหมัน ฉะนั้นครูจะต้องรับหน้าที่ถ่ายทอด

วิชาความรู้ ให้แก่ศิษย์อย่างถูกต้อง ยุติธรรม เลี้ยงดูลูกศิษย์อย่างที่พ่อแม่เลี้ยงดูบุตร สร้างและแก้ไขความ

ประพฤติ นิสัย อุปนิสัยของลูกศิษย์  

พระพุทธศาสนาเถรวาทและศาสนาพราหมณ์ฮินดูมีทัศนะที่สอดคล้องกันว่า ครูนั้นมีหน้าที่สั่งสอน

ศิษย์ให้มีความรู้ทั้งทางโลกและทางธรรม มีความเป็นกัลยาณมิตรกับศิษย์ ส่วนนัยที่ต่างกันคือการแนะนำ 

วิธีการเข้าถึงเป้าหมายสูงสุดของการสอน คือพระพุทธศาสนาเน้นการสอนเพื่อเป้าหมายคือการเข้าถึง 

พระนิพพาน ส่วนศาสนาพราหมณ์-ฮินดู เน้นการสอนเพื่อการเข้าถึงพรหมัน 

คำสำคัญ : บทบาท; ครู; พระพุทธศาสนาเถรวาท; ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 



127Journal of MCU Peace Studies Special Issue

Abstract  

This paper has an attempt to comparatively study the role of teacher between 

Theravada Buddhism and Hinduism. The study is of qualitative approach emphasized in 

documentary research. The data had been mainly collected from the texts of Both 

Buddhism and Hinduism; the collected data was made with descriptive method and 

content-analysis.  

The results of this paper are as follows: 

In the point of view of Theravada Buddhism, teacher has to have inner-qualities, 

viz., the qualities as of seven kinds of friendship. They are: 1) being lovable-one (Piyo),  

2) being respectable-one (Garu), 3) being adorable-one (Bhāvaniyo), 4) being counsel

or (Vattā), 5) being patient listener (Vacanakkhamo), 6) being able to deliver the deep  

discourses (GambhirañcaKathamKattā) and 7) not leading pupilsin the useless ways (No  

CatthāneNiyojaye). Besides, teacher according to Theravada Buddhism has to have five 

qualities of being good teacher. They are: 1) train and advise pupils to be good person,  

2) teach them clearly, 3) impart all knowledge to them with no biases, and 5) to give 

protection from the dangers coming from all directions to them. But, teacher, according to 

Hinduism, is like that of light causing the dark disappeared, that is to say, destroying 

delusion (avidyā) that prevents one to reach into the state of being united with  

Bhāmhan. So, teacher has to performs his duty in imparting correct knowledge to pupils 

with no biases, taking care them like that of parent bring up their siblings; and also teacher 

should build good trait and good behavior to his pupils, andalso improve theirunwanted 

trait and behavior.  

The similar point of view of both religion is that the teacher has the duty to teach 

and give both mundane and supra-mundane knowledge to pupils, be friend with them, 

but the different point of view is on the means to reach the final goal of teaching—

Theravada Buddhism has the teachings emphasized in leading pupils to attain nibbāna,  

whereas, Hinduism gives emphasis in leading pupils to attain the state of being united with  

Bhāmhan. 

Keywords: Role; Teacher; Theravada Buddhism; Hinduism 



128 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

บทนำ 


ครู มีฐานะเป็นปูชนียบุคคล ซึ่งศิษย์ทั้งหลายและคนทั่วไปให้ความเคารพยกย่องครู เพราะเป็นผู้ที่

มีความสามารถในการถ่ายทอดความรู้ให้แก่เยาวชนซึ่งเป็นสมาชิกในสังคม ช่วยพัฒนาคนให้มีความรู้ ความ

สามารถ และคุณธรรมที่พึงประสงค์ของสังคมนั้นๆ ด้วยว่า คนที่ได้รับการพัฒนาแล้ว ย่อมจะนำความรู้ไป

พัฒนาสังคมให้เกิดการพัฒนามีความเจริญรุ่งเรือง เมื่อศิษยานุศิษย์ สัทธิวิหาริก อันเตวาสิกได้ระลึกนึกถึง

อุปการคุณของครูอุปัชฌาย์อาจารย์ผู้ช่วยอนุเคราะห์ ช่วยแนะนำสั่งสอนให้เจริญด้วยวิชาความรู้และคุณ

ความดีแล้ว ควรที่ศิษยานุศิษย์ สัทธิวิหาริก อันเตวาสิก จะต้องตอบแทนอุปการคุณท่าน โดยการประพฤติ

ตนเป็นคนว่าง่ายสอนง่าย แสดงความเคารพนับถือ ไม่ลบหลู่ดูหมิ่น หรือยกตนเทียมท่าน ยึดเอาความกตัญญู

เป็นอารมณ์ว่า ผู้รู้คุณย่อมยินดีในผู้มีพระคุณ ดังแมลงผึ้งรู้ว่าบัวมีคุณ (Somdej Phramahaviravong (Pim 

Dhammadharo), 1985) ครูนั้นมีหน้าที่สั่งสอนให้วิชาความรู้ต่อศิษย์ ควรใช้วาจาที่เป็นสัมมาในการสั่งสอน

ศิษย์ด้วยความเมตตา และปรารถนาดี นุ่มนวลชวนฟัง พร้อมที่จะให้ความรู้อันก่อให้เกิดประโยชน์แก่ศิษย์ 

(Phrapalad Somchai Payogo (Dhamnoen), 2013) ด้านความสัมพันธ์กับอาจารย์ ศิษย์พึงแสดงความ

เคารพนับถือ ตามหลักปฏิบัติในเรื่องทิศ 6 มีการลุกขึ้นต้อนรับเป็นต้น เมื่อผู้เรียนได้ปฏิบัติตามหลักธรรม
 

ดังกล่าวข้างต้น ย่อมทำให้ผู้เรียนได้รับประโยชน์จากการศึกษาอย่างเต็มที่ และเข้าใจคุณค่าของการศึกษา

อย่างแท้จริง เพราะธรรมชาติของสิ่งต่างๆ มีหลายชั้นหลายมิติที่สอดคล้องกับธรรมชาติ จึงต้องขยายขอบเขต

แห่งการแสวงหาความรู้เรื่อยไปไม่รู้จบ นั่นคือการศึกษาตามแบบแผนในโรงเรียนและมหาวิทยาลัย เพียง

เตรียมตัวผู้เรียนให้พร้อมที่จะขยายความรู้ด้วยตนเอง


บทบาทของครูในทางพระพุทธศาสนา หากกำหนดแยกแยะออกแล้ว มีบทบาทอยู่ 2 ประเภท คือ 

1) บทบาททางโลก เป็นบทบาทในการสั่งสอน อบรมพัฒนาศิษย์ให้เป็นตนดี เพื่อใช้ชีวิตให้เป็นสุขตาม 
 

โลกียวิสัย ได้แก่ (1) แนะนำดี (2) ให้เรียนดี (3) สอนศิลปวิทยาให้สิ้นเชิง (4) ยกย่องให้ปรากฏในเพื่อนฝูง 
 

(5) ทำการป้องกันในทิศทั้งหลาย และอีกบทบาท คือ 2) บทบาททางธรรม เป็นบทบาทเพื่อสั่งสอนศิษย์ให้

เข้าถึงเป้าหมายของชีวิต คือการเข้าถึงอริยภูมิโดยมีพระนิพพานเป็นที่สุด เช่น พระพุทธเจ้า ทรงทำหน้าที่

ความเป็นครู คือการอบรมสั่งสอนศิษย์ให้มีความรู้เบื้องต้น ดังที่ทรงตรัสไว้ในเกสิสูตรว่า “เราฝึกผู้ที่ควรฝึกได้

ด้วยวิธีแบบสุภาพบ้าง วิธีแบบรุนแรงบ้าง วิธีทั้งแบบสุภาพและแบบรุนแรงบ้าง” หรือโดยการสอนให้ผูกใจไว้

กับสติปัฏฐาน 4 เพื่อแก้ไขจิตปกติที่ยังผูกพันอยู่กับเรือน แก้ไขความสับสน ความกระวนกระวาย ความ

ลำบากใจและความเร่าร้อนใจ เพื่อบรรลุญายธรรมทำให้ แจ้งซึ่งพระนิพพาน หรือ สอนโดยเปรียบเทียบ
 

สิ่งที่เป็นรูปธรรม นำไปสู่การเรียนรู้เรื่องนามธรรม อีกท่านหนึ่งคือพระสารีบุตร ที่ได้รับการยกย่องว่าเป็นครู

เทียบเท่าพระพุทธเจ้า (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) ดังพระพุทธพจน์ที่ว่า




129Journal of MCU Peace Studies Special Issue

ภิกษุทั้งหลาย สารีบุตรประกอบด้วยธรรม 5 ประการ ก็ฉันนั้นเหมือนกัน จึงให้ธรรมจักร

อันยอดเยี่ยมที่ตถาคตให้หมุนไปแล้ว ให้หมุนไปโดยธรรมเท่านั้น จักรนั้นอันสมณะพราหมณ์ 

เทวดา มาร พรหม หรือใครๆ ในโลก ให้หมุนกลับไม่ได้ ธรรม 5 ประการ อะไรบ้าง คือ สารีบุตรใน

ธรรมวินัยนี้ 1) เป็นผู้รู้ประโยชน์ 2) เป็นผู้รู้ธรรม 3) เป็นผู้รู้ประมาณ 4) เป็นผู้รู้กาล 5) เป็นผู้รู้

บริษัท ภิกษุทั้งหลาย สารีบุตรประกอบด้วยธรรม 5 ประการนี้แล จึงให้ธรรมจักรอันยอดเยี่ยมที่

ตถาคตให้หมุนไปแล้ว ให้หมุนไปโดยธรรมเท่านั้น จักรนั้นอันสมณะพราหมณ์ เทวดา มาร พรหม 

หรือใครๆ ในโลก ให้หมุนกลับไม่ได้


ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ได้กล่าวถึงหลักธรรมสำคัญคือ อาจารยธรรม ว่าด้วยการปฏิบัติหน้าที่ของ

ครูอาจารย์ต่อศิษย์ ครูอาจารย์จะต้องรับหน้าที่ถ่ายทอดวิชาความรู้ ให้แก่ศิษย์อย่างถูกต้อง ยุติธรรม เลี้ยงดู

ลูกศิษย์อย่างที่พ่อแม่เลี้ยงดูบุตร สร้างและแก้ไขความประพฤติ นิสัย อุปนิสัยของลูกศิษย์ ร่วมกับพ่อแม่ของ

ลูกศิษย์  ลูกศิษย์จะต้องถืออาจารย์เป็นเสมือนพ่อแม่ผู้บังเกิดเกล้า ให้ความเคารพเชื่อถืออย่างสูง พ่อแม่เป็น

ผู้ให้กำเนิดมาเป็นคน ส่วนอาจารย์เป็นผู้ให้กำเนิดวิชาความรู้ ศิษย์ทุกคนต้องทำงานรับใช้อาจารย์ชั่วคราว 

แม้จะเรียนจบหลักสูตรแล้วก็ตาม (Phramaha Som Sumano, 1994) เพื่อให้นักศึกษาเรียนจบหลักสูตร

โดยสมบูรณ์ อาจารย์จึงได้วางระเบียบข้อบังคับและหน้าที่ให้ถือปฏิบัติ เช่น   


จงงดเว้นจากการดื่มของมึนเมา, งดเว้นกินเนื้อสัตว์, งดเว้นการใช้ของหอม, งดเว้นการ

ประดับตกแต่ง, งดเว้นอาหารรสอร่อย, งดเว้นการคลุกคลีกับผู้หญิง, งดเว้นสิ่งยั่วยวนชวนให้

หลงใหล, และงดเว้นการเบียดเบียนสัตว์ทุกจำพวก


จงงดเว้นเครื่องใช้หรูหรา, ไม่สวมรองเท้า, ไม่กั้นร่ม, ไม่ให้มีตัณหา, ไม่มีความโกรธ, ไม่มี

ความละโมบ, งดเว้นการเต้นรำ, งดเว้นการร้องรำทำเพลง, งดเว้นการละเล่นดนตรีทุกชนิด


งดเว้นการเล่นการพนัน, ไม่นินทาคนอื่น, ไม่ใส่ร้ายป้ายสีคนอื่น, ไม่พูดเท็จ, ไม่จับต้อง
 

กายหญิง, ไม่กล่าวโจมตีคนอื่น เป็นต้น  (Phramaha Som Sumano, 1994)


ข้อยกเว้นที่ยกมานี้เป็นเพียงตัวอย่างเท่านั้น ยังมีอีกมาก แต่อย่างไรก็ดี จุดประสงค์ที่ให้ศิษย์ทำเช่น

นั้น เพื่อให้เขาได้สำเร็จการศึกษาตามเป้าหมายที่ตั้งเอาไว้ เพราะข้อระเบียบดังกล่าวนี้ มีส่วนช่วยพัฒนา

บุคลิกลักษณะของเขาให้ดีขึ้น และช่วยให้ทำหน้าที่เพื่อประโยชน์และความสุขทั้งแก่ตนและคนอื่นให้สำเร็จ

โดยง่าย อย่างน้อยที่สุดก็ทำให้เขาเป็นพลเมืองดีคนหนึ่ง


จากการศึกษาเอกสารเบื้องต้นเกี่ยวกับบทบาทของครูในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนา 

พราหมณ์-ฮินดู รวมถึงปัญหาของครูกับศิษย์ในสังคมปัจจุบัน เป็นเหตุให้ผู้วิจัยซึ่งอยู่ในฐานะของครูที่สอน

ศิษย์ และในฐานะศิษย์ที่มีครู ต้องการศึกษาถึงบทบาทของครูในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนา

พราหมณ์-ฮินดู ที่ปรากฏในคัมภีร์ทางศาสนาทั้งสองศาสนาว่ามีนัยที่เหมือนกันหรือต่างกันอย่างไร เพื่อนำมา

ประยุกต์ใช้กับสังคมปัจจุบัน







130 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

วัตถุประสงค
์

1.	 เพื่อศึกษาบทบาทของครูในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาพราหมณ์-ฮินดู


2.	 เพื่อเปรียบเทียบบทบาทของในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาพราหมณ์-ฮินดู





ผลการศึกษา 


จากการศึกษาบทบาทของครูในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาพราหมณ์-ฮินดู พบว่า


1.	 บทบาทของครูในพระพุทธศาสนาเถรวาท


การศึกษาในพระพุทธศาสนามิได้มีความหมายที่จะให้การศึกษาอบรมและการปฏิบัติธรรมอยู่เพียง

แต่ในวัด เห็นได้จากตั้งแต่เริ่มประดิษฐานพระพุทธศาสนาเมื่อคราวส่งสาวกออกประกาศ  พระศาสนาว่า 

“ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป เพื่อประโยชน์สุขแก่ชนจำนวนมาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลกเพื่อประโยชน์

เกื้อกูลแลความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์” (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) นั่น

คือเปิดโอกาสให้พุทธบริษัท 4 ได้มีโอกาสศึกษา พระสงฆ์มีชีวิตผูกพันอยู่ในสังคมพระสงฆ์แล้ว ยังต้องมีส่วน

เกี่ยวข้องกับสังคมชาวโลก ด้วยบทบัญญัติในการเลี้ยงชีพทางฝ่ายวินัย


คุณลักษณะของครูในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น ต้องประกอบด้วยคุณสมบัติของครูผู้เป็น
 

กัลยาณมิตร 7 ประการ คือ 1) เป็นที่รักเป็นที่พอใจ 2) เป็นที่เคารพ 3) เป็นที่ยกย่อง 4) เป็นนักพูด 
 

5) เป็นผู้อดทนต่อถ้อยคำ 6) เป็นผู้พูดถ้อยคำลึกซึ้งได้ 7) ไม่ชักนำในอฐาน (Mahachulalongkorn-

rajavidyalaya University, 1996) 


หลักกัลยาณมิตร 7 ประการดังกล่าวนั้น พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้อธิบายไว้ดังนี้ 


1)	ปิโย มีบุคลิกภาพน่ารัก คือ มีลักษณะแห่งกัลยาณมิตร 8 ประการ ได้แก่ (1) มีศรัทธา คือ 
 

เชื่อการตรัสรู้ของพระตถาคต เชื่อกรรมและผลของกรรม (2) มีศีล คือ เป็นที่รัก เป็นที่เคารพ เป็นที่นับถือ

ของสัตว์ทั้งหลาย (3) มีสุตะ คือ กล่าวถ้อยคำที่ลึกซึ้งที่สัมปยุตด้วยสัจจะและปฏิจจสมุปบาท (4) มีจาคะ 
 

คือ ปรารถนาน้อย สันโดษ ชอบสงัด ไม่คลุกคลีด้วยหมู่ (5) มีความเพียร คือ ปรารภความเพียรในการปฏิบัติ 

เพื่อเกื้อกูลแก่ตนและเกื้อกูลแก่ผู้อื่น (6) มีสติ คือ มีสติตั้งมั่น (7) มีสมาธิ คือ มีจิตตั้งมั่นไม่ฟุ้งซ่าน 
 

(8) มีปัญญา คือ รู้อย่างไม่วิปริต ใช้สติพิจารณาคติแห่งกุศลธรรมและอกุศลธรรม รู้สิ่งที่เกื้อกูลและสิ่งไม่

เกื้อกูลแห่งสัตว์ทั้งหลายด้วยปัญญาตามความเป็นจริง มีจิตเป็นหนึ่งในอารมณ์นั้นด้วยสมาธิ เว้นสิ่งที่ไม่

เกื้อกูล ประกอบสิ่งที่เกื้อกูลด้วยความเพียร


2)	ครุ มีบุคลิกน่าเคารพเลื่อมใส คือเป็นบุคคลที่มีความหนักแน่น ยึดมั่นในหลักเกณฑ์ หรือหลัก

การความถูกต้องเป็นที่ตั้ง เป็นผู้ประพฤติตนเหมาะสมกับสถานภาพ ทำให้เกิดความรู้สึกอบอุ่นใจ เป็นที่พึ่ง

ทางใจ ทำให้รู้สึกปลอดภัย




131Journal of MCU Peace Studies Special Issue

3)	ภาวนีโย มีความคิดและบุคลิกภาพน่าชื่นชม คือเป็นผู้ที่มีความรู้จริง ทรงคุณค่าทางปัญญา เป็น

ผู้ที่หมั่นฝึกฝนพัฒนาตนอยู่ตลอดเวลา จนเป็นที่ยกย่องควรเอาแบบอย่างทำให้ผู้ที่เข้าใกล้ได้รับรู้สิ่งใหม่ๆ 

เกิดความซาบซึ้ง รำลึกถึงอยู่ในดวงใจ


4)	 วตฺตา จ มีลักษณะท่าทางพูดจาสามารถทำให้คนเห็นคล้อยตามได้ คือ เป็นผู้รู้จักชี้แจง อ้าง

เหตุผลให้คนเห็นตาม และรู้ว่าเมื่อไรควรจะพูดอะไร  อย่างไร เป็นผู้คอยให้คำแนะนำ ว่ากล่าวตักเตือนสติ ใน

ทางที่ถูกที่ควร จนผู้ฟังยอมรับเหตุผลนั้นได้


5)	 วจนกฺขโม มีบุคลิกภาพนิ่งเรียบ คือ เป็นผู้มีความอดทนต่อถ้อยคำวิพากษ์วิจารณ์ของคนอื่นได้ 

พร้อมทั้งปรับปรุงพฤติกรรมตนเอง ตลอดทั้งคำซักถาม ปรึกษา แม้จุกจิก ฟังได้ ไม่น่าเบื่อ ไม่มีอารมณ์

ฉุนเฉียว ตรงกันข้าม กลับเป็นผู้ให้คำแนะนำแก้ไขข้อสงสัยนั้นด้วยดี


6)	คมฺภีรญฺจ กถํ กตฺตา มีบุคลิกภาพสุขุมลุ่มลึกชวนให้เกิดความสนใจอยากศึกษา ถือเป็นผู้ที่มี

สามารถอธิบายเรื่องที่ยากลึกซึ้ง ให้สามารถเข้าใจได้ง่ายแจ่มแจ้งเหนือความคาดเดา ทำให้ศิษย์หรือผู้ใกล้ชิด

ได้รับความรู้ซาบซึ้งไปด้วย


7)	 โน จฏฺาเน นิโยชเย  ตั้งมั่นอยู่ในความดีงาม คือ เป็นผู้ตั้งมั่นอยู่ในการแนะนำสิ่งที่ดีงาม 
 

ไม่แนะนำในทางเหลวไหลหรือชักจูงไปในทางที่เสื่อมเสีย กลับเป็นผู้ทำเป็นแบบอย่างแก่ผู้พบเห็น ทำให้เกิด

แรงจูงใจ อยากนำมาประพฤติปฏิบัติตามนั้น (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2009)


คุณสมบัติของครูทั้ง 7 ข้างต้น สะท้อนให้เห็นภาพลักษณ์ของครูที่ดีโดยรวบยอด ได้ 2 ประการ คือ 

1) ความสามารถในการสอน คือ ข้อที่ 4, 6 และ 7 เรียกว่า องค์ความรู้ 2) การเป็นแบบอย่างที่ดี คือ ข้อที่ 1, 

2, 3 และ 5 เรียกว่า องค์ธรรม (Tangtongmadan S., 2008)


การมีกัลยาณมิตรในการศึกษา หมายถึง ครูอาจารย์ผู้ทำหน้าที่สั่งสอน ต้องเป็นกัลยาณมิตรที่เอื้อ

ให้ผู้เรียนได้เข้าถึงการเรียนรู้ที่สามารถนำไปต่อยอดด้วยปัญญาของตนเอง (Wattanapradith K, 2016) 
 

จึงเห็นได้ว่า ครูที่เป็นกัลยาณมิตรนั้นต้องเป็นคนที่น่ารัก มีบุคลิกน่าเสื่อมใส น่าชื่นชม มีเหตุมีผล อดทนต่อ
 

คำวิพากษ์วิจารณ์ แนะนำไปในทางที่ดี ซึ่งสมมติเหล่านี้เป็นการสร้างบรรยากาศสิ่งแวดล้อมให้กับนักเรียนที่

จะพัฒนาตนเองให้เกิดการเปลี่ยนแปลงเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ ถ้ากล่าวถึงครูที่ดีต้องเป็นครูที่พร้อมด้วยวิชชา

และจรณะ 


พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึงหน้าที่ของครูไว้ว่า ครูมีหน้าที่ 2 ประการ คือ 
 

1) สิปปทายก หรือผู้ให้หรือถ่ายทอดศิลปวิทยา และ 2) กัลยาณมิตร คือ ผู้ทำหน้าที่เป็นเพื่อนที่ดีหรือ
 

เพื่อนแท้ ช่วยชี้นำให้ศิษย์มีปัญญาและคุณธรรม (Phrarajavoramuni (Prayut Payutto), 1985) จาก

ข้อความนี้ สามารถบอกหน้าที่ของครูได้ 2 อย่าง คือ 1) บทบาทหน้าที่ในการถ่ายทอดความรู้ ศิลปวิทยา 
 

(สิปปทายก) 2) บทบาทหน้าที่ในการชี้แนะให้ศิษย์มีปัญญาและคุณธรรม เพื่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงเป็น

มนุษย์ที่สมบูรณ์ (กัลยาณมิตร)




132 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

1)	บทบาทหน้าที่ในการถ่ายทอดความรู้ ศิลปวิทยา (สิปปทายก) ข้อนี้เป็นที่เข้าใจกันโดยมาก 

อันเป็นปัจจัยภายนอกที่เรียกว่า ปรโตโฆสะ ครูควรจะเป็นผู้เชี่ยวชาญจึงต้องสั่งสอนวิชาการต่างๆ ให้นักเรียน

นำไปใช้ประกอบอาชีพ ดำเนินชีวิต เพื่อพึ่งตนเองได้ และทำประโยชน์แก่สังคม ดังนั้น ในหน้าที่นี้ของครูจึง

ต้องอนุเคราะห์ ถ่ายทอดศิลปวิทยาให้นักเรียนดังนี้ 1) ฝึกฝนแนะนำให้เป็นคนดี 2) สอนให้เข้าในแจ่มแจ้ง 
 

3) สอนศิลปวิทยาให้อย่างไม่ปิดบัง (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) มีข้ออธิบาย

ได้ดังนี้


(1) ฝึกฝนแนะนำให้เป็นคนดี ได้แก่ ทั้งแนะทั้งนำแต่ในสิ่งที่ดีงามที่เป็นประโยชน์ที่เป็นเรื่อง

สร้างสรรค์ นอกจากแนะคือการพร่ำสอนแล้ว ตัวครูอาจารย์เองต้องต้องนำคือ ทำตัวเป็นแบบอย่างด้วย
 

อย่าให้เป็นอย่างที่ว่า จงทำอย่างที่ฉันสอน อย่าทำอย่างที่ฉันทำ นอกจากวิชาการแล้ว ควรจะได้แนะนำใน

การที่จะดำรงชีวิตภายในภาคหน้าด้วย


(2) สอนให้เข้าใจแจ่มแจ้ง ได้แก่ สอนศิษย์ด้วยความตั้งใจ ไม่สอนแบบสุกเอาเผากินแบบถึงชั่วโมงก็

ไปสอนมิได้เตรียมการสอน วิชาอะไรควรรู้ก็ต้องให้รู้ ที่ควรจะจำต้องให้จำ ควรจะให้เข้าใจทดลองลงมือ

ปฏิบัติ ควรให้ศิษย์ได้เรียนดี ได้รู้ดี ทำการงานได้ดี หรืออย่างที่ว่า เรียนให้รู้ ดูให้จำ ทำให้ได้ และใช้ให้เป็น


(3) สอนศิลปวิทยาให้อย่างไม่ปิดบัง ได้แก่ ครูอาจารย์ผู้สอนวิชาใด ก็ต้องสอนให้ครบตามแผนการ

สอนของเนื้อหาวิชานั้นๆ ไม่ปิดบังหรือขยักไว้เพราะกลัวศิษย์จะรู้ทัน (หวงความรู้) หรือเพราะต้องการจะขาย

ข้อลี้ลับในโอกาสต่อไป หรือสอนแบบรวดรัด ไม่ชัดเจน ตัดลัดลำดับการสอน และไม่ทุ่มเท ขาดจิตวิญญาณ

ของความเป็นครู


ในการถ่ายทอดนั้นต้องสอนให้นักเรียนรู้จักคิด รู้จักทำ รู้จักแก้ปัญหาเป็น ให้มีการคิดอย่างเสรี

กระตุน้ใหน้กัเรยีนมกีารคดิอยา่งอสิรเสร ีการคดิแบบนีไ้มใ่ชว่า่คดิอยา่งเลือ่นลอย คดิไมม่เีหตผุล คดิเรือ่ยเปือ่ย 

แต่หากเป็นการคิดด้วยเหตุผล กระตุ้นแนวคิดให้เป็นไปและสอดคล้องกับความเป็นจริงตามธรรมชาติ 

เป็นการคิดที่จิตมีอิสรภาพ โดยไม่ถูกควบคุมจากครู หรือ ความต้องการของครู เราต้องการกระตุ้นศิษย์รู้จัก

คิดเอง คิดอย่างมีเหตุผล คิดอย่างมีอิสรเสรีเป็นการคิดให้สอดคล้องกับความจริงที่มีอยู่ธรรมดาหรือความจริง

ของธรรมชาติ (Phrarajavoramuni (Prayut Payutto), 1985).


2)	บทบาทหน้าที่ในการชี้แนะให้ศิษย์มีปัญญาและคุณธรรม เพื่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงเป็น

มนุษย์ที่สมบูรณ์ (กัลยาณมิตร) ข้อนี้มีความสำคัญหรือเป็นตัวแท้ของการศึกษา หน้าที่นี้ท่านเรียกว่า เป็น 

“กัลยาณมิตร” ดังนั้น ครูผู้เป็นกัลยาณมิตร จึงต้องทำหน้าที่ชี้แนะแนวทางการดำเนินชีวิตที่ถูกต้องและ

ชักนำให้นักเรียนฝึกฝนพัฒนาตนด้วยเพื่อให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ด้วยตนเอง โดยสร้างให้นักเรียนมี
 

โยนโิสมนสกิาร เปน็ปจัจยัสำหรบัพฒันาตวัเองขึน้มาจากภายใน ถา้ทำไดอ้ยา่งนี ้ปรโตโฆสะ กเ็ปน็ ปรโตโฆสะ
 

ที่ดี จึงจะได้ชื่อว่า เป็นกัลยาณมิตร เมื่อเป็นเช่นนี้ครูจึงมีหน้าที่ ที่จะต้องทำหน้าที่ทั้งอย่างสองให้เป็นไปด้วย

กัน (ครูและนักเรียน) ได้เรียนรู้ทั้งเนื้อหาข้อมูลและฝึกฝนความคิดให้รู้จักคิดพร้อมพัฒนาชีวิตพร้อมกันไป
 

ทุกด้านให้การเรียน เป็นกิจกรรมร่วมกันที่ทั้งผู้สอนและผู้เรียนทั้งสองฝ่ายร่วมมือประสานงานมีบทบาทแสดง
 

ต่อกัน ซึ่งในทางพระพุทธศาสนาเรียกว่าการอนุเคราะห์ศิษย์ 2 ประการ ดังนี้




133Journal of MCU Peace Studies Special Issue

(1) ยกย่องให้ปรากฏในเพื่อนฝูง ได้แก่ จัดให้มีการประกาศหรือมอบเกียรติบัตรเชิดชูความรู้ความ

สามารถ หรือคุณงามความดีของศิษย์ตนให้เป็นที่ประจักษ์แก่เพื่อนฝูง หรือแก่สังคมเพื่อจะได้เป็นตัวอย่างที่ดี 

และเป็นการสร้างเสริมขวัญและกำลังใจแก่ศิษย์ ในการที่จะมีฉันทะและอุตสาหะที่จะทำดียิ่งๆ ขึ้นต่อไป 
 

ทั้งจะเป็นการกระตุ้นให้ศิษย์คนอื่นๆ ยากจะได้รับการยกย่องเช่นนั้นด้วย


(2) ทำการป้องกันในทิศทั้งปวง ได้แก่ ป้องกันศิษย์ของตนมิให้เสื่อมเสียทั้งป้องกันชื่อเสียง และ

ความปลอดภัย โดยฝากฝังกับผู้หลักผู้ใหญ่ในถิ่นที่ศิษย์อาศัยอยู่ หรือ ในถิ่นที่ศิษย์จะเดินทางไป หรือ ฝากฝัง

กับผู้บังคับบัญชา ในหน่วยงานที่ศิษย์ทำงาน ทั้งนี้ จะได้รับความไว้วางใจ การต้อนรับและความเอาใจใส่เป็น

อย่างดี เพราะเป็นศิษย์มีครูอาจารย์นั่นเอง ทั้งนี้ก็เพื่อให้ครูอาจารย์สำนึกในหน้าที่เป็นครูอาจารย์ที่ดี 
 

มีสัมพันธภาพทางใจกับศิษย์ไว้มิเสื่อมคลาย ไม่ทอดทิ้งศิษย์ในห้องเรียนและนอกห้องเรียน เพื่อให้วิชาการ

สาขาต่างๆ ได้รับการสืบทอดไม่ตายไปตามผู้รู้หรือผู้ เป็นเจ้าของ และเพื่อให้สังคมได้มีนำทางที่ดี 

(Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996)


2.	บทบาทของครูในศาสนาพราหมณ์-ฮินด
ู

ครู ในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู หมายถึง แสงสว่างบ้าง หมายถึง ผู้ทำลายความมืดบ้าง เหตุมีความ

เชื่อว่าความมืดเป็นอวิทยาหรือมายา ซึ่งจะกำจัดได้ด้วยการรู้จักพรหมัน บุคคลที่เป็นครู หรือมีหน้าที่สอนให้

ความรู้สรรพวิชา ก็คือ พราหมณ์ คำว่า ‘พราหมณ์’ หมายถึง ผู้ที่มีความรู้เกี่ยวกับพระพรหม พระเวท และ

อาตมัน ในคัมภีร์ธรรมศาสตร์ บอกไว้ว่า ผู้เป็นพราหมณ์ย่อมมีลักษณะ 11 ประการ ได้แก่ 1) ศมะ ความ

สุภาพ ภายในจิตใจไม่มีความยุ่งยากหรือปั่นป่วนด้วยกาม โกรธ โลภหลง 2) ทมะ สภาพจิตใจที่ได้รับการ

ระงับไว้แล้ว รู้จักข่มจิตใจของตนด้วยความสำนึกในเมตตา และมีสติอยู่เสมอ รู้จักอดกลั้น ไม่ปล่อยจิตใจให้

หวั่นไหวไปตามอารมณ์ได้ง่ายๆ 3) ตปะ ความร้อน หรือการร้อน หมายถึง การฝักใฝ่ในการหาความรู้ ความ

จริง และพยายามทำให้สำเร็จ ไม่ว่าจะผจญกับความยากลำบากเพียงใด 4) เสาจะ (สุจิ) ความบริสุทธิ์ หมาย

ถึง การทำตนเองให้บริสุทธิ์ทั้งใจและกาย 5) สันโตษะ พอใจ หรือมีความสุขในทางสันติ 6) กษมา ความอด

กลั้น อดโทษ พยายามอดทนโดยถือความเมตตากรุณาเป็นที่ตั้ง 7) สรลตา ความซื่อตรง ทั้งการพูดและการ

กระทำ 8) ญาณะ (ชฺญาณ) ความชอบทางการศึกษาหาความรู้ 9) ทยา ความมีเมตตากรุณาต่อชีวะทั้งหลาย    

10) อาสติกตา การมีความเชื่อถือ ไว้วางใจ เชื่อฟัง และมอบความจงรักภักดีไว้ต่อพระพรหม 11) สัตยะ 

ความจริง หมายถึง ความเห็นอันสุจริต บริสุทธิ์ใจ ซื่อสัตย์ต่อกัน (Pantharangsi S., 2011)


ครูจึงไม่ใช่เพียงผู้ให้ความรู้ธรรมดาเท่านั้น แต่มีมิติทางจิตใจ กล่าวคือเป็นผู้ชักนำศิษย์ให้รู้จักทาง

แห่งเทพเจ้าหรือความรู้เกี่ยวกับพรหมันด้วย เมื่อกล่าวถึงบทบาทและหน้าที่ของครูในศาสนาพราหมณ์ – 

พราหมณ์-ฮินดูนั้น ก่อนที่ครูจะสอนวิชาการต่างๆ ครูต้องพิจารณาตามอุปนิสัยของผู้ที่เข้ามาขอเป็นศิษย์ คือ

ต้องมองไปถึงหน้าที่ตามหลักของวรรณะ 4 โดยเหตุที่คนในแต่ละวรรณะล้วนมีหน้าที่ที่จะต้องทำตามวรรณะ

ของตน ดังนั้น ครูพราหมณ์ที่มีหน้าที่สอนวิชาการต่างๆ ต้องสอนในกรอบของวรรณะนั้นๆ ฉะนั้น จะเห็นได้

ว่า ครูพราหมณ์นั้นจะต้องมีความรอบรู้วิชาในทุกแขนง ในคัมภีร์พราหมณ์-ฮินดูได้จำแนกหน้าที่ทั่วๆ ไป 

สำหรับคนที่อยู่ในวรรณะ 4 ได้แก่ พราหมณ์ กษัตริย์ แพศย์ และศูทร 




134 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

ในคัมภีร์ภควัทคีตา ซึ่งเป็นคัมภีร์เขียนขึ้นภายหลังอุปนิษัทประมาณ 100 ปี มีการจำแนกหน้าที่

ของวรรณะทั้ง 4 ไว้เช่นเดียวกัน แต่มีการปรับปรุงแก้ไขให้เหมาะสมกับสภาพแวดล้อมทางสังคมมากขึ้น เช่น 

พระกฤษณะได้สอนท้าวอรชุน (Phramaha Som Sumano, 1994) ความว่า


ดูก่อนปรันตปะ (อรชุน) การแบ่งหน้าที่ของพวกพราหมณ์ กษัตริย์ แพศย์และศูทรนั้น ขึ้น

อยู่ที่คุณธรรมอันมีอยู่ในสันดานของพวกนั้นเอง


การรู้จักควบคุมตัวเอง การบำเพ็ญตปะ ความบริสุทธิ์ ความอดทน การเทิดทูนความถูกต้อง 

ความฉลาด ความเชื่อถือในพระพรหม เป็นพราหมณกรรม หรือการเป็นลักษณะประจำตัวของ

พราหมณ์


อำนาจน่าเกรงขาม ความมีสง่า ความหนักแน่น ความฉลาดว่องไว ความกล้าหาญใน

สงคราม ใจคอกว้างขวาง มีลักษณะเป็นผู้นำ เป็นลักษณะประจำตัวของกษัตริย์


การทำเกษตรกรรม การเลี้ยงสัตว์ การค้าขาย เป็นลักษณะประจำตัวของแพศย์


การบริการรับใช้คนอื่น เป็นลักษณะประจำตัวของศูทร 


การศึกษาของพราหมณ์นั้น เริ่มขึ้นเมื่ออายุ 8 ปี ซึ่งจัดเป็นวัยแห่งการศึกษาเล่าเรียน ในพรหม

จรรยาศรม อันเป็นอาศรมที่กำหนดไว้สำหรับเด็กชายที่เกิดในตระกูลพราหมณ์ กษัตริย์ และแพศย์ สำหรับ

เด็กที่เกิดในวรรณะพราหมณ์ 11-12 ปี สำหรับเด็กชายที่เกิดในวรรณะกษัตริย์ 12 ปี หรือหย่อนกว่านั้น 

สำหรับเด็กที่เกิดในวรรณะแพศย์ ส่วนเด็กที่เกิดในวรรณะศูทรไม่กำหนดอายุ เพราะเด็กในวรรณะศูทรนี้ต้อง

รับการศึกษาในภาคปฏิบัติมากกว่าวิชาหนังสือ เมื่อเด็กชายในวรรณะต่างๆ ที่มีอายุครบตามกำหนดที่กล่าว

ไว้แล้วนั้นก็จะนำเข้าสู่พิธีอุปนยสังสการได้แก่ พิธีการนำเด็กเข้าสู่สถานศึกษาและอยู่ในสำนักของครู โดยใน

พิธีนี้ครูจะทำหน้าที่ประกอบพิธีคล้องด้ายศักดิ์สิทธิ์ที่เรียกว่า สายธุรำ หรือ ยัชโญปวิต เมื่อคล้องด้ายศักดิ์

สิทธิ์เสร็จแล้วเด็กนั้นก็จะเป็นพรหมจารีโดยสมบูรณ์ เขาจะเริ่มเรียนรู้เกี่ยวกับกฎเกณฑ์ทางศีลธรรมจริยธรรม 

ระเบียบวิธีการคิดการพูดและการบังคับใจตนเอง ต้องฝึกใช้ชีวิตอยู่อย่างเรียบง่ายสันโดษ จะต้องออกไปรับ

ภิกษาทุกเช้าคล้ายกันกับพระสงฆ์ออกบิณฑบาตตอนเช้า และถ้าวันใดตื่นสายหลังพระอาทิตย์ขึ้นจะถูก

ทำโทษให้อดอาหาร ในมนูสมฤติ ซึ่งเป็นคำสอนเกี่ยวกับข้อปฏิบัติของบุคคล สอนนักเรียนในอาศรมนี้ว่า 
 

“ให้ยินดีในอาหารที่ได้รับและกินอาหารนั้นด้วยความไม่ติดรสในอาหาร แต่กินเพื่อให้เกิดพลานามัยที่

สมบูรณ์” (Pushpendra Kumar Sharmar, 1979 : 184)


ผู้ที่เข้าสู่พรหมจรรยาศรมนี้ เรียกชื่อว่า พรหมจารี หลังจากพิธีประกาศตนเป็นพรหมจารีมอบตน

เป็นศิษย์ของครูแล้วก็จะต้องตั้งใจศึกษาเล่าเรียนประพฤติพรหมจรรย์โดยเคร่งครัด อยู่ในสำนักของอาจารย์

ไปจนกว่าอายุจะครบ 25 ปีเต็ม จึงจะถือว่าเป็นผู้ประพฤติพรหมจรรย์เสร็จสิ้น (Punyanupap S., 1989) 

และในขณะที่ประพฤติพรหมจรรย์อยู่ในสำนักของครูนั้น จะต้องปฏิบัติตนดังต่อไปนี้ คือ




135Journal of MCU Peace Studies Special Issue

1.	 เชื่อฟังคำสั่งสอนของครูอาจารย์ทุกประการ โดยถือว่าตนเป็นทาสของครู


2.	 ออกไปรับภิกษาแล้วนำมาให้อาจารย์ก่อน ถ้าอาจารย์อนุญาตให้รับประทานจึงจะรับประทาน

ได้ ถ้าไม่อนุญาตรับประทานไม่ได้


3.	 สงวนรักษาน้ำกามอันเป็นสาระสำคัญของร่างกายไว้ให้ดี (Organization of Hindu, 1982) 


คุรุหรือครูจะรับเด็กจาก 3 วรรณะแรก คือ พราหมณ์ กษัตริย์ และแพศย์ เท่านั้นเข้าศึกษาในคุรุกุล 

แต่ก็ใช่ว่าทุกคนจากทั้ง 3 วรรณะจะได้รับโอกาสจากครูทั้งหมด ผู้ที่ครูเห็นว่าเหมาะสมและยินดีจะสืบทอด

ความรู้เพื่อส่งผ่านไปยังคนรุ่นต่อไปเท่านั้น ครูจึงจะรับไว้เป็นศิษย์ ดังที่มนุสมฤติกล่าวว่า 


ณ ที่การศึกษาและการปฏิบัติตามพระเวทไม่ได้รับการปฏิบัติอย่างเหมาะสม ในที่เช่นนั้น

ไม่ควรมีการสอนพระเวท เช่นเดียวกับไม่ควรหว่านพืชพันธุ์อันดีลงบนพื้นดินอันแห้งแล้ง แม้จะเป็น

ในยามทุกข์เข็ญ ครูควรตายไปพร้อมกับความรู้มากกว่าหว่านความรู้อันนั้นไปบนพื้นดินอันแห้ง

แล้ง....เทพีแห่งการศึกษาตรัสกะพราหมณ์ว่า “เราคือขุมทรัพย์ของท่าน ท่านจงรักษาไว้ให้ดี อย่า

ถ่ายทอดให้กับผู้ดูถูกดูหมิ่นเรา....แต่จงถ่ายทอดให้กับผู้ที่เต็มใจจะรักษาขุมทรัพย์อันนี้ไว้ กล่าวคือ

พราหมณะผู้บริสุทธิ์ สำรวมอินทรีย์ ถือพรหมจรรย์และมีใจให้เรา” (Sakkayāphinan V., 2011)


ฐานะทางการเงินและฐานะทางสังคมไม่ใช่ปัจจัยหลักที่ครูจะนำมาพิจารณาว่าควรรับนักศึกษาคน

ใดเข้าศึกษาในคุรุกุล แต่นักศึกษาต้องทำให้ครูมั่นใจให้ได้ว่า ตนเองมีความปรารถนาอย่างแรงกล้า มีสติ

ปัญญาดีพอที่จะศึกษากับครูและยินดีที่จะปฏิบัติตามกฎเกณฑ์ที่ครูตั้งไว้ หากมีคุณสมบัติพร้อมครูจึงจะรับ

เป็นศิษย์ในคุรุกุลของตน เริ่มแต่การประกอบพิธีแรกรับศิษย์ที่เรียกว่า พิธีอุปนยนสังสการ เป็นพิธีสวมด้าย

ยัชโญปวีต เพื่อรับเข้าศึกษาในคุรุกุล คือ พิธีที่พ่อแม่นำลูกของตนไปมอบให้ครูที่มีความรู้และคุณธรรม เพื่อ

ว่าครูจักสั่งสอนบุตรของตนให้รู้จักพรหมันได้ อุปนยนสังสการเดิมเป็นพิธีที่จัดขึ้นให้กับทั้งเด็กหญิงและเด็ก

ชาย ต่อมาภายหลังเป็นพิธีสำหรับเด็กผู้ชายเท่านั้น โดยพราหมณ์นั้นมีความเชื่อว่า ควรทำพิธีอุปนยนะ

พราหมณ์เมื่ออายุ 8 ขวบ นับตั้งแต่ถือปฏิสนธิก็ได้ ควรทำพิธีอุปนายนะแก่กษัตริย์เมื่ออายุ 11 ขวบ ควรทำ

พิธีอุปนายนะแก่แพศย์เมื่ออายุได้ 12 ขวบ เวลาที่เหมาะสมสำหรับทำอุปนายนะแก่พราหมณ์ยังไม่สิ้นสุด

จนกว่าจะมีอายุครบ 16 ปี สำหรับกษัตริย์มีเวลาไปจนกว่าจะมีอายุครบ 21 ปี สำหรับแพศย์มีเวลาไปจนกว่า

จะมีอายุครบ 24 ปี ถ้าพ้นกำหนดนั้น เขาจะต้องถูกเนรเทศออกจากสาวิตรี (คือจากพิธีอุปนายนะ และดังนั้น 

ก็ชื่อว่าถูกขับออกจากชาติชั้น และสังคมอารยัน คำว่า สาวิตรี เป็นชื่อโศลกในพระเวทที่ใช้ในพิธี อุปนายนะ) 

หลังจากกำหนดนั้น ไม่ควรประกอบพีอุปายะให้ ไม่ควรสอน ไม่ควรให้มีตำแหน่งหน้าที่ในการประกอบยัญ

พิธีต่างๆ ประชาชนไม่ควรเข้าไปเกี่ยวข้องด้วยเลย (Tongprasert Ch., 1997)  


และเมื่อเข้ามาอยู่ในสำนักเพื่อศึกษาวิชาความรู้แล้ว ศิษย์จะปฏิบัติตนเสมือนหนึ่งเป็นคนใช้ (ทาส) 

ของครู เช่น คอยตักน้ำ เตรียมดอกไม้ เก็บมูลโค ดิน และหญ้ากุสะ (สำหรับประกอบพิธีบูชายัญ) และอะไร 

อื่นๆ อีกตามที่ครูจะมอบหมายให้ทำ และออกขออาหารจากชาวบ้าน สำหรับครูและตนเอง (Mookerji, 



136 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

Radha Kumud, 1998 :185) ศิษย์จะให้ความเคารพต่อครู พ่อแม่ และผู้สูงอายุอย่างสูงสุด ดังมนุสมฤติ

กล่าวว่า “เมื่อให้ความเคารพต่อมารดา ชื่อว่าได้ครอบครองพื้นปฐพี เมื่อให้ความเคารพต่อบิดา ได้ชื่อว่าได้

ครอบครองแผ่นฟ้า และเมื่อเชื่อฟังครู จะสามารถเข้าถึงพรหมันได้” (Sakkayāphinan V., 2011) ฉะนั้น 
 

ฐานะของครูในศาสนาฮินดูจึงเป็นสิ่งที่นักศึกษาพึงปฏิบัติต่อเสมือนเป็นเทพเจ้าองค์หนึ่ง เพราะครูเท่านั้นที่

จะช่วยให้ได้สิ่งที่ล้ำค่าอย่างยิ่งแก่ศิษย์ได้ สิ่งนั้นคือพรหมัน สำหรับนักศึกษาที่ฝ่าฝืนกฎของคุรุกุล จะมีวิธีการ

ลงโทษที่คล้ายๆ กัน เช่น ฤษีโคตมะ กล่าวว่า “ในฐานะที่เป็นกฎ นักศึกษาจะไม่ถูกลงโทษทางกาย หากไม่มี

ทางเลือกอื่น ก็อาจเฆี่ยนตีด้วยเชือกหรือไม้เรียวเล็กๆ ก็พอ หากลงโทษด้วยวิธีอื่น (ที่รุนแรง) ถือว่าทำผิด

กฎหมายบ้านเมือง” (Sakkayāphinan V., 2011)  มนุสมฤติก็กล่าวไว้ในทำนองเดียวกันว่า “หากจำเป็น
 

ต้องเฆี่ยนตีแล้วให้ทำเฉพาะส่วนหลัง ไม่ให้ทำส่วนอื่นที่สำคัญ ครูที่ทำเกินไปถือว่าเป็นโจร” (Sakkayā-



phinan V., 2011) 


จะเห็นได้ว่า ครูนั้น นอกจากเป็นผู้สั่งสอนศิลปวิทยากรแก่ศิษย์แล้ว สิ่งหนึ่งที่ครูควรทำคือแนะนำ

ให้ศิษย์ประพฤติตนเป็นคนดี โดยการตักเตือนให้แก้ไขตนเอง หากไม่ได้ผลจึงค่อยใช้มาตรการข่มขู่ให้กลัว ให้

อดอาหาร ให้แช่น้ำเย็นและไม่ให้พบครู ส่วนจะเลือกใช้มาตรการใดก็สุดแล้วแต่จะเหมาะสมกับความผิดที่ทำ

ลงไปจนกว่านักศึกษาจะสำนึกผิด 


3.	เปรียบเทียบบทบาทของครูในพระพุทธศาสนากับศาสนาพราหมณ์-ฮินด
ู

จากการศึกษาเปรียบเทียบคำสอนเรื่องครูในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาพราหมณ์–ฮินดู 

สรุปได้ว่า


ครูในพระพุทธศาสนา คือผู้ให้การอบรมสั่งสอนศิษย์ให้มีความรู้ ความสามารถในวิชาการทั้งหลาย

ทั้งปวง ครูต้องประกอบด้วยคุณสมบัติภายใน คือ คุณลักษณะตามหลักของกัลยาณมิตร 7 ประการ ได้แก่ 
 

1) เปน็ทีร่กัเปน็ทีพ่อใจ 2) เปน็ทีเ่คารพ 3) เปน็ทีย่กยอ่ง 4) เปน็นกัพดู 5) เปน็ผูอ้ดทนตอ่ถอ้ยคำ 6) เปน็ผูพ้ดู
 

ถ้อยคำลึกซึ้งได้  7) ไม่ชักนำในอฐาน และต้องประกอบด้วยลักษณะของผู้ถ่ายทอดความรู้ศิลปะที่ดี 5 

ประการ ได้แก่ (1) ฝึกฝนแนะนำให้เป็นคนดี (2) สอนให้เข้าใจแจ่มแจ้ง (3) สอนศิลปวิทยาให้อย่างไม่ปิดบัง 

(4) ยกย่องให้ปรากฏในเพื่อนฝูง (5) ทำการป้องกันในทิศทั้งปวง


ครูในทางศาสนาพราหมณ์-ฮินดู หมายถึงแสงสว่างบ้าง หมายถึง ผู้ทำลายความมืดบ้าง เหตุมีความ

เชื่อว่าความมืดเป็นอวิทยาหรือมายา ซึ่งจะกำจัดได้ด้วยการรู้จักพรหมัน ฉะนั้น ครูจึงไม่ใช่เพียงผู้ให้ความรู้

ธรรมดาเท่านั้น แต่มีมิติทางจิตใจ กล่าวคือเป็นผู้ชักนำศิษย์ให้รู้จักทางแห่งเทพเจ้าหรือความรู้เกี่ยวกับ
 

พรหมันด้วย ครูต้องประกอบด้วยองค์คุณ  11 ประการ มีความสุภาพ ความรู้จักข่มจิตใจตนเอง เป็นต้น 
 

จึงจะสามารถสั่งสอนศิลปะวิทยาการต่างๆ แก่ศิษย์ทางทิศานุทิศ โดยไม่เลือกชั้นวรรณะ เช่น ด้านการศึกษา 

การปกครอง พาณิชยกรรม เกษตรกรรม และศิลปหัตถกรรมต่างๆ ซึ่งนั่นต้องประกอบด้วยหลักอาจารย-

ธรรม คือ การปฏิบัติหน้าที่ของครูอาจารย์ต่อศิษย์ ครูอาจารย์จะต้องรับหน้าที่ถ่ายทอดวิชาความรู้ ให้แก่

ศิษย์อย่างถูกต้อง ยุติธรรม เลี้ยงดูลูกศิษย์อย่างที่พ่อแม่เลี้ยงดูบุตร สร้างและแก้ไขความประพฤติ นิสัย 



137Journal of MCU Peace Studies Special Issue

อุปนิสัยของลูกศิษย์ ร่วมกับพ่อแม่ของลูกศิษย ์  ลูกศิษย์จะต้องถืออาจารย์เป็นเสมือนพ่อแม่ผู้บังเกิดเกล้า 
 

ให้ความเคารพเชื่อถืออย่างสูง พ่อแม่เป็นผู้ให้กำเนิดมาเป็นคน ส่วนอาจารย์เป็นผู้ให้กำเนิดวิชาความรู้ 
 

ศิษย์ทุกคนต้องทำงานรับใช้อาจารย์จนกว่าจะพ้นเวลาแห่งการศึกษา และตอบแทนครูด้วยหลักของ
 

คุรุทักษิณา จากการศึกษาครูที่ดีในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู จะเห็นได้ว่าเป้าหมายของการสอนคือการเข้าถึง
 

พรหมัน โดยครูต้องรู้หลักการในการสอนที่ดี และมีเป้าหมายที่ชัดเจน


ส่วนในประเด็นเปรียบเทียบ พบว่า ทั้งพระพุทธศาสนาเถรวาทและศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มองว่า

ครูนั้นเป็นบุคคลที่สำคัญต่อศิษย์ เพราะเป็นผู้ที่คอยชี้ทางสว่างแห่งปัญญา อันเป็นทางเพื่อขจัดความโง่เขลา

ทั้งทางโลกและทางธรรม โดยครูนั้นต้องมีความเป็นกัลยาณมิตรกับศิษย์ ย่อมสงเคราะห์ อนุเคราะห์ผู้อื่นด้วย

วัตถุสิ่งของและศิลปวิทยา ส่วนที่แตกต่างกันอยู่ที่เป้าหมายของการสอนที่ครูในทางพระพุทธศาสนามุ่งสอน

หลักความจริงแห่งชีวิตคือการเข้าถึงพระนิพพาน ส่วนเป้าหมายของครูในทางศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ก็มุ่ง

สอนเพื่อเข้าถึงเป้าหมายแห่งชีวิตเช่นกัน แต่เป็นการเข้าถึงพรหมัน





สรุป


ครูคือผู้ให้การอบรมสั่งสอนศิษย์ให้มีความรู้ทั้งด้านศิลปะวิทยาการต่างๆ ตามความรู้ความสามารถ

ของศิษย์ที่จะขวนขวายได้ตามกำลังสติปัญญา นอกจากนั้นครูยังต้องบ่มเพาะลักษณะนิสัยของศิษย์ให้เป็น

บุคคลที่ควรแก่การพัฒนา คือพัฒนาความประพฤติให้เป็นคนดี และครูนั้นต้องมีความเป็นกัลยาณมิตรกับ

ศิษย์ รู้จักการสงเคราะห์ อนุเคราะห์ศิษย์ตามฐานานุรูป ส่วนที่แตกต่างกันอยู่ที่เป้าหมายของการสอนที่ครูใน

ทางพระพุทธศาสนามุ่งสอนหลักความจริงแห่งชีวิตและการเข้าถึงความจริงนั้น คือการเข้าถึงพระนิพพานอัน

เป็นทางแห่งความหมดสิ้นจากกิเลสอาสวะ ส่วนเป้าหมายของครูในทางศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ก็มุ่งสอนเพื่อ

เข้าถึงเป้าหมายแห่งชีวิตเช่นกัน แต่เป็นการเข้าถึงพรหมัน





ข้อเสนอแนะ


1.	 ควรนำหลักจริยธรรมของครูในพระพุทธศาสนาเถรวาทและศาสนาพราหมณ์-ฮินดูไปประยุกต์

ใช้ในพัฒนาคุณภาพครูทั้งในเชิงเอกสารและการฝึกอบรม


2.	 การทำความเข้าใจเป้าหมายของหลักการสอนของครูที่เน้นการพัฒนาคุณค่าของครูในเชิง

จริยธรรมมากกว่าในเชิงธุรกรรม


3.	 ควรมีการทำวิจัยเรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบการประยุกต์ใช้หลักจริยธรรมของครูกับการสอน

ระหว่างพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาพราหมณ์-ฮินดูในเชิงสำรวจพื้นที่”







138 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 5 ฉบับพิเศษ

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Tripitaka : Thai Version. Bangkok : MCU 

Press. 

Mookerji, Radha Kumud. (1998). Ancient Indian Education. Delhi : Motilal Banarsidass. 

Narangsi S. (1994). Indian Philosophy : History and Doctrine. 2nd print. Bangkok : 

Chulalongkorn University. Press. [in Thai]  

Organization of Hindu. (1982). Principles of Hinduism. Bangkok : KanSasana Press. [in Thai] 

Pantharangsi S. (2011). Comparative Religion. Bangkok : Mahachulalongkorn-rajavidyalaya 

University Press. [in Thai] 

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2009). Dictionary of Buddhism. 13th print. Bangkok : 

Phali Tham Press. [in Thai] 

Phramaha Som Sumano. (1994). Comparison perceived value of human life in Hinduism 

and Buddhism. Bangkok : Neeranara Press. [in Thai] 

Phrapalad Somchai Payogo (Dhamnoen). (2013). An application Right for administration of 

the leaders. Peace Studies Review Journal. 1, 154. 

Phrarajavoramuni (Prayut Payutto). (1985). Education of Philosophy in Thailand. 3th print. 

Bangkok : KanSasana Press. [in Thai] 

Punyanupap S. (1989). History of Religions. 5th print. Bangkok : Amara Print Press. [in Thai]  

Pushpendra Kumar Sharmar. (1979). Hindu Religion and Ethics. NewDelhi : K.D.Bhatia for 

Asian Publication Service. 

Sakkayāphinan V. (2011). Guru Gula Academy of Ancient India. Humanities Journal. 18,  

5-59. 

Somdej Phramahaviravong (Pim Dhammadharo). (1985). Best Festivity of Life. Bangkok : 

Dhammasapha Press. [in Thai] 

Sukkasrem S. (1989). The Doctrine of Hinduism. Department of Religion and Philosophy : 

Teachers College, United College Bansomdejchaopraya period.. [in Thai] 

Tangtongmadan S. (2008). Buddhist Ethics. Bangkok : Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University Press. [in Thai] 

References 



139Journal of MCU Peace Studies Special Issue

Thokhan Kh. (2002). Thailand Buddhist culture and society. Bangkok : Odeon Store Press. 

[in Thai]


Tongpraset Ch. (1997). Source of India Tradition I. 2nd print. Bangkok : the Royal Institute 

Press. [in Thai]


Wattanapradith, K. (2016). Peace Education : the path way to peace. Peace Studies 

Review Journal. 27, 50.






