
แม่ชีวงเพชร คงจันทร์**  
MaecheeWongphet Kongjan 

ดร. อธิเทพ ผาทา*** 
Dr.Athitheb Phatha 

บทคัดย่อ  
การวิจัยมีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องครอบครัวและความรุนแรงใน

ครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 2) เพื่อศึกษาวิเคราะห์วิธีแก้ปัญหาความรุนแรงใน

ครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการศึกษา

เอกสารจากตำรา และหนังสืออื่นๆ ที่เกี่ยวข้องและเชื่อมโยงกับประเด็นที่ดำเนินการศึกษาวิจัยเพื่อ

หาคำตอบจากการทำวิจัย 

ผลการวิจัยสรุปได้ว่า วิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวมี 2 วิธี คือ 1) วิธีแก้ปัญหา

ความรุนแรงในครอบครัวทางด้านร่างกายและจิตใจ ได้แก่ ประพฤติตนอยู่ในศีล ประพฤติตนอยู่ใน

ธรรม และการพัฒนาจิตโดยวิธีคิดแบบพุทธธรรม 2) วิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวทาง

ด้านโครงสร้างทางสังคมมี 3 อย่าง คือ ทางด้านสังคม ได้แก่ มีความรับผิดชอบต่อครอบครัว  

มีความรับผิดชอบต่อบทบาทหน้าที่ และการเสวนากับคนดี ทางด้านเศรษฐกิจ ได้แก่ เว้นจาก

การแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัว 
ที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา* 

The Solutions of the Family’s Violence  
in Buddhist Scripture 

*บทความจากการวจิยัเรือ่ง “การแกป้ญัหาความรนุแรงในครอบครวัทีป่รากฏในคมัภรีพ์ระพทุธศาสนา”, 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
**นิสิตปริญญาเอก สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
***คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



44 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

มิจฉาอาชีวะ และการดำเนินชีวิตอันเป็นเหตุให้เสียทรัพย์ ดำเนินชีวิตโดยสุจริตและปัญญา หลัก

การแสวงหาทรัพย์ และหลักการใช้จ่ายทรัพย์ และทางด้านการศึกษา ได้แก่ การปรับความรู้ความ

เข้าใจให้ตรงกัน การฝึกฝนพัฒนาตนเอง ซึ่งผลจากการแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวมี 2 

อย่าง คือ 1) ผลที่เกิดต่อตนเอง ทำให้ประสบความสุขความเจริญทั้งโลกนี้และโลกหน้า มีความ

เป็นอยู่โดยปราศจากเวรภัยและเป็นเหตุแห่งการบรรลุมรรคผลนิพพานในชาติปัจจุบัน 2) ทำให้เกิด

ความเสมอภาคทั้งทางด้านสังคม เศรษฐกิจ และการศึกษา 

คำสำคัญ : ความรุนแรง, ครอบครัว, คัมภีร์พระพุทธศาสนา 

 

Abstract  

The research aims are 1) to study the concept of family and domestic 

violence that appears in the Buddhist scriptures 2) to study how to solve the 

problem of violence in the family, which appeared in Buddhist scriptures. This 

research is qualitative research by studying documents from the textbooks and 

other books relating to issues associated with the complete study to find out the 

answer from this research. 

From the research, it is found that the methods for solving the problems 

of violence in family, namely:- 1) The method of solving the problem of violence 

in the family both on bodily and mental sides. It is the way to behave oneself to 

be in the precepts and the Dhammas and to develop acne’s mind with the 

method of thinking in the type of Buddhadhamma. 2) The methods solving  

the problem of cruelty in the family in the social structure are 3, as follow :-  

(1) On the social side, it is the responsibility for the family, the roles and the 

duties. (2) On the economic side, it is the refraining from the wrong occupation, 

and the leading of the life which causes one to lose the money towered one 

should carry out one’ s life honestly and with wisdom and with the principle of 

scarating for and spending the money. (3) On the side of education, it is to 

improve the knowledge, and to develop oneself. They are two results of the 

solution of the problems of the family violence, they are (1) the result arising to 

oneself which causes oneself to be happy and progressive both in this world in 



45วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

the next world. Thus, one can live happily without enmity and can attain the 

Path, the Fruit and Nibbana in the present life, (2) The solution of this problem 

causes to arise the equality, in society, economics and education.


Keyword : Family Violence Buddhist Scripture





1. บทนำ


ครอบครัวจัดเป็นสถาบันเก่าแก่ที่สุดสถาบันหนึ่งของสังคมมนุษย์ ทุกสังคมย่อมให้การ

สนับสนุนสถาบันครอบครัวในลักษณะใดลักษณะหนึ่งโดยสร้างสถาบันครอบครัวขึ้นเพื่อให้ทำหน้าที่

สำคัญหลายประการ ดังนั้น สังคมจึงวางหลักเกณฑ์และวิธีการเกี่ยวกับครอบครัวไว้มากส่วน

โครงสร้างของครอบครัวในสังคมแต่ละแห่งอาจแตกต่างกันมาก โดยวางกฎเกณฑ์และระเบียบ

แบบแผนเกี่ยวกับครอบครัวไว้อย่างแน่นหนา ทั้งศาสนาสำคัญของโลกก็ยอมรับความสำคัญของ

ครอบครัว เพราะคำสอนของศาสนาเหล่านั้นมักส่งเสริมให้มีความเชื่อมั่นในสถาบันครอบครัว หรือ

แม้แต่กฎหมายของประเทศต่างๆ ทั่วโลกยังวางกฎเกณฑ์ไว้ควบคุมพฤติกรรมของมนุษย์ในส่วนที่

เกี่ยวกับครอบครัวไว้เช่นเดียวกัน (ก่อ สวัสดิ์พาณิชย์, 2519 : 3) ดังกล่าวมานี้แสดงให้เห็นความ

สำคัญของครอบครัวเพราะนอกจากจะเป็นหน่วยหนึ่งของสังคมแล้วแต่ยังหมายถึงสถาบันหลักที่

คงทนที่สุดสถาบันหนึ่งในสังคมมนุษย์อีกด้วย


ทางด้านสังคมวิทยา นักวิชาการสาขานี้ถือว่า ครอบครัวเป็นหน่วยของสังคมที่เล็กที่สุด

และมีความสัมพันธ์ระหว่างสมาชิกของหน่วยอย่างแน่นแฟ้นที่สุด ครอบครัวเป็นหน่วยของเครือ

ญาติซึ่งเริ่มต้นด้วย ชายหญิงหนึ่งตกลงกันว่าจะตั้งหน่วยใหม่ขึ้นในสังคม ชายหญิงคู่นี้ต้องดำเนิน

การให้ถูกต้องตามประเพณีหรือตามกฎหมายของบ้านเมือง เมื่อผ่านพิธีการที่สังคมยอมรับแล้ว 

สังคมย่อมเคารพและสนับสนุนหน่วยสังคมที่ตั้งขึ้นใหม่ บุคคลทั้งสองที่ประกอบกันเป็นหน่วยสังคม

ขนาดเล็กนี้มีความผูกพันกันอย่างแน่นแฟ้น และมีความรับผิดชอบต่อกันหลายอย่างในขณะ

เดียวกันบุคคลอื่นจะล่วงล้ำในสิทธิและหน้าที่ของคนทั้งสองที่มีต่อกันไม่ได้ สิทธิที่สำคัญที่สุดได้แก่

สิทธิในทางเพศซึ่งสามีและภรรยาคู่นี้มีต่อกัน ชายอื่นจะล่วงล้ำไปสร้างความสัมพันธ์ทางเพศกับ

หญิงที่แต่งงานแล้วไม่ได้ และหญิงอื่นจะละเมิดสิทธิของคู่สมรสในทางเพศไม่ได้เช่นเดียวกัน ถ้ามอง

ในแง่นี้จะเห็นได้ว่าการเริ่มต้นของครอบครัวทำให้บุคคลสองคนมีสิทธิและความรับผิดชอบซึ่งสังคม

ยอมรับอย่างมั่นคง (ก่อ สวัสดิ์พาณิชย์, 2519 : 4) จากแนวความคิดของนักสังคมวิทยาแสดงให้ถึง

ความสัมพันธ์ที่เกิดขึ้นฉันสามีภรรยานั้นเป็นสิ่งที่ชายอื่นหรือหญิงอื่นที่ไม่ใช่สามีภรรยาของตนเอง

จะละเมิดมิได้ เพราะเมื่อละเมิดแล้วจะทำให้เกิดปัญหาหรือความรุนแรงตามมานั่นเอง




46 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

ทางด้านศาสนาโดยเฉพาะในคัมภีร์พระพุทธศาสนานั้น จากการศึกษาพบว่า เหตุการณ์

ความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนามีปรากฏให้เห็นอยู่หลายกรณีด้วยกัน 

เช่น กรณีครอบครัวพระเจ้าอุเทน (ขุททกนิกาย ธรรมบถ อรรถกถาภาษาบาลี, ภาค 2 : 1-63) 
 

ซึ่งเป็นกรณีความรุนแรงในครอบครัวอันเกิดขึ้นจากคู่กรณี คือ พระนางมาคันทิยากับพระนาง

สามาวดีทำร้ายร่างกายจนถึงแก่ความตายจนเป็นเหตุให้พระเจ้าอุเทนจำต้องสั่งประหารพระนางมา

คันทิยาอย่างทารุณ กรณีพราหมณ์ภารทวาชโคตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม15 ข้อ188 : 263-

265) ซึ่งเป็นกรณีอันเกิดขึ้นจากบริบททางสังคม คติความเชื่อ ค่านิยม โดยเฉพาะค่านิยมในเรื่อง

ความแตกต่างระหว่างบทบาทชายและหญิง เนื่องด้วยบริบทสังคมให้ความสำคัญบทบาทของชาย

ในการเป็นผู้นำ ผู้มีอำนาจในครอบครัว หรือกรณีนางกุณฑลเกสี (ขุททกนิกาย ธรรมบถ อรรถกถา

ภาษาบาลี, ภาค 4 : 98-106) ที่ถูกสามีสุดที่รักซึ่งอดีตเคยเป็นโจรได้ลวงนางไปฆ่าที่เขาทิ้งโจรเพื่อ

เอาสมบัติ เป็นเหตุให้นางต้องกระทำการฆ่าสามีอันเนื่องด้วยเหตุอันสุดวิสัยทั้งนี้เพื่อเป็นการ

ปกป้องตนเองจัดเป็นสัญชาตญาณสัตว์ในการเอาตัวรอดอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้กรณีเรื่อง นางยักขิณี 

(ขุททกนิกาย ธรรมบถ อรรถกถาภาษาบาลี, ภาค 1 : 42-49) ซึ่งในอดีตชาติเป็นภรรยาหลวงและ

ภรรยาน้อยของครอบครัวหนึ่งโดยการได้มาซึ่งภรรยาน้อยนั้นเกิดจากความต้องการมีบุตรไว้สืบสกุล

โดยภรรยาหลวงเป็นผู้จัดหาภรรยาให้สามีเองเพราะภรรยาหลวงไม่สามารถให้กำเนิดบุตรได้และคิด

ว่าถ้านางเป็นผู้จัดหาผู้หญิงมาเป็นภรรยาให้กับสามีเองดีกว่าให้สามีเป็นผู้จัดหา เพื่อนบ้านคัดค้าน

วิธีการของนางแต่นางก็ไม่เชื่อปรากฏว่าเมื่อภรรยาน้อยตั้งครรภ์ความรู้สึกหวงทรัพย์ได้บังเกิดขึ้นกับ

นางเกรงกลัวทรัพย์สมบัติทั้งหมดจะตกเป็นของภรรยาน้อยเพราะมีบุตรด้วยกัน ทำให้นางเริ่มคิด

การชั่วทำลายครรภ์เพื่อให้ภรรยาน้อยแท้งลูกถึง 3 ครั้งแต่ครั้งสุดท้ายนี้เองเป็นผลทำให้ภรรยาน้อย

ถึงแก่ความตายและได้ตั้งจิตอธิษฐานผูกเวรที่จะตามเบียดเบียนซึ่งกันและกัน 


จากกรณีตัวอย่างดังกล่าวข้างต้น จะเห็นได้ว่าบ่อเกิดของความรุนแรงในครอบครัว 
 

มีสาเหตุหลายประการ เช่น การเมืองการปกครองของคนสมัยนั้น คติความเชื่อและวัฒนธรรมทาง

สังคมให้ความสำคัญกับผู้ชายเป็นใหญ่ ความโลภ ความอิจฉาริษยากลัวคนอื่นจะได้ดีกว่าตนเอง

หรือเรื่องกฎแห่งกรรม เป็นต้น โดยลักษณะของความรุนแรงมีผลกระทบทั้งร่างกายและจิตใจทั้ง

ปัจจุบันภพและสัมปรายภพของคู่กรณี ซึ่งความรุนแรงในครอบครัวที่เกิดขึ้นนี้เองพระพุทธองค์ได้

ทรงให้แนวทางแก้ไข เช่น หลักการคลายอุปทานเพื่อลดแรงผูกเวรอาฆาตพยาบาท ด้วยพุทธพจน์ที่

วา่ “เวรยอ่มระงบัดว้ยการไมจ่องเวร หาระงบัดว้ยการจองเวรไม ่ ธรรมนีเ้ปน็ธรรมเกา่” (ขทุทกนกิาย 
 

ธรรมบถ อรรถกถาภาษาบาล,ี ภาค 1 : 46) หรอืหลกัเรือ่งการรกัษาศลี 5 ซึง่เปน็หลกัการรบัผดิชอบ
 

สากลที่สอนให้มนุษย์รู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา จัดเป็นหลักของการไม่เบียดเบียนซึ่งกันและกัน อัน

เป็นหลักการรับผิดชอบสากล เพราะการรักษาศีล 5 เป็นวิธีการแก้ไขปัญหาความรุนแรงใน

ครอบครัวได้ประการหนึ่งและยังเป็นมหาทานอันยิ่งใหญ่อีกด้วย




47วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

ด้วยเหตุผลดังกล่าวมานี้ทำให้ผู้วิจัยต้องการศึกษาถึงแนวคิดเรื่องครอบครัวและความ

รุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาและศึกษาวิเคราะห์วิธีแก้ปัญหาความรุนแรง

ในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาว่า ทางด้านศาสนานั้นโดยเฉพาะในคัมภีร์พระพุทธ

ศาสนา ความรุนแรงในครอบครัวมีบ่อเกิด ประเภท สาเหตุ ผลที่ได้รับ และวิธีแก้ปัญหาความ

รุนแรงอย่างไรบ้างเพื่อเป็นแนวทางป้องกันและแก้ไขปัญหาอย่างยั่งยืน





2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย


2.1	 เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องครอบครัวและความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์

พระพุทธศาสนา


2.2	 เพื่อศึกษาวิเคราะห์วิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธ

ศาสนา





3. วิธีการดำเนินการวิจัย


การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเอกสาร (Documentary Research) ซึ่งมีวิธีดำเนินการ


วิจัยดังต่อไปนี้


3.1 รวบรวมข้อมูลจากเอกสารขั้นปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎกทั้งฉบับภาษาบาลีและภาษา

ไทย อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา


3.2 รวบรวมข้อมูลจากเอกสารขั้นทุติยภูมิ โดยรวบรวมข้อมูลจาก หนังสือ เอกสาร 
 

สิ่งพิมพ์ วีซีดี เว็บไซต์ต่างๆ และงานวิจัยอื่นๆ ที่เกี่ยวกับเรื่องนี้


3.3 ศึกษา และวิเคราะห์ข้อมูลเพื่อตอบปัญหาการวิจัย


3.4 สรุป นำเสนอผลการวิจัย





4. ประโยชน์ที่คาดว่าจะได้รับ


4.1	 ทำให้ทราบถึงแนวคิดเรื่องครอบครัวและความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์

พระพุทธศาสนา


4.2	 ทำให้ทราบถึงวิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธ

ศาสนา







48 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

5. สรุปผลการวิจัย


การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องครอบครัวและความรุนแรงในครอบครัวที่

ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา และวิเคราะห์วิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏใน

พระพุทธศาสนา ผลการศึกษาได้ข้อสรุปว่า


5.1	แนวความคิดเรื่องครอบครัวและความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏใน

คัมภีร์พระพุทธศาสนา 


พบว่า การสร้างครอบครัวมีอยู่ 2 ช่วง คือ 


1)	 จุดเริ่มต้นของการสร้างครอบครัวในยุคแรกของมนุษย์นั้นเกิดจากความใกล้ชิดแล้วนำ

ไปสู่ความพึงพอใจในทางกามารมณ์ต่อมาก่อให้เกิดการสร้างครอบครัวขึ้นตามลำดับ เมื่อมนุษย์

สร้างครอบครัวและให้กำเนิดสมาชิกในครอบครัวหลายๆ ครอบครัวขยายใหญ่ขึ้นเรื่อยๆ จากสังคม

เล็กๆ ก็กลายเป็นสังคมใหญ่ขึ้นเติบโตมากยิ่งขึ้น ต่อมาก็เกิดการพัฒนาการขึ้นอีกระดับหนึ่ง กล่าว

คือ มีการสร้างกรอบประเพณีวัฒนธรรมในสังคมขึ้นเพื่อควบคุมสมาชิกในครอบครัวให้อยู่ในแนว

เดียวกันโดยมีแนวร่วมและเงื่อนไขที่สมาชิกทุกคนในสังคมต่างก็ยอมรับและคล้อยตาม และบางครั้ง

จากการสร้างเงื่อนไขทางสังคมและวัฒนธรรมในแต่ละสังคมก็เป็นที่มาของความรักความใกล้ชิดให้

เกิดขึ้น นอกจากนี้บริบททางสังคมและวัฒนธรรมนับได้ว่า เป็นประเด็นสำคัญอีกประเด็นหนึ่งใน

สังคมที่เป็นตัวกำหนดให้ชายหญิงจำต้องเลือกปฏิบัติเพื่อการสร้างครอบครัว ถึงแม้ว่าบางกรณีชาย

หญิงบางคู่ไม่ปรารถนาจะแต่งงานก็ตาม แต่ด้วยบริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่กำหนดให้ต้อง

ปฏิบัติ เช่น สังคมอินเดียในสมัยพุทธกาลนั้นแนวความคิดความเชื่อของคัมภีร์ศาสนาพราหมณ์มี

อิทธิพลเป็นอย่างมากในการกำหนดให้หญิงชายจะต้องมีครอบครัว ดังปรากฏในคัมภีร์พฤหัส
 

อารัณยกะอุปนิษัทที่ได้บัญญัติให้บุรุษต้องแต่งงานและให้กำเนิดลูกจึงจะเป็นบุรุษที่สมบูรณ์ซึ่ง

สอดคล้องกับข้อความที่ว่า “บุรุษเป็นเพียงครึ่งหนึ่งยังไม่สมบูรณ์ จนกว่าจะได้รวมเข้ากับภรรยา

และให้กำเนิดลูก” (สุวิมล ประกอบไวทยกิจ, 2521 : 26) และพื้นฐานสำคัญของวัฒนธรรมก็มี

ส่วนหนึ่งเหมือนกันในการกำหนดให้หญิงชายต้องแต่งงาน ดังข้อความที่ว่า “เมื่อบุตรถึงวัยอัน

สมควรบิดามารดาหาคู่ครองที่เหมาะสมให้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 198-204 : 

202-206) ซึ่งแสดงให้เห็นว่า การหาคู่ครองให้กับบุตรนั้นเป็นประเพณีนิยมที่บิดามารดาจะต้อง

ปฏิบัติเมื่อเห็นควรว่า บุตรของตนเองถึงวัยที่จะต้องแต่งงานมีครอบครัว 


2)	 การสร้างครอบครัวเกิดจากความรักและความใกล้ชิดด้วยอำนาจเก่ากรรมที่เคยเป็น

สามีภรรยาและกรรมใหม่ในปัจจุบันที่เกิดจากความใกล้ชิดความเห็นอกเห็นใจและบริบททางสังคม 

ได้แก่ ความเชื่อ ประเพณีและวัฒนธรรมเป็นตัวกำหนดให้หญิงชายต้องแต่งงานเพื่อให้กำเนิดบุตร



49วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

ชาย นอกจากนี้ยังสาเหตุมาจากแรงขับทางเพศและแรงขับของฮอร์โมนทางเพศโดยมีกามราคะหรือ

กามารมณ์ซึ่งเปรียบเหมือนเปลือกตมเป็นตัวกระตุ้นโดยอารมณ์อายตนะภายในและภายนอกเป็น

ตัวเชื่อมต่อในการรับรู้อารมณ์ทั้งภายในและภายนอกของชีวิต โดยปัจจัยดังกล่าวมานี้มีรายละเอียด

ดังต่อไปนี้


(1)	 ปัจจัยภายใน ก็คือ กิเลส โดยเฉพาะในที่นี้ตัวสำคัญก็คือ ความกำหนัด ราคะ หรือ 

กามราคะหรือกามารมณ์นั่นเอง จัดเป็นพลังงานหรือแรงขับเคลื่อนภายในซึ่งพร้อมที่จะเคลื่อนไหว 

เมื่อเหตุปัจจัยภายนอกมีพร้อม โดยความรักที่เกิดจากแรงขับจากปัจจัยภายในนี้มี “ความเกี่ยวข้อง

กับแรงขับจากจิตสำนึกซึ่งสามารถควบคุมแรงปรารถนาทางเพศ” (Robert K. Kelly, 1974 : 

214) ดังพุทธพจน์ที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า “ความรักเกิดขึ้นจากเหตุปัจจัย 2 อย่างคือ ด้วยการอยู่

ร่วมกันแต่ชาติปางก่อนและด้วยการเกื้อกูลกันในชาติปัจจุบัน เหมือนดอกอุบลเกิดขึ้นในน้ำอันเกิด

แต่เปือกตม” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 27 ข้อ 174 : 111) ดังนั้นทำให้มองได้ว่า เหตุปัจจัย

ภายในคือ กิเลสหรือกามราคะนี้เองเป็นปัจจัยที่เป็นตัวกระตุ้นให้เกิดความรักความต้องการทางเพศ

ซึ่งเปรียบเหมือนเปลือกตม โดยอาศัยน้ำซึ่งเปรียบเหมือนแรงขับทางเพศทำให้มนุษย์มีความ

ต้องการการตอบสนองทางเพศโดยเข้าใจว่า นั่นคือความรักซึ่งเป็นความรักที่ต้องการการตอบสนอง

หรือความรักที่ต้องการที่จะมีเพศสัมพันธ์ด้วย ซึ่ง สอดคล้องกับคำกล่าวที่ว่า “ความรักระหว่างเพศ

หรือความรักทางเพศซึ่งมีลักษณะสำคัญคือความต้องการหาความสุขให้แก่ตนเอง หมายความว่า 

ที่รักเขานั้นก็เพื่อเอาเขามาเป็นเครื่องบำเรอความสุขแก่ตน ต้องการเอาความสุขเพื่อตนเอง” 
 

(พระธรรมปิฎก ป.อ.ปยุตฺโต, 2547 : 15) 


(2)	 ปัจจัยภายนอก ก็คือ การได้อยู่ใกล้ชิดกันอันเนื่องมาจากการทำงานอยู่ใกล้ชิดกันหรือ

การได้ช่วยเหลือเกื้อกูลกันซึ่งเป็นเหตุให้มีความสนิทสนม หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “ความรักอัน

เกิดจากเหตุเกื้อกูลในภพปัจจุบัน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 27 ข้อ 174 : 111) ซึ่งความรักที่

มีผลมาจากความใกล้ชิดนี้เป็นความรักที่เกิดจากการผสมกันของแรงขับทางเพศและฮอร์โมนทาง

เพศ ทำให้ความรักหวือหวาเร้าใจ เพราะมีความปรารถนาทางเพศร่วมด้วย เป็นความรักที่เกิดขึ้น

ได้ง่าย ถ้าถูกตาถูกใจและเปลี่ยนแปลงได้ง่ายไม่มีเหตุผล รักแล้วอยากเป็นเจ้าของ อยากเก็บเอาไว้

กับตัว เมื่อได้มาก็หวงแหนเมื่อจากไปก็โหยหา (วิทยา นาควัชระ, 2548 : 13-14) และปรารถนา

อย่างแรงกล้าที่จะมีเพศสัมพันธ์ด้วย ดังที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า “หญิงเพ่งดูชาย และชายก็เพ่งดู

หญิงนานเกินไป เมื่อชนทั้ง 2 เพศ ต่างเพ่งดูกันและกันนานเกินไป ก็เกิดความกำหนัดขึ้น 
 

ความเร่าร้อนก็ปรากฏขึ้นในกายเพราะความเร่าร้อนเป็นปัจจัย ชนเหล่านั้นจึงได้เสพเมถุนธรรม” 
 

(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 120-129 : 89-96)




50 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

กล่าวโดยสรุป จุดเริ่มต้นการสร้างครอบครัวในทัศนะมนุษย์ทั่วๆ ไปมีอยู่ด้วยกัน 2 อย่าง

คือ บริบททางสังคมและวัฒนธรรมและความรักความใกล้ชิด โดยจุดเริ่มต้นของการสร้างครอบครัว

ด้านบริบททางสังคมและวัฒนธรรมนั้นเป็นการสร้างครอบครัวอันเกิดจากแนวความคิดความเชื่อ

ทางสังคมและวัฒนธรรมซึ่งมีคัมภีร์ของศาสนาพราหมณ์เป็นฐานความคิดความเชื่อดังกล่าวรองรับ

หรือเป็นตัวบีบกดดันให้หญิงชายต้องแต่งงานมีครอบครัวโดยทั้งคู่ต่างก็ยอมรับกฎระเบียบทาง

สังคมและวัฒนธรรมมาประพฤติปฏิบัติดังกล่าวอย่างไม่มีการต่อต้านและไม่มีเงื่อนไข ส่วนการสร้าง

ครอบครัวอันเกิดจากความรักความใกล้ชิด เกิดจากแรงขับทางเพศและแรงขับของฮอร์โมนทางเพศ

โดยมีกามราคะหรือกามารมณ์ซึ่งเปรียบเหมือนเปลือกตมเป็นตัวกระตุ้นโดยอารมณ์อายตนะภายใน

และภายนอกเป็นตัวเชื่อมต่อในการรับรู้อารมณ์ทั้งภายในและภายนอกของชีวิต


3)	 ความรุนแรงในครอบครัว


ส่วนความรุนแรงในครอบครัวที่เกิดขึ้นนั้นมีอยู่ด้วยกัน 2 ลักษณะ คือ (1) ความรุนแรง

ทางด้านร่างกายและจิตใจ และ (2) ความรุนแรงทางด้านโครงสร้างทางสังคม สามารถอธิบายโดย

สังเขปดังนี้


(1)	 ความรุนแรงทางด้านร่างกายและจิตใจ มีลักษณะต้องการที่จะหลุดพ้นจากความทุกข์

ซึ่งเป็นความรุนแรงที่เป็นไปตามสัญชาตญาณการเอาตัวรอดของสัตว์ทุกชนิด กรณีตัวอย่าง

ครอบครัวนางกุณฑลเกสี เป็นต้น ส่วนความรุนแรงทางตรงที่กระทำต่อบุคคลจัดเป็นความรุนแรงที่

เกิดจากอารมณ์หึงหวง หรือ อารมณ์โลภะ โดยแสดงออกหลายลักษณะ เช่น การฆ่า การทำร้าย

ร่างกายและจิตใจด้วยการกระทำทางกายและวาจาเป็นสำคัญ เช่น กรณีตัวอย่างครอบครัวนางยัก

ขิณี เป็นต้น (ขุททกนิกาย ธรรมบถ อรรถกถาภาษาบาลี, ภาค 1 : 42-49) เพราะมาจากสาเหตุ

ความรักด้วยอำนาจตัณหาและความรักด้วยอำนาจของทิฏฐิซึ่งเป็นความรักที่มูลรากมาจากจาก

โมหะคือความไม่รู้สภาพธรรมตามความเป็นจริงก่อให้เกิดความยึดมั่นถือมั่นว่า นั่นของเรา นั่นคือ

ตัวตนของเรา เราเป็นผู้เห็น เราเป็นผู้ถูกกระทำหรือเราเป็นผู้ถูกทอดทิ้ง โดยไม่ได้พิจารณาถึงข้อ

เท็จจริงว่า สิ่งดังกล่าวมานี้เป็นสิ่งที่ไม่มีตัวตนไม่เที่ยงแท้ถาวร ด้วยเหตุนี้จึงนำมาซึ่งความรุนแรงที่

พร้อมที่จะประทุออกมาจากกายและวาจา จากความรักที่อิงกามราคะด้วยอำนาจตัณหาและทิฏฐิ

นั้นก็กลับกลายเป็นโทสะที่พร้อมที่จะทำร้ายคู่ปรับของตนเองตามแต่สถานการณ์จะเอื้ออำนวยเกิด

ขึ้น และเหตุปัจจัยทางด้านโทสะ ก็คือ การรู้ไม่เท่ากันอารมณ์ของตนเองโดยเฉพาะอารมณ์โทสะ

เพราะขาดสติหรือภูมิคุ้มกันทางอารมณ์ โดยพฤติกรรมที่แสดงออกนั้นจะมีทั้งทางกาย วาจาและ

จิตใจ เช่น ความโกรธแค้น ตระหนี่ ห่วงสมบัติ หรือความหงุดหงิดรำคาญใจ ความอิจฉาริษยานั้นมี

โทสะเป็นตัวผลักดันและโมหะเป็นสมุฏฐาน ซึ่งผลที่ตามมาก็คือ การล่วงกุศลกรรมบถ มีการกล่าว

วาจาเท็จ ส่อเสียด คำหยาบ เพ้อเจ้อ หรือทำร้ายร่างกาย ตั้งแต่บอบช้ำจนกระทั่งถึงแก่ชีวิต เช่น



51วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

กรณีตัวอย่างครอบครัวโฆสกเศรษฐี เป็นต้น (ขุททกนิกาย ธรรมบถ อรรถกถาภาษาบาลี, ภาค 2 : 

66-74)


(2)	 ความรุนแรงทางด้านโครงสร้างทางสังคม จัดเป็นความรุนแรงแบบแฝงเร้นหรือแบบไม่

ต้องลงมือปฏิบัติการแต่อย่างใดแต่เป็นเพียงพื้นฐานและสนับสนุนความรุนแรงทางด้านร่างกายและ

จิตใจแบบลงไม้ลงมือ ทำให้ความรุนแรงในครอบครัวทางด้านร่างกายและจิตใจแก้ไขได้ยากขึ้นอีก

ทั้งความรุนแรงในครอบครัวทางด้านโครงสร้างทางสังคมยังส่งผลเป็นความรุนแรงที่สัมพันธ์กับ

พฤติกรรมความรุนแรงทางกาย การใช้ความรุนแรงในครอบครัวอีกต่างหากด้วยเช่นเดียวกัน โดย

เหตุปัจจัยทางด้านโครงสร้างทางสังคมที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาที่นำมาซึ่งความรุนแรงใน

ครอบครัว มีอยู่ด้วยกัน 2 ระบบ คือ ระบบปิตาธิปไตย และระบบวรรณะ ซึ่งตั้งข้อสังเกตได้จาก

กรณีตัวอย่างครอบครัวของพระเจ้าพิมพิสาร ที่เกิดจากการกระทำของพระโอรสของพระองค์เอง 

ด้วยวิธีต่างๆ มีสั่งให้ทหารนำพระบิดาไปขังไว้ในคุกมืดบ้าง งดอาหารทีละน้อยบ้าง งดการเยี่ยม 
 

งดการส่งเสบียงและเมื่อทราบว่าพระบิดายังไม่สิ้นพระชนม์ก็ยังไม่หยุดเพียงเท่านั้น ยังดำเนินการ

ขั้นตอนต่อไป คือ ลงมือปฏิบัติการ ด้วยการสั่งให้ทหารกีดรอยพระบาทพระบิดาของพระองค์เอง

แล้วโรยด้วยเกลือซึ่งเป็นการกระทำอย่างเหี้ยมโหดทารุณทรมาน โดยความรุนแรงในครอบครัวที่

เกิดขึ้นระหว่างบิดาและบุตรนี้มีสมุฏฐานมาจากความโลภอยากได้ราชสมบัติ (พระไตรปิฎกภาษา

ไทย เล่ม 7 ข้อ 339 : 185-186) หรือกรณีของพระเจ้าวิฑูฑภะ ที่มีจุดเริ่มต้นจากบริบททางสังคม

และระบบชาติพันธุ์ทำให้เกิดความรุนแรงภายในครอบครัวขึ้น นำไปสู่เหตุปัจจัยทางด้านร่างกาย

และจิตใจจนกระทั่งผลักดันอารมณ์โทสะในระดับเข้มข้นเกิดพฤติกรรมความรุนแรงทางกายและ

วาจาออกมา (ขุททกนิกาย ธรรมบถ อรรถกถาภาษาบาลี, ภาค 3 : 5-25) เป็นต้น 


(3)	 ผลที่เกิดจากการกระทำความรุนแรงในครอบครัวมีอยู่ด้วยกัน 2 อย่าง คือ ผลที่เกิด

ต่อตนเองและผลที่เกิดต่อระบบโครงสร้างทางสังคม ดังกล่าวมานี้ล้วนเป็นเหตุทำให้ลดคุณค่าความ

เป็นมนุษย์มีการปิดกั้นการทำความดีของตนเอง และบั่นทอนความสงบสุขของครอบครัวหรือบุคคล

อื่นในครอบครัว และนำมาซึ่งการปิดหนทางการเจริญมรรคผลและนิพพาน โดยเฉพาะการกระทำ

อนันตริยกรรมมีการฆ่ามารดาบิดาเป็นต้นนั้นเป็นกรรมที่เข้าไปตัดรอนกุศลกรรมที่จะให้ผลใน
 

ภพชาติปัจจุบัน และหลังจากละสังขารไปแล้วยังต้องเสวยวิบากกรรมในนรกภูมิอีกนานแสนนาน 

อีกทั้งผลกระทบต่อระบบโครงสร้างทางสังคมทำให้เกิดความไม่เสมอภาคทางสังคมและทำให้มีผล

สะท้อนไปถึงระบบอื่นๆ เช่น ระบบการเมืองที่มีความรุนแรง เช่น กรณีครอบครัววิฑูฑภะ เป็นต้น




52 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

5.2	วิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธ-

ศาสนา 


การเข้าใจถึงปัญหาที่มีต่อความรุนแรงในครอบครัวและสาเหตุของปัญหาความรุนแรงใน

ครอบครัวถือว่าเป็นหลักการสำคัญที่จะนำไปสู่วิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวตามแนว

พระพุทธศาสนา เพราะแนวคิดในการแก้ปัญหาดังกล่าวนี้ปรากฏอยู่ในหลักคำสอนทางพระพุทธ

ศาสนาโดยทั่วไป หากสามารถสังเคราะห์แนวคิดต่างๆ ที่เกี่ยวข้องมารวมเป็นแนวคิดหลักสำหรับ

แก้ปัญหาก็จะทำให้ทราบถึงแนวทางและเป้าหมายของการแก้ปัญหาอย่างชัดเจนขึ้น โดยมีประเด็น

ที่จะทำการศึกษาอยู่ด้วยกัน 3 ประเด็น คือ (1) วิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวทางด้าน

ร่างกายและจิตใจ (2) วิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวทางด้านโครงสร้างทางสังคม (3) ผลที่

ได้รับจากการแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัว โดยรายละเอียดมีดังต่อไปนี้


1) การแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวทางด้านร่างกายและจิตใจมี 3 วิธี คือ 
 

(1) ประพฤติตนอยู่ในศีลเพื่อควบคุมความประพฤติทางกายและวาจาไม่ให้ล่วงกุศลกรรมบถ ซึ่ง

เป็นวิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวเพื่อควบคุมความรุนแรงทางกายและวาจาจัดเป็นหลัก

ประพฤติปฏิบัติชั้นต้นทางด้านจริยธรรมขั้นพื้นฐาน ที่ช่วยให้บุคคลอยู่ร่วมกันในครอบครัวอยู่อย่าง

ปกติสุขไม่ความแตกแยกจัดเป็นความประพฤติที่แสดงถึงการให้ความปลอดภัยต่อสมาชิกทุกคนใน

ครอบครัว สามารถเป็นแบบอย่างที่ดีตามแนวที่สังคมปรารถนา ดังที่พระไพศาล วิสาโล (2546 : 

437-438) ได้นำเสนอไว้อย่างน่าสนใจว่า “ความประพฤติที่แสดงด้วยความเอื้ออาทรต่อกัน 
 

มีน้ำใจและไม่ละเมิดผู้อื่น ตระหนักถึงหน้าที่ที่พึงมีต่อสังคมและกระทำโดยคำนึงถึงประโยชน์ส่วน

รวม”ดังนั้น การรักษาศีล 5 นี้จึงจำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องเริ่มต้นจากสมาชิกทุกคนในครอบครัวเป็น

เบื้องต้นก่อนทั้งนี้เพราะเป็นหลักปฏิบัติที่ฝึกฝนให้สมาชิกทุกคนรู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา และจัด

เป็นความประพฤติที่ให้ความปลอดภัยแก่ทุกชีวิตในครอบครัว ทำให้สมาชิกในครอบครัวรู้สึกได้ถึง

ความอบอุ่น ปลอดภัย ไว้วางใจ เชื่อใจและยังจัดเป็นการฝึกฝนตนเองถึงการให้เกียรติและเคารพใน

สิทธิซึ่งกันและกัน และยังจัดเป็นกฎระเบียบหรือฐานที่หนักแน่มั่นคงให้แก่ครอบครัว เพราะสิ่งดี

งามทั้งหลายทั้งปวงมีศีลเป็นฐาน 


ดังนั้น การรักษาศีลกล่าวได้ว่าเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่งต่อสมาชิกทุกคนในครอบครัวเพราะ

เป็นการฝึกฝนพัฒนาตนเองเพื่อกำจัดกิเลสอย่างหยาบ มิให้ล่วงละเมิดออกมาทางกายและวาจา 

อีกทั้งเป็นการปลูกจิตสำนึกให้ตระหนักรู้จักการเอาใจเขามาใส่ใจเรา เรารักตนเองอย่างไรคนอื่นก็

เหมือนกัน นอกจากนี้ยังเป็นการปูพื้นฐานความมั่นคงให้กับครอบครัว ทำให้ครอบครัวเกิดความ

อบอุ่น ปลอดภัย




53วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

2) ประพฤติตนอยู่ในธรรม เมื่อบุคคลประพฤติตนอยู่ในศีลดังกล่าวข้างต้นแล้วการ

ประพฤติตนอยู่ในธรรมก็ย่อมเกิดขึ้นเอง เพราะฉะนั้นเมื่อกล่าวโดยสภาวธรรมการประพฤติตนอยู่

ในศีลและการประพฤติตนอยู่ในธรรมจึงถือว่าเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นเกี่ยวเนื่องสัมพันธ์กันระหว่างการ

ประพฤติตนอยู่ในศีลและการประพฤติตนอยู่ในธรรมที่มีความเกี่ยวเนื่องซึ่งกันและกันโดยความเป็น

เหตุเป็นผล และเพื่อเป็นการแสดงให้เห็นเด่นชัดขึ้นจึงขออุปมาเปรียบเทียบเหมือนกับ“เมล็ดพันธุ์

ต้นไม้” เช่น เมล็ดพันธุ์มะม่วง เป็นต้น ที่มีเปลือกห่อหุ้มเมล็ดไว้ เปลือกมะม่วงก็คือ “ศีล 5” ซึ่ง

เป็นศีลสากลพื้นฐานของมนุษย์ต้นกัป (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 129-130 : 95-96) 

ส่วนเมล็ดพันธุ์ข้างในก็คือ “พรหม” ซึ่งเป็นเมล็ดพันธุ์ดั้งเดิมของมนุษย์ที่เป็นโอปปาติกะกำเนิด 

และการเจริญเติบโตของเมล็ดมะม่วงก็เติบโตขึ้นอย่างงอกงาม ก็คือ การประพฤติตนอยู่ในศีลใน

ธรรมของมนุษย์ ดังนั้น การประพฤติตนอยู่ในศีลจึงเป็นเหตุทำให้เมล็ดพันธุ์ของพรหมเจริญเติบโต

ขึ้น คือการเจริญในธรรมเกิดขึ้นโดยเริ่มต้นจากการเจริญพรหมวิหารธรรมเป็นเบื้องต้น ซึ่งผลแห่ง

การเจริญในธรรมนี้ก็สืบเนื่องมาจากการรักษาศีลข้อแรกได้ทำให้เกิดคุณธรรมในจิตใจ คือ ความ

เมตตา กรุณา และยังส่งผลทำให้สามารถรักษาศีลข้ออื่นๆ ให้เกิดขึ้นอีกด้วย หลังจากนั้นธรรมข้อ

อื่น เช่น ฆราวาสธรรม 4 สังคหวัตถุ 4 เป็นต้น ก็เจริญเติบโตตามมาโดยแตกยอดมาจาก
 

หลักพรหมวิหาร 4 ในแต่ละข้อซึ่งเป็นเมล็ดพันธุ์ที่อยู่ในข้างในเปลือกนั่นเอง


3) การพัฒนาจิตโดยวิธีคิดแบบพุทธธรรม การใช้วิธีคิดแบบพุทธธรรม ก็คือ การคิด

พิจารณาชีวิตและโลกให้เห็นตามความเป็นจริง ซึ่งความเป็นจริงนี้เป็นกฎธรรมชาติที่จะต้องเป็นไป

เองตามเหตุตามปัจจัย ผลเกิดจากเหตุ เหตุก่อให้เกิดผล เหตุอย่างใดก็ก่อให้เกิดผลอย่างนั้น หรือ

เหตุปัจจัยต่างๆทำให้เกิดผลขึ้นมา มนุษย์จะรู้หรือไม่รู้ก็ตาม พุทธธรรม คือ ความเป็นจริงแห่งเหตุ

ปัจจัยนี้ก็ทำงานของมันอยู่ตลอดเวลา แต่ถ้ามนุษย์ไม่รู้ ก็ไม่สามารถเอาประโยชน์จากมันได้ และถ้า

มนุษย์ประพฤติปฏิบัติดำเนินชีวิตไม่ถูกต้องตามความเป็นจริงนี้ ก็เกิดผลเสียแก่ตนเอง แต่ถ้ามนุษย์

ปฏิบัติถูกต้องและดำเนินชีวิตด้วยความรู้เข้าใจกฎแห่งธรรมชาติ คือ เป็นความเป็นจริงอันนี้ ผลดี

ก็ได้แก่ตัวมนุษย์เอง (พระธรรมปิฎก ป.อ.ปยุตฺโต, 2539 : 14) ดังกรณีตัวอย่างที่แสดงให้เห็นถึง

การประพฤติปฏิบัติไม่ถูกต้องตามความเป็นจริง ก็คือ ครอบครัวของพระเจ้าพิมพิสาร ซึ่งถูกปลง

พระชนม์โดยพระราชโอรสของพระองค์ผลของกรรมนี้ทำให้ต้องถูกทำลายล้างราชบัลลังก์ในที่สุด นี้

คือ ผลกรรมในปัจจุบันชาติที่เป็นทิฏฐธัมมเวทนียกรรม แต่บางกรณีถึงแม้ว่าภรรยาหรือสามี

ประพฤติตนเป็นพ่อบ้านแม่บ้านที่ดีสักเพียงใด สามีหรือภรรยาบางคู่หรือบางครอบครัวก็ยังต้อง

ประสบกับความรุนแรงภายในครอบครัว อย่างนี้เรียกว่า เป็นกรรมในอดีตหรือกรรมเก่า ซึ่งเป็น

กรรมเก่าที่ส่งผลมาให้ในภพชาติปัจจุบันจึงทำให้ได้สามีหรือภรรยาหรือ บุตรธิดาที่ต้องมาเป็นคู่เวร

ต่อกัน มาร่วมใช้ชีวิตครอบครัวเดียวกันลักษณะดังกล่าวมานี้เรียกว่า การคิดแบบหลักการใช้เหตุผล



54 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

ในการพิจารณาเพื่อพัฒนาจิตให้ยอมรับกับความจริงของชีวิตและโลกเพราะการเวียนว่ายตายเกิด

ของมนุษย์นั้นหาเบื้องต้นและเบื้องปลายที่สุดมิได้ ดังนั้น ในการใช้ชีวิตการครองเรือนนอกจากหลัก

ธรรมดังกล่าวข้างต้นแล้ว สิ่งที่สามีภรรยาจะต้องยึดถือไว้เป็นหลักธัมมานุสติก็คือ ความไม่เที่ยง 

ความเปลี่ยนแปลงที่จะต้องเกิดขึ้นในชีวิต โดยความเปลี่ยนแปลงมีอยู่ด้วยกัน 2 ลักษณะคือ 
 

(1) การเปลี่ยนแปลงตามธรรมชาติ หรือการเปลี่ยนแปลงตามบุญตามกรรมซึ่งอาจจะดีขึ้นหรือเลว

ลงก็ได้ (2) การเปลี่ยนแปลงที่เราควบคุมได้และเป็นการเปลี่ยนแปลงที่ดีขึ้น การเปลี่ยนแปลง

ประเภทนี้เรียกว่า การเปลี่ยนแปลงอย่างมีแผน (ยุพา วงศ์ไทย, 2534 : 11) 


การพัฒนาจิตโดยใช้วิธีคิดแบบพุทธธรรมนั้น จัดเป็นหนทางหนึ่งในการแก้ปัญหาความ

รุนแรงในครอบครัวทางด้านร่างกายและจิตใจเพราะเป็นการเตรียมความพร้อมในเรื่องสภาพจิตใจที่

จะต้องยอมรับความเป็นจริงของชีวิต หรือความเป็นจริงของสรรพสิ่งที่ไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ ดังนั้น 

การเตรียมความพร้อมในเรื่องของวางจิตใจหรือตั้งจิตไว้ชอบว่า ทุกสิ่งทุกอย่างย่อมมีการ

เปลี่ยนแปลง ไม่มีอะไรเป็นสิ่งที่แน่นอน การเปลี่ยนแปลงสิ่งเดียวเท่านั้นคือ สิ่งที่แน่นอน ดังกล่าว

มานี้จะทำให้สมาชิกในครอบครัวเข้าใจถึงหลักความเป็นจริงของชีวิต เมื่อประสบกับการ

เปลี่ยนแปลงจะได้ทันต่อสภาวะตามธรรมชาติซึ่งเป็นสิ่งที่จะต้องบังเกิดขึ้นทุกครอบครัว โดยอาจจะ

เปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีหรือเลวลงก็ได้นั้นเป็นสิ่งที่ไม่สามารถคาดกาลล่วงหน้าได้ เพราะบาง

ครอบครัวถึงแม้ว่าจะดำเนินชีวิตไปตามหลักการแห่งธรรมแล้ว แต่ด้วยอำนาจของวิบากกรรมเก่า

ส่งผลเป็นอุปปีฬกกรรมเข้าเบียดเบียน หรืออุปฆาตกรรมเข้ามาตัดรอนดังกล่าวมานี้จึงเป็นสิ่งที่จะ

ต้องเตรียมทำใจยอมรับไว้เสมอ


2)	การแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวทางด้านโครงสร้างทางสังคม


สำหรับวิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวทางด้านโครงสร้างทางสังคม ในที่นี้หมายถึง 

การแก้ปัญหาที่ระบบโครงสร้างของสังคม 3 ประเด็น คือ (1) วิธีแก้ปัญหาด้านสังคม (2) วิธีแก้

ปัญหาด้านเศรษฐกิจ และ (3) วิธีแก้ปัญหาด้านการศึกษา โดยรายละเอียดมีดังต่อไปนี้


(1) 	วิธีแก้ปัญหาด้านสังคม


สังคมในที่นี้หมายถึง “ครอบครัว” เพราะครอบครัวไม่เพียงแต่เป็นชะตาของสังคมเท่านั้น 

แต่ครอบครัวเป็นสังคมย่อยหรือเป็นฐานของสังคม สังคมทั้งหมดมาจากครอบครัว ถ้าแต่ละ

ครอบครัวดีแล้ว สังคมก็จะดี ถ้าต้องการให้สังคมประเทศชาติเจริญมั่นคงมีความร่มเย็นเป็นสุขก็

ทำได้โดยทำครอบครัวแต่ละครอบครัวให้ดี โดยเฉพาะเมื่อเป็นบิดา มารดา เพราะเป็นผู้ที่สร้างโลก 

คือ สังคมมนุษย์ โลกของมนุษย์ก็คือ สังคมมนุษย์นั่นเอง โลกคือ สังคมมนุษย์นั้นก็เกิดจากการ

สร้างของมนุษย์ มนุษย์ที่ดีก็จะสร้างโลกที่ดี สร้างสังคมที่ดี สังคมที่ดีมาจากครอบครัวที่ดี 
 



55วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

(พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2550 : 67-68) ดังนั้น วิธีแก้ปัญหาทางด้านสังคม จึงมีอยู่ด้วย

กัน 2 วิธี ก็คือ (1) มีความรับผิดชอบต่อครอบครัว และ (2) มีความรับผิดชอบต่อบทบาทหน้าที่ 

โดยรายละเอียดมีดังต่อไปนี้


(1)	 มีความรับผิดชอบต่อครอบครัว คือ ความรับผิดชอบต่อผลของการกระทำ ที่สามีมีต่อ

ภรรยาหรือภรรยามีต่อสามี หรือความรับผิดชอบที่บิดามารดาพึงมีต่อบุตรธิดา ซึ่งมีความหมายที่

บ่งถึงลักษณะที่พึงประสงค์หรือลักษณะที่ควรจะเป็นหรือลักษณะที่น่าปรารถนา หมายความว่า 

ความรับผิดชอบนั้นเกี่ยวข้องกับการกระทำทั้งหมดและความรับผิดชอบคือ จิตสำนึกว่า เมื่อได้คิด

หรือได้ทำอะไรก็ตาม ผลของมันเป็นอย่างไร จะปรับปรุงแก้ไขให้ดียิ่งขึ้นได้อย่างไร จัดได้ว่าเป็น

เรื่องเกี่ยวข้องกับจิตใจมากกว่าหน้าที่ โดยมีเป้าหมายคือการประคับประคองครอบครัวเพื่อไปสู่เป้า

หมาย และสิ่งที่ครอบครัวต้องรับผิดชอบ สามารถอธิบายโดยสังเขปได้ดังนี้ 


(1.1) ความรับผิดชอบต่อชีวิต ในประเด็นนี้สามารถอธิบายได้ 2 ประเด็นคือ


ก) รับผิดชอบชีวิตของบุตรในฐานะมารดาบิดาซึ่งเป็นพระพรหมของบุตร ที่จะต้องให้

ความรักความ เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขาแก่บุตร โดยการที่สามีภรรยาหรือบิดามารดา ซึ่ง

เป็นผู้ให้ชีวิตและกำเนิดชีวิตแก่บุตรจะต้องรับผิดชอบต่อครอบครัวเสมือนหนึ่งพระพรหมสร้างโลก

คือชีวิตของลูก ด้วยการให้ความปลอดภัยต่อชีวิตหรือสวัสดิภาพแก่สมาชิกของครอบครัว ซึ่งจัด

เป็นความรับผิดชอบของครอบครัวที่สำคัญ และสถานที่ที่บุตรส่วนใหญ่ในครอบครัวมองว่าจะให้

ความปลอดภัยแก่ตนเองมากที่สุดก็คือ ครอบครัว โดยเฉพาะบิดามารดา เพราะฉะนั้นการให้ความ

ปลอดภัยแก่สมาชิกของครอบครัวจึงเป็นความรับผิดชอบสำคัญที่มารดาบิดาจะต้องปฏิบัติให้

สมบูรณ์ เพราะการแสดงถึงความรับผิดชอบต่อชีวิตบุตรธิดาจึงเป็นวิธีแก้ปัญหาด้านสังคมขั้นพื้น

ฐานของมนุษย์ที่สำคัญ


ข) รับผิดชอบชีวิตซึ่งกันและกันระหว่างสามีภรรยาด้วยการให้ความปลอดภัยซึ่งกันและกัน

ในฐานะมารดาบิดาเป็นพระอรหันต์ของบุตร ที่จะต้องเป็นแม่แบบพ่อแบบที่ดีให้กับบุตรหรือให้แก่

สังคมในฐานะของพระอรหันต์ ที่จะต้องมีความอดทนอดกลั้นให้มากที่สุด และรู้จักการวางใจวาง

อารมณ์เสมือนหนึ่งเป็นพระอรหันต์จริงๆ ระหว่างสามีภรรยาจะต้องไม่มีการเบียดเบียนซึ่งกันและ

กัน ไม่ทำร้ายกัน เป็นต้น เพราะอยู่ในฐานะเป็นผู้ที่บุตรควรเคารพบูชา ควรแก่การคำนับของบุตร 

และที่สำคัญจะต้องช่วยกันประคับประคองครอบครัวไปสู่เป้าหมายที่ดี ดังกล่าวมานี้เป็นสิ่งที่เกิด

ขึ้นจากจิตสำนึกมากกว่าหน้าที่ เพราะถ้าหากครอบครัวขาดความรับผิดชอบด้านนี้ ความรุนแรงใน

ครอบครัวก็จะเกิดขึ้นตามมา อย่างเช่น กรณีตัวอย่างครอบครัวกุณฑเกสี (ขุททกนิกาย ธรรมบถ 

อรรถกถาภาษาบาลี, ภาค 4 : 98-106) นับได้ว่าเป็นอีกกรณีหนึ่งที่แสดงให้เห็นถึงการขาด

จิตสำนึกต่อครอบครัวที่จะต้องรับผิดชอบดูแลซึ่งกันและกัน ไม่มีจิตสำนึกของความเป็นสามีที่จะ



56 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

ต้องรับผิดชอบต่อชีวิตภรรยาตนจึงคิดกำจัดโดยการวางแผนฆ่า ดังกล่าวมานี้เป็นจิตสำนึกซึ่งมาก

กว่าหน้าที่ที่จะต้องปฏิบัติต่อครอบครัว


(1.2)	 การอบรมเลี้ยงดูบุตรธิดา เป็นประเด็นหนึ่งที่ครอบครัวคือ บิดามารดาซึ่งอยู่ใน

ฐานะบุรพาจารย์ของบุตรธิดา คือ ครูคนแรกของบุตรธิดาที่จะต้องแนะนำสั่งสอนบุตรให้ตั้งอยู่ใน

ความดี ให้รู้จักคบแต่คนดี ให้รู้จักหลีกหนีความชั่วและคนชั่วทั้งหลาย ครั้นลูกผิดประพฤติเสียหาย

หรือมีโทษใดๆ ก็คอยเป็นนายประกัน คอยแก้ต่างให้บุตร คอยปกป้องทุกอย่าง หวังแต่ให้บุตรพ้น

มลทิน มุ่งแต่ทำประโยชน์สุขให้บุตรแต่ส่วนเดียว เพื่อให้เป็นคนที่มีคุณภาพให้กับสังคมโดยเฉพาะ

การเลี้ยงดูบุตรธิดาเมื่อบุตรธิดาได้มาถือปฏิสนธิในครรภ์มารดา หมายความว่า การเลี้ยงดูและ

อบรมขณะบุตรน้อยยังอยู่ในครรภ์นั้นถือว่าเป็นความรับผิดชอบที่สำคัญของสามีภรรยาที่จะต้อง

ช่วยกันประคับประคอง ดูแลเอาใจใส่อย่างจริงจังให้ความรักความอบอุ่นอย่างเต็มที่ ซึ่งเป็นอีกวิธี

การหนึ่งในการแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวด้วยการสร้างภูมิคุ้มกันให้บุตรธิดาตั้งแต่ยังอยู่ใน

ครรภ์มารดาและยิ่งไปกว่าการปฏิบัติดูแลเอาใจใส่ในการอบรมเลี้ยงดูบุตรธิดายังจะทำให้เกิดความ

รักความผูกพันระหว่างสามีภรรยาและบุตร ซึ่งเป็นวิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวเชิง

โครงสร้างทางสังคมได้เช่นเดียวกัน


(1.3) 	การให้การศึกษาแก่บุตร เป็นอีกความรับผิดชอบหนึ่งของครอบครัวที่จำเป็นมาก 

ในอันดับต่อมา เพราะเป็นความรับผิดชอบโดยตรงของมารดาบิดาหรือครอบครัวที่จะต้องให้อาชีพ

หรือให้การศึกษาแก่บุตรในฐานะบูรพาจารย์ของบุตรเพราะเป็นผู้ที่แสดงโลกนี้แก่บุตรก่อนครู

อาจารย์ใดๆ นับตั้งแต่ลูกได้เกิดมา เช่น สอนให้รู้จักพูด ให้รู้จักเดิน ให้รู้จักดื่มกิน ให้รู้จักอาบ ให้

รู้จักนุ่งห่ม และทำกิจการงาน แม้กระทั่งให้รู้จักนั่ง และนอนให้เรียบร้อย เห็นโลกเห็นธรรมชาติ

เห็นผู้คนในโลกว่าเป็นอย่างไร เพื่อเป็นพื้นฐานในการดำเนินชีวิตได้ด้วยตนเองต่อไป ดังที่

พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “บุรพาจารย์ นี้เป็นชื่อของบิดามารดา เพราะบิดามารดามีอุปการะมาก 

บำรุงเลี้ยง แสดงโลกนี้แก่บุตร บิดามารดาผู้อนุเคราะห์ประชา ท่านเรียกว่า พรหม บุรพาจารย์ 

และอาหุไนยบุคคลของบุตร” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 20 ข้อ 31 : 183) “มารดาบิดาผู้เป็น

ทิศเบื้องหน้า ย่อมนุเคราะห์บุตรโดยหน้าที่ 5 ประการ คือ ห้าม1) ไม่ให้ทำความชั่ว 2) ให้ตั้งอยู่ใน

ความดี 3) ให้ศึกษาศิลปวิทยา 4) หาภรรยา (สามี) ที่สมควรให้ 5) มอบทรัพย์สมบัติให้ในเวลาอัน

สมควร” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 267 : 212-213) ด้วยเหตุนี้เองการให้การศึกษาแก่

บุตรเพื่อให้บุตรช่วยเหลือตนเองและครอบครัวที่ตนเองจะต้องรับผิดชอบในอนาคตข้างหน้าและมี

อาชีพที่มั่นคงต่อไปเป็นความรับผิดชอบโดยตรงด้วยการให้การศึกษาศิลปวิทยาแก่บุตรโดยวิธีการ

ต่างๆ 




57วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

ดังนั้น ความรับผิดชอบต่อครอบครัวเป็นความรับผิดชอบที่สามีภรรยาจะต้องรับผิดชอบ

ร่วมกันในการสร้างสรรค์ครอบครัวและสังคมให้มีความสุข โดยการสร้างสังคมให้มีความสุขนั้นจะ

ต้องเริ่มจากสังคมย่อยๆ คือ ครอบครัวแต่ละครอบครัวในสังคมก่อน โดยเฉพาะบิดามารดาที่จะ

ต้องเป็นต้นแบบแห่งความรับผิดชอบต่อครอบครัวให้บุตรธิดา ที่จะต้องรับผิดชอบชีวิตทุกชีวิตด้วย

การให้ความปลอดภัย รู้จักอบรมสั่งสอน แนะนำในสิ่งที่ควร และให้การศึกษาเพราะหากครอบครัว

ขาดความรับผิดชอบย่อมมีผลกระทบต่อสังคมในวงกว้างทีเดียว


(2)	 มีความรับผิดชอบต่อบทบาทหน้าที่ 


คำว่า “บทบาท” หมายความว่า การกระทำหรือพฤติกรรมที่ถูกกำหนดหรือที่ถูกคาด

หมายจากสังคมและเมื่อบุคคลใดๆ ก็ตาม หากประพฤติปฏิบัติออกนอกลู่นอกทางจากที่สังคม

กำหนดหรือคาดหมายจากบุคคลนั้นๆ ก็หมายถึงว่า อาจถูกเปลี่ยนตัวหรือไม่ให้แสดงบทบาทนั้นอีก

เลยเพราะไม่ปฏิบัติตามบทบาทที่สังคมกำหนด แต่สำหรับบิดามารดาเป็นบทบาทหนึ่งที่เกิดขึ้นมา

พร้อมกับการมีบุตรเพราะฉะนั้น เป็นบทบาทที่จำเป็นที่จะต้องแสดงให้เหมาะสมกับสถานภาพของ

ตนเอง หากไม่แสดงให้เหมาะสมปัญหาความรุนแรงก็จะเกิดขึ้นมา หรือกรณีบทบาทของบุตรที่พึง

ปฏิบัติต่อมารดาบิดาก็เช่นเดียวกัน เมื่อไม่สามารถแสดงให้เหมาะสมปัญหาก็จะเกิดขึ้นมาใน

ครอบครัว และยิ่งไปกว่านั้นบทบาทที่แสดงออกไปนั้นจะต้องกระทำไปด้วยจิตวิญญาณว่า

เป็น“หน้าที่” ด้วยความรู้สึกนึกคิดที่แสดงออกให้บุคคลอื่นรับรู้ด้วยความรู้สึก เช่น การแสดง

บทบาทภรรยาที่มีต่อสามีของตนเอง ดังนั้น สิ่งที่สามี สามารถรับรู้ได้คือ พฤติกรรมการแสดงออก

และความมีน้ำใจของภรรยาที่ปฏิบัติต่อสามีด้วยความจริงใจเพราะได้ปฏิบัติตามหลักธรรมทาง

พระพุทธศาสนาด้วยน้ำใจอันงาม เพราะสิ่งที่สามีรับรู้ได้ภายนอกก็คือ การแสดงบทบาทตรงกับ

สถานภาพของตนเองในขณะนั้น และสิ่งที่สามีรับรู้ได้ภายในคือ ความรู้สึกที่ดีต่อภรรยาของตนเอง 

เช่น ความจริงใจ ความประทับใจ เป็นต้น ดังนั้นความรับผิดชอบในหน้าที่ซึ่งกันและกันระหว่าง

สามีภรรยา บุตรธิดา จึงเป็นวิธีการแก้ปัญหาได้	


จากการอธิบายมาข้างต้นทั้งหมดนี้จะเห็นได้ว่า การแก้ปัญหาทางด้านสังคมจะต้องมีความ

รับผิดชอบต่อครอบครัว และสมาชิกทุกคนมีความรับผิดชอบในบทบาทและหน้าที่ของตนเอง จัด

เป็นวิธีการแก้ที่เริ่มจากสังคมส่วนย่อยๆ ของสังคม คือสมาชิกของครอบครัวแต่ละครอบครัวนั้นมี

ความจำเป็นและสำคัญมาก เพราะปัญหาครอบครัวมีผลกระทบต่อระบบโครงสร้างของสังคม 
 

ดังนั้น หากสมาชิกทุกคนผู้มีความรับผิดชอบต่อครอบครัวและบทบาทหน้าที่ย่อมมีผลต่อสังคมโดย

รวมอย่างเด่นชัดทีเดียว เพราะสังคมนั้นเกิดขึ้นจากการสร้างของมนุษย์มนุษย์ที่ดีก็จะสร้างโลกที่ดี 

สร้างสังคมที่ดี สังคมที่ดีมาจากครอบครัวที่ดีนั่นเอง




58 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

3)	ผลที่เกิดจากการแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัว 


จากการนำเสนอในเบื้องต้น จะเห็นว่า การแก้ปัญหาที่ถูกต้อง มีผลทำให้มีการปรับท่าทีที่

ถูกต้องต่อการประพฤติปฏิบัติต่อกันภายในครอบครัว โดยการเริ่มต้นจากการแก้ปัญหาจากเหตุ

ภายในคือ จิตใจ ด้วยการปรับเปลี่ยนความคิดให้ยอมรับกฎธรรมชาติ ด้วยการประพฤติตามหลัก

ศีลธรรม เป็นต้นทำให้ครอบครัวเกิดความสงบไม่มีการแปลกแยกทางความคิดที่จะเป็นเหตุทำให้

เกิดความรุนแรงผลดังกล่าวนี้เชื่อมโยงถึงระบบโครงสร้างของสังคม ดังนั้น วิธีแก้ปัญหาความ

รุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนานั้น คงมองจุดใดจุดหนึ่งเพียงประเด็นเดียวไม่

ได้เพราะวิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวที่เกิดขึ้นนั้นเกิดจากการผสมผสานกันหรือเป็นเหตุ

ปัจจัยเชื่อมโยงซึ่งกันและกันระหว่างการแก้ปัญหาทางด้านร่างกายและจิตใจและการแก้ปัญหา
 

ทางด้านโครงสร้างทางสังคมโดยสังเกตได้ว่าสมุฏฐานของการแก้ปัญหาความรุนแรงนั้นก็คือ
 

การประพฤติตนอยู่ในศีลประพฤติตนอย่างพรหม และใช้วิธีคิดแบบพระไตรลักษณ์ โดยหลักการแก้

ปัญหาทั้ง 3 นี้จะต้องวางเป็นฐานรองรับการแก้ปัญหาทางด้านโครงสร้างทางสังคม จึงจะทำให้การ

แก้ปัญหาความรุนแรงดังกล่าวมีประสิทธิภาพและประสิทธิผลทั้งต่อตนเองและสังคม สามารถ

อธิบายได้ดังแผนภาพที่ 1


แผนภาพที่ 1 แสดงการแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวและ
 

ผลของการแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัว


การแกปญหาทางดานรางกายและจิตใจ การแกปญหาทางดานโครงสรางทางสังคม

1. ประพฤติตนอยูในศีล
2.  ประพฤติตนอยูในธรรม
3.  การพัฒนาจิตโดยวิธีคิดแบบพุทธธรรม

1. ทางดานสังคม
2.  ทางดานเศรษฐกิจ
3.  ทางดานการศึกษา

ผลที่เกิดตอตนเอง
1.  ทำใหตนเองไดรับความสุขทั้งโลกนี้และ
 โลกหนา
2.  ทำใหเปนผูปราศจากเวรและภัย
3.  ทำใหบรรลุธรรมขั้นสูงสุด

ผลที่เกิดตอระบบโครงสรางทางสังคม
1.  ทำใหเกิดความเสมอภาคทางสังคม
2.  ทำใหเกิดความเสมอภาคทางดานเศรษฐกิจ
3. ทำใหเกิดความเสมอภาคทางการศึกษา



59วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

จากแผนภาพข้างต้น จะเห็นได้ว่า วิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์

พระพุทธศาสนานั้น คงมองจุดใดจุดหนึ่งเพียงประเด็นเดียวไม่ได้เพราะวิธีแก้ปัญหาความรุนแรงใน

ครอบครัวที่เกิดขึ้นนั้นเกิดจากการผสมผสานกันหรือเป็นเหตุปัจจัยเชื่อมโยงซึ่งกันและกันระหว่าง

การแก้ปัญหาทางด้านร่างกายและจิตใจและการแก้ปัญหาทางด้านโครงสร้างทางสังคม โดยสังเกต

ได้ว่าสมุฏฐานของการแก้ปัญหาความรุนแรงนั้นก็คือ การประพฤติตนอยู่ในศีล ประพฤติตนอย่าง

พรหม และใช้วิธีคิดแบบพระไตรลักษณ์ โดยหลักการแก้ปัญหาทั้ง 3 นี้จะต้องวางเป็นฐานรองรับ

การแก้ปัญหาทางด้านโครงสร้างทางสังคม จึงจะทำให้การแก้ปัญหาความรุนแรงดังกล่าวมี

ประสิทธิภาพและประสิทธิผลทั้งต่อตนเองและสังคม


สรุป ผลจากการวิจัยเรื่องนี้ทำให้ทราบถึงความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์

พระพุทธศาสนาว่า ความรุนแรงที่เกิดขึ้นในครอบครัวเกิดจากสาเหตุ 2 ประการคือ สาเหตุภายใน

คือ กิเลส มีราคะโทสะโดยมีโมหะเป็นสมุฏฐานของความรุนแรงเป็นตัวขับเคลื่อนอยู่ภายใน ส่วน

สาเหตุภายนอกคือ บริบททางสังคมมีระบบปิตาธิปไตยและระบบวรรณะเป็นตัวเสริมก่อให้เกิด

อัตตา ยึดมั่นถือมั่นความเป็นตัวตนมากยิ่งขึ้น โดยมีวิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏ

ในคัมภีร์อยู่ด้วยกัน 2 วิธี คือ แก้ปัญหาที่ต้นเหตุภายใน ได้แก่ การประพฤติตนอยู่ในศีล ประพฤติ

ตนอยู่ในธรรม การพัฒนาจิตโดยวิธีคิดแบบพุทธธรรม และแก้ที่ปลายเหตุโดยการแก้ปัญหาทาง

ด้านโครงสร้างทางสังคมด้วยการตระหนักว่า คนจะดีหรือชั่ว สูงหรือต่ำต้อยไม่ได้อยู่ชาติชั้นวรรณะ 

เพศ แต่อยู่ที่กรรม คือ การกระทำของตนเองเป็นตัวกำหนดเพื่อให้เกิดความเสมอภาคทางสังคม





6. ข้อเสนอแนะ


การศึกษาครั้งนี้ เป็นการศึกษาการแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์

พระพุทธศาสนา โดยมุ่งเน้นทำการศึกษาถึง ความเป็นมาของการกำเนิดครอบครัวในทั่วไปและ

ทัศนะพระพุทธศาสนา สาเหตุของปัญหา ผลของการแก้ปัญหา และวิธีแก้ปัญหา ผลของการแก้

ปัญหาความรุนแรงทางด้านร่างกายและจิตใจและโครงสร้างทางสังคม ซึ่งผู้มีวิจัยมีความเห็นว่างาน

วิจัยนี้สามารถศึกษาต่อยอดประเด็นนี้เพิ่มเติมได้ดังนี้


6.1	 การแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา : ศึกษา

เฉพาะกรณีกระบวนการสร้างความสัมพันธ์ของสมาชิกในครอบครัว


6.2	 การแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา : ศึกษา

เฉพาะกรณีการใช้คนกลางในการไกลเกลี่ย




60 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

6.3	 ศึกษากระบวนการใช้หลักฆราวาสธรรม 4 เพื่อปรับใช้เป็นศิลปะแห่งชีวิตการครองรัก

ครองเรือนให้มีประสิทธิภาพ


6.4	 ศึกษาวิธีแก้ปัญหาความรุนแรงในครอบครัวโดยใช้หลักสังคหวัตถุ 4 เพื่อแก้ปัญหา

ความรุนแรงที่จะบังเกิดขึ้นจากบริบททางสังคม







61วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 . (2533). อรรถกถาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฎฐกถา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง 

กรณราชวิทยาลัย.  

ก่อ สวัสดิ์พาณิชย์. (2519). ความสัมพันธ์ในครอบครัว. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์วัฒนา

พานิช. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2549). รักนั้นดีแน่ แต่รักแท้ดีกว่า แนวทางพัฒนาความรักเพื่อ

ชีวิตที่ล้ำเลิศ. พิมพ์ครั้งที่ 20. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์.  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2550). ชีวิตคู่ที่มีคุณค่า. (พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพมหานคร:  

พิมพ์สวย 

พระไพศาล วิสาโล. (2546). พุทธศาสนาในอนาคต แนวโน้มและทางออกจากวิกฤต . 

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิสดศรี – สฤษดิ์วงศ์. 

ยุพา วงศ์ไทย. (2534). ทฤษฎีการปฏิบัติงานสังคมสงเคราะห์. (พิมพ์ครั้งที่ 3). นนทบุรี: ศักดิ

โสภาการพิมพ์. 

วิทยา นาควัชระ. (2548). รู้ทันความรัก. กรุงเทพมหานคร: goobook. 

สุวิมล ประกอบไวทยกิจ. (2521). สตีในวรรณคดีสันสกฤต. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต 

แผนกวิชาภาษาตะวันออก จุฬาลงกรณ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

Robert, K.Kelley. (1974). Courtship Marriage and the Family. New York: Harcourt 

Brace Jovanovich.  


