
วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 159

การสรางความปรองดองระหวางศาสนา
Building Harmony among Religions

พระมหาประกาศิต  อาจารปาลี (แกวกองเกตุ)
Phramahā Prakāsit Acārapali (Kaewkongket)

นิสิตปริญญาเอกมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย

บทคัดยอ

 บทความนี้มีวัตถุประสงคเพื่อศึกษาแนวทางการสรางความปรองดองระหวางศาสนา

ตามแนวพระพุทธศาสนา โดยอาศัยพระจริยาที่พระพุทธองคและพระสาวกเคยปฏิบัติตอ

ผูนับถือลัทธิศาสนาอื่นมาเปนแนวทาง จากการศึกษาพบวา ความปรองดองเปนสิ่งจำเปนทั้ง

ในการอยูรวมกันในหมูสงฆและการอยูรวมกันกับคนในสังคมอื่น ในสังคมปจจุบันที่มีความ

แตกแยก สังคมคาดหวังใหพระสงฆชวยสรางความปรองดองระหวางศาสนาอีกทางหนึ่งดวย 

 ในสมัยพุทธกาลพระพุทธองคและพระสาวกมีทาทีคอนขางเปนมิตรกับผูนับถือ
ศาสนาอื่น ไมไดคิดวาเขาเปนศัตรูที ่ตองทำราย แตถือวาเปนเพื ่อนมนุษยที ่มีศักดิ ์และ

มีเกียรติเหมือนกัน จึงทรงปฏิบัติตอผูนับถือศาสนาอื่นดวยความปรารถนาดี บนพื้นฐานแหง

ความปรองดอง เชน การแวะเวียนไปเยี่ยมเยียนสนทนาแลกเปลี่ยนความคิดเห็นเพื่อสราง

ความคุ นเคย การไมว ิจารณเจ าลัทธิอ ื ่น มุ งแตจะสอนธรรมใหเขาเขาใจดวยตนเอง 

การไมผูกขาดความดี หากคำสอนในศาสนาอ่ืนดีมีเหตุผลก็รับรองตามความจริง การใหเสรีภาพ
ทางปญญาไมบีบบังคับใหศรัทธา การมีใจกวางและปฏิบัติตอผูนับถือศาสนาอื่นอยางใหเกียรติ

ขณะเดียวกันเมื่อมีโอกาสก็รวมมือกันสรางสรรคสังคมในประเด็นที่เห็นชอบรวมกันและ

เปนประโยชนแกสวนรวม สุดทายเมื่อเกิดความแตกแยกทางศาสนาตองแกปญหาดวยสันติวิธี

และดวยทาทีแหงปญญา ทำการชี้แจงอธิบายใหทุกฝายเห็นพองตรงกัน



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1160

Abstract

 This article aims to study the Buddhist’s ways to create harmony between

religions using the tradition that lord Buddha and his disciples used to treat other

religion’s followers as a guide. The study found that harmony is whatsoever essential 

to the coexistence of the monks both between themselves and with other people in

society. In other hand, amongst the society today which has become divided, there is

also expectation for the monks to help create harmony between religions.

 In the Buddha’s time, with quite friendly attitude, Lord Buddha himself and his 

disciples treated other contemporary religion’s  followers with kindness on the basis of 

reconciliation, for example:- regular visit and exchange of some perspective to create  

relationship, No criticism to other religious leaders -aim only letting them understand 

the concepts themselves, No monopoly of judging what is good-honestly support

other religious teachings that are good and reasonable, granting of liberty for insight

perspective without constraint for believing, generosity and respectful treat,

at the same time when opportunity comes, cooperation on agreed public benefi t, and 

fi nally when in harmony between religions occurs, solving confl icts with wisdom, fi nding

and discussing agreement between each side.



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 161

1. บทนำ
 สังคมไทยเปนสังคมที่ใหเสรีภาพในการนับถือศาสนา สืบเนื่องจากหลักการของ

พระพุทธศาสนาที่เชิดชูเสรีภาพในการใชปญญา โดยไมมีการบีบบังคับศรัทธา (พระธรรมปฎก 

ป.อ.ปยุตฺโต, 2540 : 32) ภาพที่คนนับถือศาสนาตางกันมาอาศัยอยูในสังคมเดียวกันหรือ

ทำงานรวมกันเปนเรื่องที่พบเห็นโดยทั่วไป การมีความสัมพันธเกี่ยวของกับเพื่อนบานที่นับถือ

ศาสนาตางกันจึงเปนเรื่องธรรมดาของคนไทย แตความสัมพันธเชนนี้จะไมเปนที่คุนเคยสำหรับ

พระสงฆ เพราะสวนมากพระสงฆมักจะมีบทบาทเกี่ยวของเฉพาะกับชาวพุทธเทานั้น พระสงฆ

ที่ไปมีความเกี่ยวของกับผูนับถือศาสนาอื่นก็มีบางเปนครั้งคราว ดังนั้น เมื่อพูดถึงบทบาทของ

พระสงฆในการเขาไปเกี่ยวของกับผูนับถือศาสนาอื่นจึงมักถูกมองดวยความหวงใย ทั้งในหมู

พระสงฆดวยกันและหมูพุทธศาสนิกชน ฝายผูนับถือศาสนาอื่นก็มีจำนวนไมนอยที่ไมสะดวกใจ

จะเขามาเกี่ยวของกับพระสงฆ  ความสัมพันธระหวางพระสงฆกับผูนับถือศาสนาอื่นที่ผานมา

จึงมักเปนไปดวยความระมัดระวัง จนบางครั้งกลายเปนความหางเหินและความหวาดระแวง  

 หากจะสรุปความคิดเห็นของผูคนกรณีที่พระสงฆเขาไปมีความเกี่ยวของกับผูนับถือ

ศาสนาอื่นพอสรุปไดเปน 3 กลุม คือ

 (1) กลุมท่ีเห็นดวย ถือวาผูนับถือศาสนาอ่ืนก็เปนสวนหน่ึงของสังคม การไดพบปะพูดคุย

กันยอมเปนการดี จะไดมีความเขาใจและสามัคคีปรองดองกัน ส่ิงท่ีเห็นรวมกันก็จะไดรวมกันทำ 

ส่ิงท่ีเห็นตางก็สงวนทาทีไว ไมกาวกายกันและกัน โดยยกตัวอยางวา สมัยพุทธกาลพระพุทธองค

และสาวกก็มีการแวะเวียนไปสนทนาแลกเปล่ียนความเห็นกับนักบวชในลัทธิอื่นอยูเนืองๆ

 (2) กลุมท่ีไมเห็นดวย ถือวาผูนับถือศาสนาอ่ืนมีความเช่ือคนละอยางกับพระพุทธศาสนา

คำสอนและวิธีปฏิบัติก็ขัดแยงกัน เปนปฏิปกษตอกัน อาจเปนเพราะกลัวจะเกิดความคัดแยง
ระหวางศาสนาเหมือนในอดีต เชน กรณีเดียรถียจางโจรสังหารพระมหาโมคคัลลานะ 

 (3) กลุมท่ีประนีประนอม บางกรณีเห็นดวย บางกรณีไมเห็นดวย ถือวาพระพุทธศาสนา

กับลัทธิศาสนาอื่นมีคำสอนหรือกิจกรรมบางอยางที่สอดคลองกัน ทำรวมกันได บางอยาง

ขัดแยงกัน ก็ไมตองทำรวมกัน สิ่งใดที่ไมขัดกับพระธรรมวินัย ไมเปนเพื่อเพื่อความแตกแยก
หรือความหวาดระแวง เปนประโยชนแกสังคมก็ควรรวมมือกันทำ 

 ปจจุบันบทบาทพระสงฆในสังคมจึงไมไดจำกัดอยูแคการเปนผูนำทางจิตใจภายในวัด

เทาน้ัน เห็นไดจากพระสงฆมีบทบาทในสังคมดานตางๆ เชน ชวยพัฒนาสังคม รักษาส่ิงแวดลอม 

ปองกันและแกไขปญหายาเสพติด คนที่เขาไปเกี่ยวของไมไดมีเฉพาะชาวพุทธเทานั้นจะตอง

เกี่ยวของกับผูนับถือศาสนาอื่นดวย ในชุมชนหลังวัดหรือในโรงเรียนที่ไปสอนศีลธรรมก็มี
ทั้งชาวพุทธและศาสนิกของศาสนาอ่ืน พระสงฆในปจจุบันจึงมีความจำเปนตองเขาไปเก่ียวของ

กับผู นับถือศาสนาอื ่นมากขึ ้นกวาแตกอน  ในสภาพที ่สังคมเต็มไปดวยความแตกแยก



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1162

ความคาดหวังอยางหนึ่งที่สังคมคาดหวังจากพระสงฆ คือ หวังจะใหพระสงฆมีสวนรวมในการ

สรางความปรองดองในสังคม โดยเฉพาะความปรองดองระหวางศาสนา เพราะหากคนที่นับถือ

ศาสนาตางกันมีความเขาใจกันสามารถอยูรวมกันไดอยางกลมเกลียว สังคมก็จะมีความสงบสุข  

แนวความคิดนี้ไดรับการรับรองในรัฐธรรมนูญแหงราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2550 

ความวา “รัฐตองใหความอุปถัมภและคุมครองพระพุทธศาสนาซึ่งเปนศาสนาที่ประชาชน

ชาวไทยสวนใหญนับถือมาชานานและศาสนาอื่น ทั้งตองสงเสริมความเขาใจอันดี และความ

สมานฉันทระหวางศาสนิกชนของทุกศาสนา รวมทั้งสนับสนุนการนำหลักธรรมของศาสนา

มาใช เพ่ือเสริมสรางคุณธรรมและพัฒนาคุณภาพชีวิต” (ราชกิจจานุเบกษา เลม 124 ตอนท่ี 47 ก,

24 สิงหาคม 2550 : 23)  

 หนวยงานภาครัฐไดกำหนดเปนนโยบายแลวนำไปดำเนินการ เชน กิจกรรมศาสนสัมพันธ  

กิจกรรมศาสนเสวนา กิจกรรมในวันสำคัญของชาติ คายเยาวชนสมานฉันท หรือการรวมเปน

คณะ กรรมการ เชน คณะกรรมการศาสนิกสัมพันธ ดังนั้น แนวทางปฏิบัติสำหรับพระสงฆ

ในกรณีที่ตองเขาไปเกี่ยวของกับผูนับถือศาสนาอื่นจึงเปนเรื ่องจำเปนตองทำความเขาใจ 

ทำอยางไรพระสงฆดวยกันและชาวพุทธจึงจะเขาใจและไมกังวลใจ ขณะเดียวกันก็ตองไมสราง

ความระแวงหรือความแตกแยกกับผูนับถือศาสนาอื่น บทความนี้จะไดเสนอแนวทางปฏิบัติ

ดวยการอาศัยพระจริยาของพระพุทธองคและพระสาวกเปนแนวทาง เนื่องจากเห็นวาการ

เผยแผพระพุทธศาสนาของพระพุทธองคและพระสาวกก็ทำในสังคมที่มีความหลากหลาย

ทางศาสนา การนำแนวทางที่เคยใชในสมัยพุทธกาลมาปรับใชใหเหมาะแกกาลสมัยนาจะเปน

ประโยชนแกสังคมพอสมควร มีรายละเอียดดังตอไปนี้

2. ความปรองดองระหวางศาสนาตามแนวพุทธ    
 2.1 ความหมายของคำวา “ความปรองดอง”

 ศัพทบาลีที่แปลวา “ความปรองดอง” มีหลายคำ แตที่ถูกกลาวถึงมาก โดยเฉพาะ

จารึกอโศก คือ “สมวายะ” แปลวา ความประสานกลมกลืน ความพรอมเพรียง หรือการอยูรวมกัน

อยางประสานปรองดอง (พระธรรมปฎก ป.อ.ปยุตฺโต, 2542 : 26) คำอื่นที่มีความหลาย
ใกลเคียงก็มีอีก เชน สามัคคี สมานฉันท สวนในภาษาไทย คำวา ความปรองดอง มีหลายความหมาย 

เชน การออมชอม การประนีประนอม การยอมกัน การไมแกงแยงกัน การตกลงกันดวยความ

ไกลเกล่ีย การตกลงกันดวยไมตรีจิต (พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542, 2546 : 

652) ความปรองดองระหวางศาสนาตามแนวพุทธจึงไดแก ความประสานกลมกลืน ความสามัคคี 

การอยูรวมกันอยางประสานปรองดอง บนพื้นฐานความเขาใจวา แมมนุษยจะนับถือศาสนา

ตางกัน แตเม่ือพัฒนามากพอสมควรแลวก็จะสามารถอยูกันไดอยางผสมกลมกลืน ในสังคมหน่ึง



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 163

ไมจำเปนและเปนไปไมไดทีจะใหมนุษยเหมือนกันหมด มนุษยยอมมีความแตกตางกัน ส่ิงท่ีสังคม

ตองหาทางชวยกัน คือ ทำอยางไรจะใหเขาอยูไดอยางดีดวยกัน ทามกลางความแตกตางกัน 

 2.2 ทาทีของพระพุทธศาสนาตอความปรองดอง

 อาจกลาวไดวา ความปรองดองในหมูคณะเปนส่ิงจำเปนเบ้ืองตนในสังคมสงฆ เน่ืองจาก

คณะสงฆเกิดขึ้นจากการรวมตัวของกุลบุตรผูศรัทธาในคำสอนของพระพุทธเจา กุลบุตรเหลานี้

มาจากชาติตระกูลตางๆ มีการศึกษา อาชีพ และทิฏฐิตางกัน ออกจากเรือนละชื่อโคตรและ

สถานภาพทางสังคมมาเปน “สมณศากยบุตร” เสมอเหมือนกัน (พระไตรปฎก เลม 23 : 250; 

เลม 25 : 266) เมื่อมาอยูรวมกันจำนวนมาก สิ่งท่ีจำเปน คือ ความปรองดอง เครื่องมือที่จะใช

สรางความปรองดองก็ไดแก พระธรรมวินัย

 พระพุทธเจาจัดตั้งระบบสังฆะขึ้นมาก็เพื่อใหเปนชุมชนที่จะเอื้ออำนวยใหมนุษย

ไดเรียนรูฝกฝนพัฒนาตน สังฆะจึงเปนชุมชนที่มีชีวิตเพื่อการศึกษา เวลาพระใหมบวชเสร็จ 

อุปชฌายก็จะบอกพระใหมวา เธอจะตองอาศัยเลี้ยงชีพดวยอะไรบาง (กรณียกิจ 4) และเธอ

จะทำอะไรไมไดอยางเด็ดขาดบาง (อกรณียกิจ 4) จากนั้นจะบอกเนื้อแทของชีวิตพระสงฆ 

คือ ไตรสิกขา ไดแก (1) สีล สิกขา เพื่อพัฒนาพฤติกรรม (2) สมาธิสิกขา เพื่อพัฒนาจิตใจ

(3) ปญญาสิกขา เพื่อพัฒนาปญญา 

 การท่ีทรงต้ังสังฆะข้ึนมาน้ันก็เพ่ือจะใหสมาชิกมีโอกาสเรียนรู ฝกฝนตนเองอยางเต็มท่ี 

เพราะวาในสังคมมนุษยทั่วไป ยังตองอยูปะปนกับคนอื่นอยู การการมีสังคมแบบสังฆะก็เพื่อ

สรางสภาพแวดลอมเอื้อในการที่จะใหภิกษุเขามาฝกฝน เรียนรู พัฒนาตนเองอยางจริงจัง เมื่อ

ตัวเองมีความรูความเขาใจ ฝกฝนพัฒนาตนเองดีแลวก็ออกไปขางนอก เพ่ือนำความรูความเขาใจ

ตามหลักการศึกษานี้ไปชวยใหคนอื่นศึกษาตอไป (พระธรรมปฎก ป.อ.ปยุตฺโต, 2542 : 16-17) 

 ในขณะที่กำลังศึกษาอยูนั้น ภิกษุจะตองรักษาความสัมพันธกับผูอื่น ทั้งที่เปนเพื่อน

สหธรรมิก (พระไตรปฎกและอรรถกถา แปล เลม 66 : 434) นักบวชและสาวกในศาสนาอื่น 

และประชาชนทั่วไป การดำเนินชีวิตจึงตองมีกฎกติกา หรือระเบียบใหถือปฏิบัติเพื่อความ

สมานสามัคคปีรองดอง ระเบียบวินัยสวนนี้เรียกวา สาชีพ 
 ดังนั้น ความรูที่พระสงฆจะตองศึกษาจึงสรุปเปน 2 ลักษณะ คือ

 (1) สิกขา หมายถึง ไตรสิกขา คือ สีลสิกขา จิตสิกขา และปญญาสิกขา  

 (2) สาชีพ หมายถึง สิกขาบทที่พระผูมีพระภาคทรงบัญญัติสำหรับภิกษุผูอยูรวมกัน 

ดำเนินชีวิตรวมกัน มีความประพฤติเสมอกัน (พระไตรปฎก เลม 1 : 33) มีความปรองดองกัน เปน

แบบแผนแหงความประพฤติที่ดี ทำใหมีชีวิตรวมเปนอันเดียวกัน ทำใหภิกษุทั้งหลาย ผูมาจาก
ถ่ินฐานชาติตระกูลตางๆ กันมามีความเปนอยูเสมอ เปนอันหน่ึงอันเดียวกัน (พระพรหมคุณาภรณ 

ป.อ.ปยุตฺโต, 2551 : 332) 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1164

 ความปรองดองน้ีถือเปนพระคุณของพระพุทธองค และเปนคุณระดับศีลของพระสาวก 

ดังความตอนหน่ึงวา

  มหาบพิตร ภิกษุชื่อวาสมบูรณดวยศีลเปนอยางไร คือ...ภิกษุละเวนขาดจาก

 คำสอเสียด คือฟงความจากฝายนี้แลวไมไปบอกฝายโนนเพื่อทำลายฝายนี้ หรือ

 ฟงความฝายโนนแลวไมมา บอกฝายนี้เพื ่อทำลายฝายโนน สมานคนที่แตกกัน 

 สงเสริมคนที่ปรองดองกัน ชื่นชมยินดี เพลิดเพลินตอผูที่สามัคคีกัน พูดแตถอยคำที่

 สรางสรรคความสามัคคี (พระไตรปฎก เลม 9 : 65) 

 ภิกษุผูทำทำลายความปรองดองในหมูสงฆหรือประพฤติตามภิกษุผูทำลายความ

ปรองดองในหมูสงฆตองอาบัติสังฆาทิเสส (ครุกาบัติ) (พระไตรปฎก เลม 1 : 444-445) 

ผูทำการยุยงสงฆใหแตกกัน (สังฆเภท) เปนอนันตริยกรรม (อรรถกถาภาษาบาลี  เลม 3 : 155) 

นอกจากนี้ยังกำหนดสายสัมพันธแหงความปรองดองในหมูสงฆไวดวยเรียกวา วัตร เชน 

อุปชฌายวัตร สัทธิวิหาริกวัตร อาจริยวัตร อันเตวาสิก วัตร หากภิกษุกระทำวัตรตางๆ ตอกัน 

สิ่งที่จะเกิดตามมา คือ ความปรองดองในหมูสงฆ 

 ทาทีของพระพุทธศาสนาตอเรื่องความปรองดองจึงสรุปได 2 แนวทาง คือ 

 (1) ตองหาทางสมานคนที่แตกกันใหมีความปรองดองกัน  

 (2) สวนคนที่ปรองดองกันดีอยูแลวจะตองสงเสริมใหปรองดองกันตอไป จากนั้น

ชื่นชมยินดี เพลิดเพลินตอผูที่สามัคคีกัน พูดแตถอยคำที่สรางสรรคความสามัคคี 

 เม่ือมีความปรองดองในหมูคณะแลว การอยูรวมกันก็จะมีแตความผาสุก การเลาเรียน

พระธรรมวินัย การปฏิบัติธรรมก็จะกาวหนาไปตามลำดับ

 สวนความสัมพันธกับลัทธิศาสนาอ่ืนเห็นไดชัดวา พระพุทธองคและพระสาวกมีเมตตา

ตอผูนับถือศาสนาอื่นมาก แมเราจะเรียกเขาวาเปน อัญญเดียรถีย แตก็หมายถึงผูนับถือลัทธิอื่น

เทานั้น ไมไดถือวาเขาเปนศัตรูรายกาจที่ตองกำจัดหรือทำลายลาง จึงมีการแวะเวียนไป

เยี่ยมเยือนเพื่อสนทนาธรรมอยูเนืองๆ ถอยคำที่กลาวกับนักบวชในลัทธิภายนอกบางครั้ง
ก็แสดงความเปนมิตรในฐานะเปนบรรพชิตดวยกัน  ดังตัวอยางในคัมภีรอรรถกถาวา ครั้งหนึ่ง

พระพุทธองคตรัสกับอาชีวกชื่อวาชัมพุกะวา “ชัมพุกะ เธออยากระทำอยางนั้น, เธอจงใหที่พัก

แกเรา สักคืนหน่ึง; ช่ือวาพวกบรรพชิตยอมปรารถนาบรรพชิต, พวกมนุษยยอมปรารถนามนุษย,

พวกปศุสัตวยอมปรารถนาพวกปศุสัตว” (พระไตรปฎกและอรรถกถา แปล เลม 41 : 225) 

พระมหาโมคคัลลานเถระก็กลาวกับอัคคิทัตตดาบสวา “อัคคิทัตตะ ธรรมดาพวกมนุษยยอม
ไปสูสำนักของพวกมนุษย, พวกโคก็ไปสูสำนักของพวกโค, พวกบรรพชิตก็ไปสูสำนักของพวก

บรรพชิต, ทานอยาทำอยางนั้น ขอจงใหที่พักแกขาพเจา” (พระไตรปฎกและอรรถกถาแปล 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 165

เลม 42 : 342-443) บางครั้งก็ใหความชวยเหลือแกนักบวชผูชราภาพและเปนอยูดวยความ

ยากลำบาก เชน กรณีอนุญาตใหอุปกาชีวกผูมีอุปนิสัยถึงพรอมไดอุปสมบทเปนภิกษุใน

พระพุทธศาสนา (พระไตรปฎกและอรรถกถา แปล เลม 54 : 386-388)

 ทานพุทธทาสภิกษุ (2539 : 125-155) ก็กลาวไวในทำนองเดียวกันวา “พระพุทธเจา

ทานไมไดทรงต้ังพระองคเองเปนปรปกษแกใคร มีก็แตวาลัทธิอ่ืน เดียรถียอ่ืน ทำตนเปนปรปกษ

ตอพระพุทธเจา นี้จะเห็นมีอยูทั ่วๆ ไป แตถึงอยางไรก็ดี เรื่องนั้นก็ไมไดรายแรงมากมาย

เหมือนอยางที่เราเขาใจกันอยูในเวลานี้” และกลาวอีกวา ในพระบาลีทั้งหมดแลว ไมมีสวนใด

ที่จะแสดงใหเห็นวา พระพุทธองคมีพระพุทธประสงคที่จะย่ำยีลัทธิอื่นหรือศาสนาอื่น แมวา

ในบางครั้งจะมีการพูดจาชนิดที่เปนการตอสูหรือหักลางกันโดยตรง ก็มิไดมีความมุงหมายที่จะ

ทำลายผูอื่น แตมีความมุงหมายที่จะชวยผูอื่น ที่ทรงกระทำไปเพื่อชวยเหลือลัทธิอื่น เพระวา

การทำลายผูอื่นไมมีประโยชนอะไร แตการทำใหผูอื่นมีความเขาใจอันถูกตอง เปลี่ยนจาก

มิจฉาทิฏฐิมาเปนสัมมาทิฏฐินั้นมีประโยชนเหลือที่จะกลาวได เราอยูในโลกนี้คนเดียวไมได 

เราตองอยูกับเพื่อน ถาเพื่อนของเราเปนคนพาลเราจะทำอยางไร เราควรจะฆาเขาเสียใหหมด 

หรือวาเราควรจะชวยใหเขากลายเปนคนดี ถาดูตามพระพุทธจริยา เหลานี้แลว จะเห็นชัดวา

ทรงมุงหมายท่ีจะชวยใหคนผิดกลายเปนคนถูก อยางน้ีมันมีประโยชน การทะเลาะวิวาทกัน ทำลาย

ลางกัน นั้นไมมีประโยชน นี่คือพุทธจริยาที่จะตองระลึกนึกถึงและเอาอยาง

3. นักบวชในลัทธิภายนอกสมัยพุทธกาล
 กอนจะกลาวถึงพระจริยาที่พระพุทธองคและพระสาวกปฏิบัติตอนักบวชในลัทธิ

ภายนอก จะขอกลาวถึงบรรดานักบวชที่มีบทบาทโดดเดนในสมัยพุทธกาลใหทราบเปน

เบื้องตนกอน ในคัมภีรพระพุทธศาสนาแบงมนุษยเปน 2 ประเภทใหญๆ คือ ผูครองเรือน 
(อาคาริก) และผูไมครองเรือน (อนาคาริก) คนที่ไมครองเรือน ไดแก คนที่ละท้ิงบานเรือนออก

บวชเปนบรรพชิต เฉพาะนักบวชหรือบรรพชิตประเภทหลังน้ีจำแนกตามการบวชได 4 ประเภท  

(พระธัมมานันทมหาเถระ, 2534 :208) คือ

 (1) อุปสัมปทาบรรพชา การบวชเปนภิกษุและภิกษุณี
 (2) สามเณรบรรพชา การบวชเปนสามเณรและสามเณรี

 (3) อิสิบรรพชา (ดาบสบรรพชา) การบวชเปนฤษี ดาบส หรือชฎิล

 (4) ปริพาชกบรรพชา การบวชเปนปริพาชก [ทั้งพวกนุงผาและพวกเปลือยกาย]
 บรรดาการบวช 4 ประเภทน้ี การบวชเปนพระภิกษุ ภิกษุณี และการบวชเปนสามเณร  

สามเณรีเกิดขึ ้นโดยพระพุทธานุญาต จึงมีไดเฉพาะในกาลที ่มีพระพุทธเจาเสด็จอุบัติ 

สวนการบวชเปนดาบสและปริพาชกมีไดตลอดเวลาไมวากาลนั้นจะมีพระพุทธเจาเสด็จอุบัติ



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1166

หรือไมก็ตาม อยางไรก็ตาม ในคัมภีรพระพุทธศาสนามีนักบวชนอกศาสนาอยูหลายประเภท 

แตท่ีมีบทบาทโดดเดน คือ นักบวชผูถืออิสิบรรพชาและปริพาชกบรรพชา (รวมพวกนิครนถดวย) 

วิถีชีวิตก็แตกตางกันไป

 3.1 ดาบส (ฤษี, ชฎิล)

 ดาบส แปลวา นักบวชผูบำเพ็ญตบะ (พระโมคคัลลานเถระ, 2547 : 548) คำวา ตบะ น้ัน

โดยทั่วไปหมายถึง พิธีขมกิเลสโดยการทรมานตัว หรือ การยางกิเลสดวยการทรมานรางกาย

ใหไดรับความลำบาก ผูบำเพ็ญตบะจะตองประพฤติวัตรอยางเครงครัดใหรางกายไดรับ

ความลำบากอยางที่คนธรรมดาไมสามารถปฏิบัติได ลักษณะของตบะตามความหมายนี้
มีลักษณะเนนไปที่การบำเพ็ญทุกกรกิริยา 

 แตในคัมภีรพระพุทธศาสนา คำวา ตบะ หมายถึง ธรรมเครื่องเผาผลาญบาปธรรม

บางที่หมายถึงทั้งธรรมและวัตรเครื ่องเผาผลาญบาปธรรม เปนชื่อของธรรม 4 ประการ 

(พระไตรปฎกและอรรถกถา แปล เลม 24 : 280) คือ (1) อินทรียสังวร การสำรวมอินทรีย 6

(2) ธุดงคคุณ การประพฤติวัตรคือองคคุณเคร่ืองกำจัดกิเลส สงเสริมความมักนอยสันโดษ เปนตน

เชน การอธิษฐานเอาตนไมตนหนึ่งเปนที่อยูที่กิน ถือการอยูปาเปนวัตรไมสรางบรรณศาลา

เคี้ยวกินแตของที่ไมสุกดวยไฟ ไมเคี้ยวกินของอะไรๆ ที่มีแกลบหุม ยับยั้งอยูเหนือแผนดิน

(3) วิริยะ การทำความเพียรเครื่องเผาบาป พยายามกำจัดความชั่ว โดยประกอบความเพียร

ชอบทำกิเลสมีราคะเปนตนใหเรารอน (4) ทุกกรกิริยา การทำความเพียรอันยากที่ใครจะทำได

ดวยวิธีการทรมานตนเพ่ือใหรางกายเรารอนลำบาก เชน การเลือกฉันหรืองดเวนอาหารบางอยาง 

การแชตัวในน้ำ 
 นอกจากน้ียังนิยมเรียกดาบสดวยคำอ่ืนอีก คือ (1) ชฎิล แปลวา นักบวชผูทรงชฎา หรือ 

ผูมีชฎา เพราะดาบสเปนนักบวชที่เกลาผมเปนมวยเหมือนชฎา (2) ฤษี (อิสิ) แปลวา นักบวช

ผูแสวงหาคุณความดีทั้งหลายมีฌานเปนตน (พระไตรปฎกและอรรถกถา แปล เลม 49 : 338) 

 3.2 ปริพาชก

  ปริพาชก คือ นักบวชผูชายนอกพระพุทธศาสนาพวกพวกหนึ่งในชมพูทวีปที่ละ

เคร่ืองผูกพันของคฤหัสถออกบวช ชอบสัญจรไปในท่ีตางๆ แสดงทัศนะทางศาสนาปรัชญาของตน 

หากเปนหญิงเรียกวา ปริพาชิกา จำแนกเปน 2 ประเภท คือ (พระไตรปฎก เลม 9 : 1)

 (1) ฉันนปริพาชก ปริพาชกผูนุงผา เชน สัญชัยปริพาชก สุปปยปริพาชก 
  (2) อัจฉันนปริพาชก หรือ นัคคปริพาชก ปริพาชกผูไมนุงผา หรือปริพาชกเปลือย

จำแนกเปน 2 จำพวก คือ (1) อเจลก นักบวชเปลือยกายไมนุงหรือหมผาแมแตชิ้นเดียว



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 167

(2) อาชีวก นักบวชเปลือยที่หมผาสะใบเฉียงขางบนผืนเดียว เปลือยทอนลาง (ฎีกาภาษาบาล ี

เลม 2 : 461-462) 

 3.3 นิครนถ

  นิครนถ คือ นักบวชเปลือยผูเปนศิษยของนิครนถนาฏบุตร แบงเปน 2 พวก คือ

(1) ทิฑัมพร ไมนุงผาแมแตช้ินเดียว (นุงลมหมฟา)  (2) เศวตัมพร นุงผาสีขาว นิครนถเปนนักบวช

ที่ไมนับถือพระเวท สวนผูที ่เปนสาวกของนิครนถเรียกวา มุณฑสาวก (พระไตรปฎกและ

อรรถกถา แปล เลม 36 : 515) พระโมคคัลลานเถระ, 2547 : 555) 

 บรรดานักบวชในลัทธิภายนอกเหลานี้ ดาบสในคัมภีรพระพุทธศาสนาสวนมาก

ถือวามีคำสอนและวิถีชีวิตคลายกับพระพุทธศาสนามากที่สุด เนื่องจากเปนพวกกัมมวาที 

(เช่ือกรรมและผลของกรรม) (พระไตรปฎกและอรรถกถา แปล เลม 6 : 238) ทำหนาท่ีสอนศีล 5 

เจริญสมณธรรมบรรลุไดถึงขั้นสมาบัติ 8 และโลกิยอภิญญา 5 บุคคลผูหวังบุญกุศลก็อาศัย

ดาบสเปนเนื้อนาบุญ เมื่อพบดาบสก็จะจัดแจงที่นั่งและที่ยืนให มีมือถือภาชนะใสอาหาร

นิมนตใหนั่งแลวจัดอาหารถวาย เหลาดาบสกระทำภัตกิจเสร็จแลวก็อนุโมทนา (พระไตรปฎก

และอรรถกถา แปล เลม 20 : 150) ในกาลท่ีพระพุทธเจาอุบัติ ก็จะมีดาบสจำนวนหนึ่งมาเฝา

เพื่อสดับพระธรรมเทศนา ผูที่มีอุปนิสัยถึงพรอมก็จะบรรลุธรรมตามแตอุปนิสัยของตน สวนผูที่

ยังไมบรรลุธรรมก็จะตั้งความปรารถนาแลวบำเพ็ญบารมีเพื่อจะบรรลุธรรมในอนาคต บางตน

ยอมละฐานะเดิมเขามาบวชเปนภิกษุ บางตนยังถือเพศเปนดาบสตอ แตไดขอถึงพระรัตนตรัย

เปนสรณะตลอดชีวิตแลวแวะเวียนมาฟงธรรมทำการอุปฏฐากเปนครั้งคราว (พระไตรปฎก

และอรรถกถา แปล เลม 32 : 466-471) พระพุทธองคและพระอริยสาวกในตอนที่ยังเปน
พระโพธิสัตวก็เคยมีบทบาทเก่ียวของกับดาบสหรือเคยออกบวชเปนดาบสบำเพ็ญเนกขัมมบารมี 

(พระไตรปฎกและอรรถกถา แปล เลม 6 : 237-238)    

  สวนนักบวชพวกปริพาชกและนิครนถมักจะมีทิฏฐิตรงขามกับพระพุทธศาสนา

เปนนักบวชท่ีชอบสัญจรโตวาทะกับคนอ่ืน จึงมีเร่ืองราวเก่ียวของกับพระพุทธองคและพระสาวก
มากมาย บางคนไมมาดวยตนเองแตคัดเลือกศิษยคนที่เกงที่สุดมาถามปญหา บางคนมาถาม

ปญหาเพื่อหาชองทางโจมตี บางคนมาถามเพื่อตองการความรู  คนที่มีอุปนิสัยถึงพรอม

บางคนไดบรรลุธรรมแลวขอบวชเปนภิกษุในพระพุทธศาสนา แตบางคนเกิดศรัทธาเลื่อมใส 

ประกาศตนเปนอุบาสกถึงพระรัตนตรัยเปนสรณะตลอดชีวิต บางคนเห็นดวยกับธรรมที่แสดง

นำไปแสดงตอดวยความเต็มใจ บางคนแคแสดงความชื่นชมยินดี บางคนแมไดฟงคำชี้แจง
โดยละเอียดแลวแตก็ไมยอมรับยังคงคัดคานอยูตอไป ทาทีของนักบวชเหลานี้แมบางสวน

ไมคอยบริสุทธิ์ใจนัก แตพระพุทธองคและพระสาวกก็แสดงตอบดวยทาทีแหงปญญา คือ ชี้แจง



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1168

ดวยเหตุผล ปรารถนาใหนักบวชเหลานั้นเขาใจใหถูกตอง ซึ่งวิธีการเชนนี้เปนสิ่งที่ควรทำ

ความเขาใจใหมากในสังคมปจจุบัน วิธีการเชนนี ้แมจะเริ ่มตนดวยความเปนมิตรบาง 

ไมเปนมิตรบาง แตผลที่เกิดตามมาคือ ทั้งสองฝายไดพบปะพูดคุยกัน สิ่งที่เกิดเกิดตามมาคือ

มิตรภาพ ความเขาใจและความไววางใจ คนที่ไดแลกเปลี่ยนความคิดเห็นกันแลวกลายมาเปน

ศิษยอาจารยหรือเปนมิตรกันมีจำนวนไมนอย

 ในการประกาศพระพุทธศาสนา พระพุทธองคไดจัดลำดับหรือใหความสำคัญกับ

นักบวชในลัทธิภายนอกไว เมื่อเทียบกับภิกษุ ภิกษุณีและอุบาสก อุบาสิกาก็เปรียบเทียบไดกับ

การทำนา 3 แปลงและการตักน้ำใสโอง 3 ใบ สรุปความไดวา

 (1) อันดับแรก พระพุทธองคแสดงธรรมอันงามในเบ้ืองตน ทามกลางและท่ีสุด พรอมอรรถ

และพยัญชนะบริสุทธิบริบูรณครบถวนแกภิกษุ ภิกษุณี  เพราะบุคคลเหลาน้ีมีพระองคเปนท่ีพ่ึง 

ท่ีอาศัย ท่ีตานทาน เปนสรณะ เปรียบเหมือนคหบดีชาวนาหวานพืชในนาชนิดดี และเปรียบเหมือน

บุรุษตักน้ำใสโองน้ำที่ไมมีรอยราว น้ำซึมไหลออกไมได

 (2) อันดับตอมา พระพุทธองคแสดงธรรมอันงามในเบ้ืองตน ทามกลางและท่ีสุด พรอม

อรรถและพยัญชนะบริสุทธิบริบูรณครบถวนแกอุบาสก อุบาสิกา เพราะบุคคลเหลาน้ี มีพระองค

เปนท่ีพ่ึง ท่ีอาศัย ท่ีตานทาน เปนสรณะ เปรียบเหมือนคหบดีชาวนาหวานพืชในนาชนิดปานกลาง 

และเปรียบเหมือนบุรุษตักน้ำใสโองน้ำที่ไมมีรอยราว แตน้ำซึมไหลออกได

 (3) โดยท่ีสุด พระพุทธองคแสดงธรรมอันงามในเบ้ืองตน ทามกลางและท่ีสุด พรอมอรรถ

และพยัญชนะบริสุทธิบริบูรณครบถวนแมแกอัญญเดียรถีย สมณะ พราหมณและปริพาชก

เปรียบเหมือนคหบดีชาวนาหวานพืชในนาชนิดนาเลว มีดินแข็ง ดินเค็ม พื้นดินเลว (แมจะ

ไดผลไมเต็มที่ แตก็พอจะใชเปนอาหารโคได) และเปรียบเหมือนบุรุษตักน้ำใสโองใบที่มีรอยราว
น้ำซึมไหลออกได (แมจะไมไดน้ำเต็มดี แตก็พอจะใชเปนน้ำลางสิ่งของได) เพราะหากบุคคล

เหลานี้สามารถรูธรรมแมบทเดียว ความรูนั้นพึงเปนไปเพื่อประโยชนเกื้อกูลเพื่อความสุข

แกพวกเขาสิ้นกาลนาน (พระไตรปฎก เลม 18 : 404-406) 

 ดังน้ัน สำหรับภิกษุ ภิกษุณีแลวถือวาเปนพุทธบริษัทวงใน เปนผูสละบานเรือนออกบวช
หวังสมาทานปฏิบัติตามพระธรรมวินัยอยางเต็มท่ี พระพุทธองคยอมสามารถแสดงธรรมเพ่ือเปน

แนวปฏิบัติแกบุคคลเหลานี้ไดเต็มที่ โอกาสที่จะบรรลุธรรมไดผลสูงสุดยอมมีมากกวาคนอื่นๆ

สำหรับอุบาสก อุบาสิกาถือวาเปนพุทธบริษัทวงนอก แมจะเปนผูนับถือพระพุทธศาสนา

แตก็ยังถือวาเปนชาวบานที่ยังตองมีภาระอันเกี่ยวกับการครองเรือนอยู พระพุทธองคจึง

แสดงธรรมแกบุคคลเหลาน้ีไดในระดับหน่ึง ผลท่ีจะเกิดข้ึนก็ไดเพียงระดับปานกลาง สวนนักบวช

ในลัทธิภายนอก แมจะไมไดนับถือพระพุทธศาสนา แตหากหวังประโยชนเกื้อกูลแกชาวโลก

โดยทั่วหนาก็ควรหาโอกาสแลกเปลี่ยนความรูกัน แตเนื่องจากบุคคลเหลานี้นับถือลัทธิศาสนา



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 169

ตางกัน การเขาไปเกี่ยวของยอมตองทำดวยความระมัดระวังและตองใชความพยายามมาก

เปนพิเศษ แมหวังผลไมไดเต็มที่ แตก็ควรคิดวาธรรมะที่แลกเปล่ียนกันจะเปนประโยชนในการ

ดำเนินชีวิตแกบุคคลเหลานั้นตามสมควร 

4. แนวทางปฏิบัติตอนักบวชในลัทธิภายนอกบนพื้นฐานแหงความปรองดอง
 พระพุทธศาสนาอุบัติข้ึนในชมพูทวีปซ่ึงเปนดินแดนท่ีเต็มไปดวยนักบวชผูเปนเจาลัทธิ

คณาจารยมากมาย นักบวชเหลาน้ันหลายทานเปนเจาหมูเจาคณะ เปนคณาจารย เปนผูมีช่ือเสียง 

มีเกียรติยศ เปนเจาลัทธิ คนจำนวนมากยกยองกันวาเปนคนดี มีประสบการณมาก บวชมานาน 

มีชีวิตอยูหลายรัชสมัย ลวงกาลผานวัยมามาก (พระไตรปฎก เลม 9 : 48-50) เมื่อพระพุทธองค

ตรัสรูแลวออกประกาศพระพุทธศาสนาก็ทำในหมูชนท่ีเปนบริวารหรือสาวกของเจาลัทธิเหลาน้ี

ทำใหถูกตอตานทั้งจากเจาลัทธิ บริวาร สาวกและประชาชนทั่วไป ยิ่งเมื่อมีคนศรัทธาละทิ้ง

ลัทธิเดิมเขามาบวชเปนภิกษุในพระพุทธศาสนามากข้ึนสังคมก็ย่ิงตอตาน บางคร้ังมีการโจทกันไป

ท่ัวเมือง เชน เหตุการณเม่ือคร้ังพวกกุลบุตรชาวมคธท่ีมีช่ือเสียงพากันออกบวช ชาวเมืองพากัน

ตำหนิ ประณาม โพนทะนาวา “พระสมณโคดมปฏิบัติเพื่อใหชายไมมีบุตร เพื่อใหหญิงเปนมาย 

และเพื่อความขาดสูญแหงตระกูล บัดนี้ พระสมณโคดมบวชชฎิล 1,000 คนแลวและบวช

ปริพาชกผูเปนศิษยของสัญชัย 250 คนแลว และพวกกุลบุตรชาวมคธเหลานี้ที่มีชื ่อเสียง

ก็พากันประพฤติพรหมจรรยในสำนักพระสมณโคดม”

 คนทั้งหลายเห็นพวกภิกษุก็พากันโจทวา “พระมหาสมณะเสด็จมาสูพระคิริพชนคร

ของชาวมคธ ทรงนำปริพาชกผูเปนศิษยของสัญชัยไปหมดแลว  บัดน้ียังจักทรงนำใครไปอีกเลา”

พระพุทธองคจึงรับสั ่งใหพวกภิกษุโจทตอบคนเหลานั ้นวา “พระตถาคตทั้งหลาย ทรงมี

ความเพียรมาก ทรงแนะนำดวยพระสัทธรรม เมื่อรูชัด (อยางนี้) จะตองริษยาพระตถาคตผูทรง
แนะนำโดยธรรมไปทำไมเลา” (พระไตรปฎก เลม 4 : 78) ในที่สุดดวยพระมหากรุณาคุณ

อันหาประมาณมิได พระพุทธองคก็สามารถชี้แจงและทำความเขาใจกับชาวเมืองทั้งหลายได 

และชาวเมืองเหลานั้นก็รับฟงดวยเหตุดวยผล มีจำนวนไมนอยไดกลายมาเปนพุทธสาวก

พุทธสาวิกา เปนกำลังหลักในการอุปถัมภบำรุงพระพุทธศาสนา 
 ฝายคนที่ไมหันมานับถือพระพุทธศาสนา แมจะมีจำนวนไมนอย แตโดยภาพรวมแลว

ก็สามารถอยูรวมกันไดอยางปรองดอง เพราะตางฝายก็สามารถนับถือและปฏิบัติตนตามลัทธิ

ของตนได หลายเมืองสรางอารามใกลกับวัดในพระพุทธศาสนาแลวอาศัยโคจรคามแหงเดียวกัน

อารามของปริพาชกคนสำคัญ เชน อารามของสุปยปริพาชกตั้งเรียงรายอยูรอบกรุงราชคฤห 

ระหวางประตูดานใตของวัดเวฬุวันกับกรุงราชคฤหก็มีอารามของปริพาชกตั้งอยูใกลๆ กับ

วัดเชตวันก็มีอารามปริพาชกตั้งอยูระหวางทางเขาเมืองหลวง ชาวบานบางคนถวายอาหาร



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1170

บิณฑบาตท้ังแกภิกษุและนักบวชในลัทธิภายนอก บรรยากาศท่ีมีการอยูรวมกันอยางปรองดองน้ี

เปนสิ่งนาศึกษาอยางยิ่ง

 เม่ือศึกษาพระจริยาท่ีพระพุทธองคและพระสาวกปฏิบัติตอผูนับถือลัทธิศาสนาอ่ืนแลว 

เห็นวาเปนแนวทางใหเกิดความปรองดองและเปนบรรยากาศแหงความปรองดองระหวางศาสนา
เปนเรื่องที่นาทำความเขาใจแลวนำมาปรับใชในสังคมไทยที่มีความหลากหลายทางศาสนา

จะยกเฉพาะประเด็นที่มีความสำคัญมากลาวดังตอไปนี้

 4.1 การแวะเวียนไปสนทนาแลกเปลี่ยนความเห็น 

 คัมภีรพระพุทธศาสนาระบุวา ธรรมดาการเสด็จจาริกของพระพุทธเจามี 2 อยาง คือ 

 (1) การเสด็จจาริกอยางรีบดวน คือ การเสด็จจาริกกรณีที่ทรงทอดพระเนตรเห็น

บุคคลที่ควรจะตรัสรูไดแมในที่ไกลจึงเสด็จไปโดยเร็วเพื่อประโยชนแกการตรัสรูของเขา 

 (2) การเสด็จจริกอยางไมรีบดวน คือ เม่ือพระพุทธองคจะอนุเคราะหชาวโลก จะเสด็จ

ไปดวยการเที่ยวบิณฑบาตตามลำดับบานและนิคมทุกวัน 1 โยชนบาง 2 โยชนบาง การเสด็จ

จาริกอยางไมรีบดวนนี้จำแนกเปน 2 อยาง คือ การเสด็จจาริกเปนประจำ คือ การเสด็จไป

ตามลำดับบาน อำเภอ และจังหวัด และการเสด็จจาริกไมเปนประจำ คือ การเสด็จไปเพ่ือประโยชน

แกสัตวที่ควรจะใหตรัสรูไดคนเดียวเทานั้น (พระไตรปฎกและอรรถกถา แปล เลม 11 : 526) 

 ในการเสด็จจาริกของพระพุทธองคน้ันมีจำนวนไมนอยท่ีเสด็จไปยังอารามหรืออาศรม

ของนักบวชในลัทธิภายนอก  พระสูตรในพระไตรปฎกจำนวนไมนอยเกิดจากเหตุการณที่

พระพุทธองค พระมหาสาวก ภิกษุและอุบาสก แวะเขาไปหานักบวชนอกศาสนาถึงอารามสนทนา

แลวแลกเปลี่ยนความเห็นเพื่อเปนการรอเวลา ดังพระดำริของพระพุทธองคในคราวเสด็จ

เขาไปหาโปฏฐปาทปริพาชกกอนเขาไปบิณฑบาตในกรุงสาวัตถีความวา “ยังเชาเกินไปที่จะ
เท่ียวบิณฑบาตในกรุงสาวัตถี ทางท่ีดีเราควรเขาไปหาโปฏฐปาทปริพาชกในพระราชอุทยานของ

พระนางมัลลิกาชื่อเอกสาลกะ ที่จัดไวเพื่อเปนที่ประกาศลัทธิ” (พระไตรปฎก เลม 9 : 175)

การแวะไปหานักบวชนอกศาสนาถึงอารามนี้กอใหเกิดประโยชน คือ ทำใหคนที่มีความเห็น
ตางกันไดสนทนาแลกเปล่ียนกัน  การสนทนากันน้ีจะชวยใหเขามีความเขาใจถูกตองแลวจะเปน

ประโยชนแกเขาตลอดกาลนาน  เพราะจะชวยใหเขามีความเขาใจถูกตอง กลายเปนคนดีมี

สัมมาทิฏฐิไป บางคนเกิดศรัทธาออกบวชเปนภิกษุ บางคนมีใจช่ืนชมยินดีพระภาษิตประกาศตน

เปนอุบาสก บางคนไมยินดีไมคัดคานจบสนทนาก็ลุกแยกยายกันไป บางคนหลังจากสนทนากัน

แลวไดนิมนตพระพุทธเจาและภิกษุสงฆมาฉันภัตตาหารเชาท่ีอารามของตนเพ่ือสรางความคุนเคย 

เชน กรณีสัจจกะ นิครนถบุตร (พระไตรปฎกเลม 12 : 400) 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 171

 อยางไรก็ตาม ในการแวะเวียนไปสนทนาแลกเปลี่ยนความคิดเห็นกันนั้น บางครั้ง

การสนทนาเปนไปดวยดี เกิดความเขาใจความคุนเคย แตบางครั้งเรื่องที่สนทนาอีกฝายอาจจะ

ไมเห็นดวย สิ่งที่นิยมปฏิบัติกันทั้งฝายพระพุทธศาสนาและฝายนักบวชในลัทธิภายนอก คือ 

เมื่อสนทนาจบแลวก็จะลุกจากที่นั่งไป เพราะหากจะโตเถียงกันหรือตางฝายตางยืนยันวา

ความเห็นของตนเทานั้นถูกตอง สุดทายก็ตองทะเลาะวิวาทกัน บางครั้งพระภิกษุหรืออุบาสก

แวะไปสนทนากับปริพาชก หากเร่ืองท่ีสนทนากันน้ัน ตนไมเห็นดวย เม่ือจบการสนทนาแลวก็ลุก

จากมา แลวนำคำสนทนานั้นมาถามเพื่อรับฟงคำตอบจากพระพุทธเจา (พระไตรปฎก เลม 19 :

168) วิธีการเชนนี้ชวยลดการทุมเถียงทะเลาะวิวาทไดมากทีเดียว

 4.2 การไมวิจารณเจาลัทธิอื่น แตจะมุงไปท่ีการสอนธรรม

 ในการสนทนากับนักบวชในลัทธิภายนอกหรือกับสาวกของนักบวชพวกอ่ืนน้ัน ตามปกติ

พระพุทธองคจะไมวิจารณศาสนาอื่นหรือแมแตคนที่นับถือศาสนาอื่น เมื่อมีคนมาทูลถามวา 

การที่เจาลัทธิชื่อดังบางคนมีความเห็นในเรื่องตางๆ นั้น ถูกตองหรือไม พระพุทธองคเห็นดวย

กับเขาหรือไม หรือถามวา เจาลัทธิเหลานั้นรอบรูจริงหรือไม พระพุทธองคก็จะไมวิจารณ 

แตจะสนพระทัยการแสดงธรรมมากกวา ความดังกลาวนี้เห็นไดจากพุทธดำรัสที่ตรัสในคราว

สุภัททปริพาชกเขามาเฝาถึงที่ประทับ ณ แทนเปนที่ปรินิพพาน (พระไตรปฎก เลม 10 : 161) 

ครั้งน้ัน สุภัททปริพาชกทูลถามวา 

    ขาแตพระโคดมผูเจริญ สมณพราหมณท่ีเปนเจาหมู เจาคณะ เปนอาจารย  มีช่ือเสียง

 เกียรติยศ เปนเจาลัทธิ  ประชาชนยกยองกันวาเปนคนดี ไดแก ปูรณะ กัสสปะ มักขลิ โคศาล

 อชิตะ เกสกัมพล ปกุธะ กัจจายนะ สัญชัย เวลัฏฐบุตร นิครนถ นาฏบุตร เจาลัทธิเหลาน้ัน
 ท้ังหมดรูตามท่ีตนกลาวอาง หรือไมไดรูตามท่ีตนกลาวอาง หรือบางพวกรู บางพวกไมรู”

 พระผูมีพระภาคตรัสตอบวา “สุภัททะ อยาเลย เรื่องที่เธอถามวา ‘เจาลัทธิเหลานั้น

 ท้ังหมดรูตามท่ีตนกลาวอาง หรือไมรูตามท่ีตนกลาวอาง หรือบางพวกรู บางพวกไมรู’

 อยาไดสนใจเลย เราจะแสดงธรรมแกเธอ เธอจงฟง จงใสใจใหดี เราจะกลาว 

 ในคราวท่ีธัมมิกอุบาสกชาวเมืองสาวัตถีทูลถามวา  บรรดาสาวกท่ีออกจากเรือนบวชเปน

บรรพชิตกับสาวกท่ีเปนอุบาสกอยูครองเรือนน้ัน  สาวกท่ีปฏิบัติตนอยางไร จึงช่ือวา “เปนสาวก

ที่ดี” พระพุทธองคทรงตอบคำถามแสดงลักษณะสาวกฝายบรรพชิตท่ีดีตอนหนึ่งวา 

  ถาแมภิกษุนั้นจำเปนจะตองสนทนากับสาวกอื่นๆ
 หรือภิกษุรูปใดรูปหน่ึง ก็ควรสนทนาธรรมที่ประณีตนั้น

 ไมควรกลาวคำสอนสอเสียด กระทบวารายผูอื่น



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1172

 มีคนพวกหนึ่งชอบกลาววาทะโตเถียงกัน

 เราไมสรรเสริญคนพวกนั้นผูมีปญญานอย

 เพราะกิเลสเครื่องของที่เกิดจากการกลาววาจาโตเถียงกันนั้น

 จะครอบงำคนพวกนั้น  เพราะพวกเขา (เมื่อโตเถียงกัน)

 ยอมทำจิตใหไกลจากการปฏิบัติสมถะและวิปสสนา (พระไตรปฎก เลม 25 : 592) 

 

 การไมวิจารณเจาลัทธิอื ่นนี้ แมพระมหาสาวกและอุบาสกคนสำคัญก็ถือปฏิบัติ

ในลักษณะเดียวกันนี้ พิจารณาจากพุทธจริยาจะเห็นวา เมื่อมีคนมาถามปญหาเกี่ยวกับลัทธิ

ศาสนาอื่น พระพุทธองคจะไมไปตัดสินใคร แตจะใหคนถามปญหาฟงสิ่งที่พระองคไดเห็นไดรู

แลวใหเขาใชปญญาพิจารณาวินิจฉัยเอง ทาทีแบบนี้เปนการใหสิทธิในการใชปญญาและเปน

ลักษณะหน่ึงของการมีเสรีภาพทางปญญา (พระธรรมปฎก ป.อ. ปยุตฺโต, 2542 : 5-6) การวิจารณ

ผูอื่นนี้มีแตจะทำไปสูความแตกแยก คนที่ถูกวิจารณและสาวกยอมไมพอใจ ฝายผูวิจารณเอง

ก็เสียเวลาเปลา จิตใจก็จะขุนเคืองฟุงซาน ไมสนใจการบำเพ็ญสมณธรรม

 4.3 การไมผูกขาดความดีและการเขาถึงความจริง

 ดังไดกลาวไวแลววา พระพุทธศาสนาเปนศาสนาที่มีใจกวาง การกลาวถึงความดี

พื้นฐานและการเขาถึงความจริงเบื้องตนจะไมผูกขาดวามีแตในพระพุทธศาสนาเทานั้น ระบุแต

สวนท่ีเปนสัจธรรม เชน อริยสัจ 4 มรรคมีองค 8 อันเปนทางดำเนินสูพระนิพพานเปนตนเทาน้ัน

วามีเฉพาะในพระพุทธศาสนา หากคำสอนของนักบวชในลัทธิภายนอกบางเรื่องมีรายละเอียด

บางประการเขากันลงกันกับหลักธรรมในพระพุทธศาสนา ก็รับรอง หากปฏิบัติตามไดผล

ก็รับตามความจริงบางอยางขัดแยงกันก็วากันไปตามเหตุผล ดังพุทธดำรัสตอนหนึ่งวา  
      สมณพราหมณบางพวกเปนบัณฑิต ทรงภูมิปญญา มักโตแยง มีทาทางดังขมังธน ู

พวกเขาดู เหมือนจะกำจัดทิฐิไดดวยปญญา สมณพราหมณเหลานั้นมีทรรศนะตรงกับเราใน

บางเร่ือง ไมตรงกันกับเราในบางเร่ือง บางประเด็นท่ีพวกเขาวาดี  แมเราก็วาดี บางประเด็นท่ีพวกเขา
วาไมดี แมเราก็วาไมดี บางประเด็นที่พวกเขาวาดี แตเราวาไมดี บางประเด็นที่พวกเขาวาไมดี

แตเรา วาดี บางประเด็นที่เราวาดี สมณพราหมณพวกอื่นก็วาดี บางประเด็นที่เราวาไมดี สมณ

พราหมณพวกอ่ืนก็วาไมดี บางประเด็นท่ีเราวาดี สมณพราหมณพวกอ่ืนกลับวาไมดี บางประเด็น

ท่ีเราวาไมดี สมณพราหมณพวกอื่นกลับวาดี (พระไตรปฎก เลม 9 : 162)

 หลักการพิจารณากวางๆ อีกอยางหนึ่งที่เปนแนวทางตัดสินคำสอนหรือวิธีปฏิบัติวา

ควรปฏิบัติตามหรือไมควรปฏิบัติตาม ใหดูท่ีผลท่ีเกิดจากการปฏิบัติ (พระไตรปฎก เลม 20 :303) 

ดังความในสีลัพพตสูตรวา  



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 173

 เมื่อบุคคลนั้นเสพ (รักษา) ศีลวัตร ชีวิต พรหมจรรย และการเซนสรวงใด อกุศลธรรม

เจริญย่ิงข้ึน กุศลธรรมกลับเส่ือมไป, ศีลวัตร ชีวิต พรหมจรรยและการบำบวงน้ัน ช่ือวาไมมีผล…

เมื่อบุคคลนั้นเสพศีลวัตร ชีวิต พรหมจรรย และการบำบวงใด อกุศลธรรมเสื่อมไป กุศลธรรม

กลับเจริญยิ่งขึ้น, ศีลวัตร ชีวิต พรหมจรรยและการบำบวงนั้น ชื่อวามีผล 

 คำสอนของลัทธิภายนอกบางเรื ่องมีลักษณะคลายกับหลักธรรมในพุทธศาสนา

ก็แสดงผล ความเหมือนและความตางไวอยางตรงไปตรงมา เชน พวกดาบสในคัมภีรพระพุทธ

ศาสนาที่เปนกรรมวาทีมีเปาหมายสูงสุดในการปฏิบัติธรรม คือ ฌานสมาบัติและโลกิย

อภิญญา 5 อันจะทำใหเมื่อเสียชีวิตแลวหากฌานสมาบัติไมเสื่อม จะปรารถนาหรือไมก็ตาม 

เขาก็จะไดไปเกิดในพรหมโลก (พระไตรปฎก และอรรถกถาแปล  เลม 49 : 345) พระพุทธองค

ก็รับวาเคยปฏิบัติทรงแสดงเปาหมายสูงสุดในบรรพชาของดาบสเทียบกับพระพุทธศาสนา

ไวดวย (พระไตรปฎก เลม 13 : 381) นักบวชในลัทธิภายนอกที่ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบก็ยกมา

เปนตัวอยางในการแสดงธรรมแกพุทธบริษัทอยูเสมอ 

 ในสวนของการทำความดี เชน การทำบุญทำทาน ก็ไมทรงผูกขาดหรือสอนใหชาวบาน

ใหทานแกพระพุทธองคและพระสาวกเทาน้ัน แตเร่ืองน้ีมักถูกพวกนักบวชในลัทธิภายนอกยกมา

กลาวโจมตี เน่ืองจากเม่ือพระพุทธศาสนาอุบัติ ชาวบานก็จะหันมาอุปถัมภบำรุงพระพุทธศาสนา

กันมาก ทำใหนักบวชเหลาน้ันมีลาภสักการะนอย ทานเปรียบวาเหมือนห่ิงหอยเม่ือพระอาทิตยข้ึน

คร้ังหน่ึงพระพุทธองคถูกวัจฉโคตรปริพาชกถามวา “ไดยินวาพระพุทธองคสอนใหชาวบานใหทาน

แตกับพระองคและพระสาวกเทาน้ันจึงจะมีผลมาก” พระองคตรัสตอบวา “น่ันเปนการกลาวหา

ดวยคำที่ไมจริง” ทรงตรัสตออีกวา “ผูใดหามบุคคลอื่นใหทาน ผูนั้นชื่อวาทำอันตรายแกวัตถุ

3 อยาง คือ ทำอันตรายแกบุญของทายก (ผูให) ทำอันตรายแกลาภของปฏิคาหก (ผูรับ) และ
ในเบื ้องตน ตัวเขาเองยอมถูกกำจัดและถูกทำลาย” และตรัสยืนยันอีกวา “ผู ใดเทน้ำ

ลางภาชนะหรือน้ำลางขันลงที่หมูสัตวซึ่งอาศัยอยูที่บอน้ำครำหรือที่บอโสโครกดวยตั้งใจวา 

หมูสัตวที่อาศัยอยูในที่นั้นจงเลี้ยงชีพดวยน้ำลางภาชนะเปนตนนั้น เรากลาวกรรมที่มีการเทน้ำ

ลางภาชนะเปนตนเหตุวา เปนที่มาแหงบุญ ไมจำเปนตองพูดถึงในหมูมนุษย” (พระไตรปฎก 
เลม 20 : 222) ทาทีท่ีกลาวมาน้ีเปนลักษณะสำคัญอยางหน่ึงของพระพุทธศาสนาซ่ึงจะแตกตาง

จากลัทธิอื่น เนื่องเจาลัทธิและสาวกอื่นสวนมากมักประกาศวาทะของตนเทานั้นวาจริง ถูกตอง 

วาทะของคนอื่นไมจริง ผิดพลาด

 4.4 การใหเสรีภาพทางปญญา ไมบีบบังคับใหศรัทธา
 พระพุทธศาสนาเปนศาสนาที่เชิดชูเสรีภาพในการใชปญญา ไมวาคำสอนนั้นจะเปน

คำสอนของเจาลัทธิหรือศาสดาทานใด ก็แนะนำวา อยาเพิ่งเชื ่อเพียงเพราะเห็นวาผู พูด



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1174

สมควรจะเชื่อถือ แตชี้ชวนใหใชปญญาพินิจพิจารณา ไมใหปลงใจเชื่ออะไรงายๆ เมื่อไดไตร

ตรองดวยเหตุผลอยางรอบคอบจนรูดวยตนเองวา ธรรมเหลานี้เปนอกุศล ธรรมเหลานี้มีโทษ 

ธรรมเหลานี้ผูรู ติเตียน ธรรมเหลานี้บุคคลถือปฏิบัติบริบูรณแลวยอมเปนไปเพื่อไมเกื้อกูล 

เพื่อทุกข ก็ควรละธรรมเหลานั้นเสีย เมื่อไดไตรตรองดวยเหตุผลอยางรอบคอบจนรูดวยตนเอง

วา ธรรมเหลานี้เปนกุศล ธรรมเหลานี้ไมมีโทษ ธรรมเหลานี้ผูรูสรรเสริญ ธรรมเหลานี้บุคคล

ถือปฏิบัติบริบูรณแลวยอมเปนไปเพ่ือเก้ือกูล เพ่ือสุข ก็คอยขวนขวายเพ่ิมพูนปฏิบัติธรรมเหลาน้ัน 

(พระไตรปฎก เลม 20 : 255-263)  

  ในการแสดงธรรมก็มุงใหเกิดความรูความเขาใจเปนสำคัญ ไมไดหวังจะใหคนฟง

ทุกคนมาเปนอันเตวาสิก หรือหวังใหเขาละทิ้งแบบแผนแหงธรรม (อุเทส) อาชีพ เปนตน

แลวมานับถือ การแสดงธรรมก็เพราะประสงคจะใหผูฟงละอกุศลธรรมท่ียังละไมได ท่ีเศราหมอง 

ที่สรางภพใหมเปนตนเทานั้น(พระไตรปฎก เลม 11 : 58) สวนเขาจะมานับถือหรือไมเปนเรื่อง

ของอนาคต ในการสงพระสาวกออกไปประกาศพระพุทธศาสนาจึงวางหลักการไววา ใหพระสาวก

จาริกไปเพื่อประโยชนเกื้อกูลเพื่อสุขแกชนจำนวนมาก เพื่อเห็นแกชาวโลก ไมไดมุงหวังให

คนทั้งโลกหันมานับถือ มุงเพื่อประโยชนแกเขาอยางเดียว (พระธรรมปฎก ป.อ. ปยุตฺโต, 

2542 : 22) สวนเมื่อเขาฟงธรรมแลวจะนับถือหรือไมนับถือเปนเรื่องของเขา เปนเรื่องของ

การใชสิทธิในการใชปญญา 

 4.5 ความมีใจกวางตอผูนับถือศาสนาอื่น  

 ในการประกาศพระพุทธศาสนา พระพุทธองคจะทรงจาริกแสดงธรรมแกคนทุกชาติ

ชั้นวรรณะโดยพิจารณาอุปนิสัยของผูฟงเปนสำคัญ หลักธรรมของพระองคมีลักษณะสำคัญ

อยางหน่ึง คือ ความเปนสากล (ท้ังความคิดและการปฏิบัติ) มีคำสอนเก่ียวกับความจริง (สัจธรรม)

ที่เปนกลางไมขึ ้นตอบุคคล กลุม เหลา พรรคพวก (พระพรหมคุณาภรณ ป.อ. ปยุตฺโต, 

2554 : 102) ใครปฏิบัติตามก็ยอมไดรับผลตามสมควรแกการปฏิบัติ ทุกคนเมื่อมีศรัทธา 

มีความเพียร มีเหตุปจจัยถึงพรอม ก็สามารถบรรลุถึงจุดหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนาได 
ไมมีขอจำกัดวาจะตองเปนคนชาติชั้นวรรณะใด มีฐานะยากจนหรือมั่งมี เปนหญิงหรือชาย 

เปนคฤหัสถหรือบรรพชิต 

 หลังจากแสดงธรรมแลวหากมีคนศรัทธาประกาศตนเปนอุบาสกขอถึงพระรัตนตรัย

เปนสรณะ ถาผูนั้นเปนอุปฏฐากคนสำคัญของเจาลัทธิอื่น ก็จะทรงทัดทานใหคิดใหดีเสียกอน

เนื ่องจากอาจจะสรางความไมพอใจใหแกนักบวชเจาลัทธิเหลานั ้น เชน สีหเสนาบดี 
(พระไตรปฎก เลม 5 : 113) และอุบาลีคหบดีสาวกของนิครนถนาฏบุตร กรณีอุบาลีคหบดี

ทีแรกอาสามาถามปญหาพระพุทธเจา แตพอไดฟงธรรมกลับเกิดศรัทธาในพระพุทธศาสนา 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 175

ประกาศขอถึงพระรัตนตรัยเปนสรณะ พระพุทธองคทรงทัดทานถึง 3 ครั้งใหใครครวญใหดี 

เนื่องจากเห็นวาเปนคนที่มีชื่อเสียง หากเปลี่ยนใจไปนับถือคนอื่นงายๆ คนอื่นจะครหาได 

พระดำรัสนี้ยิ่งทำใหอุบาลีคหบดีมีใจชื่นชมพระพุทธองคยิ่งขึ้น เพราะที่ผานมามีแตคนเอาเรื่อง

ที่ทานเปนสาวกไปปาวประกาศ ตอมาอุบาลีคหบดีตองการจะหยุดอุปถัมภบำรุงพวกนิครนถ

จึงสั่งคนเฝาประตูหามไมใหพวกนิครนถเขามาในบาน ตองการอุปถัมภบำรุงพระพุทธองคและ

สาวกกแทน พระพุทธองคจึงตรัสหามไววา “คหบดี ตระกูลของทานเปนดุจบอน้ำของพวกนิครนถ

มานานแลว ทานควรเขาใจวา ควรใหบิณฑบาตแกนิครนถเหลานั้นผูเขาไปหาตอไปเถิด” 

(พระไตรปฎก เลม 13 : 64) ถือเปนวิธีการที่ชวยลดความขัดแยงระหวางศาสนาไดทางหน่ึง

 อน่ึง พระอรรถกถาจารยไดกลาวถึงความใจกวางของพระพุทธศาสนาไวอีกลักษณะหน่ึง

คือ พระพุทธองคทรงเปดโอกาสใหนักบวชในลัทธิภายนอกบางคนที่มีศรัทธาแนวแน มีใจ

บริสุทธและไมมีวาระซอนเรน ใหประกาศตนเปนผูถึงพระรัตนตรัยเปนสรณะตลอดชีวิตได

โดยไมตองละเพศบรรพชาเดิม เชน ปริพาชกหนุมผูอยูในปฐมวัยมีผิวพรรณดังทองคำช่ือ ปโลติกะ 

ทานมีศรัทธา อยากมาสนทนาธรรมเพิ่มเติมความรูและทำการอุปฏฐาก ก็อนุญาตใหทำได 

แมจะเปนนักบวชนอกศาสนา แตก็ไดรับยกยองวาเปนสมณะผูเปนบัณฑิต ทานมาทำอุปฏฐาก

พระพุทธเจาและพระมหาเถระแตเชาตรู จะถือเอาไม 3 งามและเคร่ืองบริขารมีคณโฑน้ำ เปนตน

ออกจากพระเชตวันเดินมุงหนาไปทางพระนครอยูไมขาด(พระไตรปฎก และอรรถกถาแปล 

เลม 18 : 485) ในอดีตชาติ พระพากุลเถระบวชเปนฤษีบรรลุฌานสมาบัติ ไดฟงธรรมจาก

พระอโนมทัสสีพุทธเจาแลวเกิดศรัทธา ตั้งอยูในสรณตรัยแตไมละบรรพชาของตน คราวนั้น

ทานไดถวายยาแกโรคลมในพระอุทรแกพระพุทธเจาดวย และในกาลแหงพระวิปสสีพุทธเจา 

ทานออกบวชเปนฤษี  วันหน่ึงไดฟงธรรมกถาของพระพุทธองคเกิดศรัทธาแลวต้ังอยูในสรณตรัย
แตไมอาจละบรรพชาของตน ไดประกอบยาถวายหมูภิกษุที่อาพาธเพราะเกสรดอกไมแลว

แวะเวียนมาเยี่ยมบางเปนครั้งคราว (พระไตรปฎก และอรรถกถาแปล เลม 32 : 466-471) 

 จากที่กลาวมาจะเหน็วา ถึงแมพระพุทธองคจะออกแบบสังคมสงฆหรือ สังฆะ ขึ้นมา

เพื่อใหเปนชุมชนที่จะเอื้ออำนวยใหภิกษุไดเรียนรูฝกฝนพัฒนาตนอยางเต็มที่ มีพระอุปชฌาย
อาจารยกำกับดูแลการพัฒนาตนของสัทธิวิหาริกและอันเตวาสิกอยางเปนระบบ แตหาก

นักบวชนอกศาสนาบางคนไมพรอมจะเขามาเปนสมาชิกของสังฆะ ถาอยากเรียนรูธรรมะ 

ก็ไดรับโอกาสใหทดลองเขามาศึกษาธรรมไดโดยไมปดกั้น นับเปนความงดงามที่พบไดยาก

ในสำนักของเจาลัทธิอื่น 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1176

 4.6 การรวมมือกันสรางสรรคสังคมในประเด็นที่เห็นรวมกัน

 เปนที่ทราบกันวาหลักธรรมสูงสุดในพระพุทธศาสนาแตกตางจากคำสอนของนักบวช

ในลัทธิภายนอก แตธรรมะระดับพ้ืนฐานมีจำนวนหน่ึงสอดคลองกัน มีสอนท้ังในพระพุทธศาสนา

และในลัทธิศาสนาอ่ืน เปนธรรมที่มีมานานคูกับโลก สังคมไดยึดถือปฏิบัติมากอนที่ลัทธิศาสนา

จะอุบัติขึ้นในโลก หรือบางเรื่องเปนสิ่งที่เจาลัทธิคนกอนๆ สั่งสอนแลวศาสดาที่เกิดภายหลัง

ใหการยอมรับแลวสอนกันตอๆ มา คำสอนนั้นเรียกวา มนุษยธรรม ที่ปรากฏในคัมภีร

พระพุทธศาสนา ก็มี เชน ศีล 5 กุศลกรรมบถ ความกตัญู ความเมตตา ธรรมเหลาน้ีเปนส่ิงท่ีผูคน

ทุกศาสนาเห็นชอบรวมกันจึงไดถือปฏิบัติไปในแนวเดียวกัน 

 นอกจากนี้ยังมีธรรมอื่นอีกที่นักบวชทั้งหลายรูกันวาล้ำเลิศ รูกันมานาน รูกันวาเปน 

อริยวงศ เปนของเกา ไมวาในกาลไหนก็จะไมถูกลบลาง ไมถูกสมณพราหมณผูรู คัดคาน 

ธรรมที่วาเรียกวา “ธรรมบท”  เปนหลักธรรมสากล 4 ประการ คือ (พระไตรปฎก เลม 21 : 

46-47)

 (1) อนภิชฌา (ความไมเพงเล็งอยากไดของของเขา)

 (2) อพยาบาท (ความไมคิดราย)

 (3) สัมมาสติ (ความระลึกชอบ)

 (4) สัมมาสมาธิ (ความตั้งจิตมั่นชอบ)

 ธรรม 4 ประการน้ี บุคคลใดปฏิเสธ คัดคาน ไมยกยองนับถือยอมถูกมองวา เปนผูบูชา   

สรรเสริญสมณะหรือพราหมณผูมีอภิชฌา ผูมีจิตพยาบาท ผูมีสติหลงลืมและผูมีจิตไมตั้งมั่น 

ดังนั้น นักบวชผูรูทั้งหลายจึงไมปฏิเสธ ไมคัดคาน มีแตจะยกยองนับถือธรรมบท 4 ประการนี้ 

เพราะกลัวการนินทา การกระทบกระท่ังและการกลาวใหราย หากมีการนำธรรม 4 อยางน้ีไปเปน

กรอบในการทำกิจกรรมหรือนำไปเปนแนวทางขับเคลื่อนสังคม ยอมจะไดรับความรวมมือจาก
ฝายตางๆ เมื่อไดรวม มือกันขับเคลื่อนสังคมในเรื่องที่ตางก็เห็นชอบ ยอมจะเกิดความสามัคคี
ปรองดองกัน เพราะสิ่งที่ทำเปนสิ่งที่ทุกคนเห็นดวย การที่ศาสนาทั้งหลายในปจจุบันรวมมือกัน

รณรงคคัดคานในประเด็นที่เห็นรวมวาจะเปนโทษแกงคม เชน การคาขายน้ำเมา การทุจริต

คอรัปช่ัน ความไมเปนธรรมในสังคม ก็นาจะถือวาเปนการรวมมือกันสรางสรรคสังคมในประเด็น

ที่เห็นรวมกันได

 4.7 เมื่อเกิดความขัดแยงตองแกปญหาดวยสันติวิธี

 อยางไรก็ตาม การเผยแผศาสนาที่มีความเห็นไมตรงกันในสังคมเดียวกัน ยอมมีการ

กระทบกระทัง่กันบางเปนธรรมดา อาจมีท้ังโดยต้ังใจและไมต้ังใจ เม่ือเกิดความขดัแขงแลวผูนำ

ศาสนาหรือผูรับผิดชอบบานเมืองตองไมน่ิงดูดาย จะตองเขามาแกปญหาอยางทันทวงที เพราะ



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 177

ความขัดแยงระหวางศาสนานี้ออนไหวมาก หากไมจัดการใหดี ความขัดแยงจะแพรกระจาย

อยางรวดเร็ว เน่ืองจากศาสนาเปนเร่ืองของสังคม ไมใชเร่ืองของบุคคลใดบุคคลหน่ึง แนวทางปฏิบัติ

เมื่อเกิดความขัดแยงระหวางศาสนามีหลายวิธี แตแนวทางท่ีตองยึดถือ คือ ตองแกดวยสันติวิธี

และแกดวยที่ทีแหงปญญา คือ ตองไมใชความรุนแรงทั้งดวยการกระทำทางกายหรือทางวาจา 

ขณะเดียวกันตองทำความเขาใจ ชี้แจงใหทราบเหตุทราบผล ใหเกิดปญญา มีรายละเอียดดังนี้

 (1) หากมีการกลาวหาหรือกลาวใหรายจนอาจเกิดความเขาใจผิด จะตองชี้แจง

ขอกลาวหานั้นดวยเหตุผลเพื่อใหเกิดความเขาใจถูกตอง การกลาวชี้แจงนี้แมบางครั้งจะใช

คำรุนแรง ตรงไปตรงมา แตก็ทำไปเพราะความหวังดี หวังใหเกิดประโยชนคือความเขาใจถูกตอง

ตลอดกาลนาน บางคร้ังพระพุทธองคทรงบันลือสีหนาทประกาศพรหมจักรคือลัทธิของพระองค

ทามกลางผูนับถือศาสนาอ่ืน ฟงดูคลายๆ กับวาทรงใชคำรุนแรง แตมิไดหมายความวาทรงอาละวาด

ในทามกลางหมูปรปกษเหลานั้น เหมือนอยางที่คนมีกิเลสชอบกระทำกัน การบันลือสีหนาท

ทามกลางผู นับถือศาสนาอื ่นนั ้นเปนการประกาศที ่ทำไปดวยความหวังดีตอผู อ ื ่นดวย

ความปรารถนาดี แลวก็ทำอยางสุภาพ ทำอยางมีเหตุผล ทำอยางคนมีธรรมะท่ีทำความกลาหาญ

ใหเปนที่ปรากฏเพื่อจะยืนยันในลัทธิของพระองค พุทธทาสภิกษุ, 2539 : 127-128) 

 (2) หากมีการใชความรุนแรง  ดวยการวางแผนใสรายดวยขอหาฉกรรจ เชน กรณีเดียถีย

ส่ังนักเลงใหสังหารนางสุนทรีปริพาชิกาแลวใสรายพระพุทธเจา (พระไตรปฎก และอรรถกถาแปล 

เลม 43 : 195-200) กรณีนางจิญจมาณวิกาผูกลาวหาวาตั้งทองกับพระพุทธเจา (พระไตรปฎก 

และอรรถกถาแปล เลม 42 : 255-261) กรณีพวกปริพาชกเห็นพระพุทธเจาและสาวกมีลาภ

สักการะมากจึงมาดา (พระไตรปฎก เลม 25 : 193-194) หรือเกิดการใชกำลังประทุษราย

ถึงแกชีวิต เชน กรณีเดียรถียจางโจรทำรายพระมหาโมคคัลลานะจนมรณภาพ (พระไตรปฎก และ

อรรถกถาแปล เลม 42 : 95-103) การชี้แจงขอเท็จจริงเพื่อทำความเขาใจก็ยังเปนสิ่งจำเปน
และตองทำอยางจริงจัง  สวนการแกปญหาเพื่อใหเกิดความสงบเรียบรอย ความเปนธรรมและ
ความยุติธรรมในสังคมเปนเรื่องของภาครัฐที่ตองเขามาปกปองคุมครองพระพุทธศาสนา จะใช

วิธีการใดก็วาไปตามกฎหมายของบานเมืองนั้นๆ พรอมกันนั้นพทุธบริษัทฝายคฤหัสถ (อุบาสก 

อุบาสิกา) ก็ตองรวมมือกับบริษัทฝายบรรพชิต (ภิกษุ ภิกษุณี) และฝายบานเมืองหาทางปองกัน

และแกไขปญหาใหทันทวงที ในแกปญหาพระสงฆจะตองไมอางคำสอนใดๆ ในพระพุทธศาสนา
ไปเปนหลักฐานสนับสนุนใหเกิดการใชความรุนแรงตอบโต หรือแมแตจะอางคำสอนไปสนับสนุน

ใหเกิดการเบียนเบียนผูอื่น (พระธรรมปฎก ป.อ. ปยุตฺโต, 2540 : 46) หากความขัดแยงมีความ

รุนแรง เกี่ยวพันกับกลุมอิทธิพลหรือคนจำนวนมากจะอาศัยอำนาจของฝายบานเมืองชวยดวย

ก็ได เชน กรณีความขัดแยงในการสรางวัดราชการาม (พระไตรปฎก และอรรถกถาแปล 

เลม 31 : 307-311) และกรณีความขัดแยงของนักบวชในเมืองสาวัตถี (พระไตรปฎก เลม 15 
: 168-169) 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1178

 เมื่อมีผูนับถือลัทธิอื่นมากลาวจาบจวงพระพุทธศาสนา พุทธบริษัทตองไมนิ่งดูดาย

ตองพยายามชี้แจงขอเท็จจริง หนาที่นี้พระพุทธองควางแนวทางไวใหพุทธบริษัททั้ง 4 ชวยกัน

รับผิดชอบ หลักการคุมครองพระพุทธศาสนาตามพุทธประสงคนั้น ตองประกอบดวยหลักการ

สำคัญ 4 อยาง คือ 

 (1) พุทธบริษัทศึกษาธรรมจนแตกฉานเปนพหูสูต 

 (2) พุทธบริษัทปฏิบัติตามธรรมที่ศึกษามาอยางถูกตองและไดรับผลแหงการปฏิบัติ 

 (3) พุทธบริษัทมีความสามารถถายทอดเผยแผใหกับคนอื่นไดรูตาม 

 (4) พุทธบริษัทมีความสามารถกำราบปรัปวาทใหราบคาบ ทำหนาที่ปกปองพระพุทธ

ศาสนาได (พระไตรปฎก เลม 10 : 113-116) 

 การกำราบปรัปวาทน้ีมีหลักสำคัญอยูท่ีการการช้ีแจงอธิบาย หรือ แสดงความจริงใหเกิด

ความเขาใจที่ถูกตอง ดังนั้น สมัยพุทธกาล เมื่อมีคนกลาวใหรายพระพุทธศาสนา พระพุทธองค 

พระสาวก และอุบาสก อุบาสิกา จะไมนิ่งดูดาย แตจะเอาธุระในการชี้แจงทำความเขาใจให

ผูกลาวใหรายและคนในสังคมไดเขาใจถูกตองตามความเปนจริงดวยเหตุผล เมื่อทุกฝายเขาใจ

ความจริงอยางถูกตองแลว การกลาวใหรายตางๆ ก็จะหมดไปเองไมสามารถทำความเสียหาย

แกพระพุทธศาสนาได

5. เปาหมายการสรางความปรองดองระหวางศาสนาตามแนวพุทธ
 เปนท่ียอมรับกันวา ในโลกน้ีจำเปนตองมีหลายศาสนา เพราะวาคนในโลกน้ีไมเหมือนกัน

เนื่องจากมนุษยมีความหลากหลายทั้งดานเผาพันธุ ภูมิหลังและวัฒนธรรมที่ฝงอยูในจิตใจ

ซ่ึงเปล่ียนไมได บุคคลเหลาน้ันก็ถือศาสนาท่ีเหมาะสมกับภูมิหลังแหงวัฒนธรรมของตน ในโลกน้ี
จึงจำเปนตองมีหลายศาสนาใหเหมาะสมกับมนุษย ตามถ่ินฐานภูมิศาสตรและยังจะตองคำนึงถึง

ขนบธรรมเนียมประเพณีที่มีอยูอยางแนนแฟน ในสังคมหนึ่งจึงไมจำเปนและเปนไปไมได

ที่ีจะใหมนุษยเหมือนกันหมด มนษุยยอมมีความแตกตางกัน สิ่งที่ควรคิดหาทาง คือ ทำอยางไร

จะใหเขาอยูไดอยางดีดวยกัน ทามกลางความแตกตางกัน เปาหมายแหงความปรองดองระหวาง

ศาสนาจึงไดแก ความประสานกลมกลืน ความสามัคคี การอยูรวมกันอยางประสานปรองดอง
แมมนุษยจะนับถือศาสนาตางกัน แตเมื่อพัฒนามากพอสมควรแลวก็จะสามารถอยูรวมกันได

อยางผสมกลมกลืน เมื่อพิจารณาพระจริยาที่พระพุทธองคและพระสาวกปฏิบัติตอผูนับถือ

ศาสนาอื่นจะเห็นวา การปฏิบัติอยางนั้นอยูบนพื้นฐานของความเขาใจ ทั้งความเขาใจในศาสนา

ของตนและความเขาใจในศาสนาของคนอื่น ภาวะเชนนี้จะเกิดขึ้นไดตองอาศัยกระบวนการ

สรางความเขาใจระหวางศาสนา ส่ิงใดรวมกันไดก็รวมกัน ส่ิงใดเห็นตางกันก็สงวนทาที ไมกาวกาย

กัน การทำความเขาใจระหวางศาสนาก็เพื่อแกปญหาอันจะเกิดจากการกระทบกระทั่งกัน



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 179

ในระหวางศาสนา (พุทธทาสภิกขุ, 2549 : 78)

 อยางไรก็ตาม ในการสรางความปรองดองระหวางศาสนาน้ีมีขอควรระวัง คือ ตองไมมีการ

ผูกขาดสัจธรรม คือ ถือวาคำสอนในศาสนาของตนเทาน้ันถูกตอง คำสอนในศาสนาอ่ืนผิดท้ังหมด

และตองไมเอาความจริงมาประนีประนอม คือ ถือวาคำสอนในทุกศาสนาถูกตองเหมือนกัน

แตส่ิงท่ีตองคำนึงคือ ตองพิจารณาตามความจริงดวยเหตุผล ขณะเดียวกันก็เปดโอกาสใหมนุษย

ไดพยายามเขาถึงความจริงดวยความเพียรสุดขีดแหงปญญาของตน ไมวาจะโดยบุคคลก็ตาม

หรือโดยความเพียรพยายามของหมูชนรวมกันก็ตาม สิ่งนี้จะเกิดขึ้นไดก็ตอเมื่อมนุษยมีเมตตา

ไมตรีตอกัน เมื่อมนุษยมีเมตตาไมตรีปรารถนาดีตอกัน หมดความขัดแยงแบงแยกแลว สิ่งที่

ตองสรางสรรคตอมาคือ การชวยเก้ือหนุนกันในการเขาถึง สัจธรรมได กลาวคือ (พระธรรมปฎก

ป.อ. ปยุตฺโต, 2542 : 192)

 (1) ใหโอกาสแกกันในการแสวงสัจธรรม โดยไมไปปดกั้นขัดขวางและไมนำเอาทิฏฐิ

อยางใดอยางหนึ่ง เชน ความเชื่อในลัทธิศาสนาของตนไปบังคับใหเขาตองถือตาม และไมใชไป

ทำลายเขา เพียงเพราะเขาเช่ือถือคิดเห็นแปลกจากตน หรือเปนอยางใดอยางหน่ึงท่ีตนไมชอบใจ

 (2) รวมกันหรือเก้ือหนุนกันในการแสวงสัจธรรม ดวยการเปนกัลยาณมิตรท่ีมาแนะนำ

บอกกลาว ใหความรู แลกเปล่ียนความคิดเห็น ถกเถียงกันเปนตน ดวยวิธีการแหงปญญา บนฐาน

ของความสัมพันธกันดวยเมตตาหรือไมตรี 

 เมื่อไมมีความขัดแยง ไมมีการแบงแยก ไมมีการบังคับครอบงำกันแลว ก็ใหเมตตา

หรือไมตรีระหวางมนุษยดวยกันเปดโอกาสใหแตละคนไดใชความเพียรพยายามอยางเต็มที่

ในการเขาถึงความจริงของชีวิตดวยปญญาที่บริสุทธิ์ อีกทั้งในกระบวนการแสวงสัจธรรมนี้

มนุษยผูมีเมตตาหรือไมตรีตอกัน  สามารถถกเถียงแสดงความรูความคิดเห็นความเขาใจกัน
ไดเต็มท่ี เต็มกำลังสติปญญาของตน โดยไมมีการประหัตประหารกัน จนกวาจะเกิดปญญาไดพบ

ความจริง พบอิสรภาพและสันติสุขในชีวิตและสังคมมนุษย  เมื่อมนุษยพัฒนาไปถึงจุดหนึ่งแลว

ก็จะสามารถอยูรวมกันไดอยางประสานปรองดอง อันเปนภาวะที่ทุกคนมีสันติสุขเปนสวนตัว

ในขณะที่สังคมก็มีสันติภาพอยางถาวร



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1180

6. บทสรุป
 จากการศึกษาแนวทางการสรางความปรองดองระหวางศาสนาตามแนวพุทธ

สรุปความไดวา ความปรองดองระหวางศาสนา หมายถึง การประสานกลมกลืน ความสามัคคี หรือ

การอยูรวมกันอยางประสานปรองดอง ในสังคมที่เต็มไปดวยความแตกปจจุบันนี้ พระสงฆ

ก็ควรมีบทบาทในการสรางความปรองดองระหวางศาสนาระหางศาสนาอีกทางหนึ่งดวย

หากคนที่นับถือศาสนาตางกันอยูรวมกันในสังคมอยางปรองดองได สังคมก็จะมีความสงบสุข

เพ่ิมข้ึน แตการท่ีพระสงฆจะเขาไปมีบทบาทสรางความปรองดองระหวางศาสนาน้ี เปนท่ีหวงใย

ของทุกฝายที่เก่ียวของ เนื่องจากเปนเรื่องละเอียดออน มีทั้งผูที่เห็นดวยและไมเห็นดวย แตเมื่อ

ความปรองดองระหวางศาสนาเปนสิ่งจำเปน พระสงฆจึงจำเปนตองแสวงหาแนวทางปฏิบัติที่

เหมาะสมใหทุกฝายยอมรับและสามารถนำไปปฏิบัติไดจริง โดยเอื้อเฟอกับหลักพระธรรมวินัย

 พระสงฆในฐานะผูเปนกำลังหลักในการสืบตอพระพุทธศาสนามีหนาท่ีหลัก คือ จะตอง

มุงมั่นในการศึกษาธรรม ปฏิบัติธรรมและนำธรรมที่ศึกษานั้นเผยแผสูสังคม ใหพุทธบริษัท

มีความเขาใจในศาสนาของตนแลวนำไปปฏิบัติไดจริงในชีวิตประจำวัน ขณะเดียวกันในฐานะ

ผูนำศาสนาและอยูในสังคมที่มีความหลากหลายทางศาสนา ก็ควรแสวงหาโอกาสใหชาวพุทธ

และผูนับถือศาสนาอื่นอยูรวมกันอยางปรองดองดวยวิธีตางๆ เชน การแวะเวียนไปแลกเปล่ียน

สนทนากันตามโอกาสอันควร เพื่อสรางความคุนเคยและสรางความเขาใจอันดีตอกัน เรื่องที่มี

ความออนไหวอันเกี่ยวกับศาสดาหรือคำสอนที่เห็นตางกันก็ไมควรวิจารณในทางเสียหาย

หากมีโอกาสอธิบายหรือชี้แจงเหตุผล ก็ควรมุงไปที่การสอนธรรมใหผูฟงเขาใจแลวตัดสินดวย

ปญญาของตน เรื่องที่เกี่ยวกบความดีซึ่งทุกศาสนาสอนก็ใหพิจารณาไปตามเหตุผล พรอมกับ

ช้ีแจงหลักเกณฑสำหรับพิจารณาใหชัดเจน ไมควรผูกขาดวาความดีวามีเฉพาะในศาสนาของเรา
เทาน้ัน เพราะท่ีจริงแลว ความดีมีหลายมิติและมีหลายระดับ ส่ิงท่ีควรใหความสำคัญอีกอยางหน่ึง

คือ การสงเสริมใหมีเสรีภาพทางปญญาในการพิจารณาเรื่องตางๆ การเผยแผศาสนาก็ควร

มุงไปที่การสรางความรูถูกเขาใจถูก มุงสรางสัมมาทิฏฐิเปนสำคัญ เพราะความเขาใจถูกตองนี้

จะเปนประโยชนแกผูคนตลอดกาลนาน ไมควรหลอกลอ บังคับหรือเชิญชวนใหเขามานับถือ

เม่ือเขาพิจารณาแลวจะตัดสินใจอยางไรก็ใหเปนเสรีภาพทางปญญา การกระทำท่ีจะมีผลกระทบ

ตอความสัมพันธอันดีระหวางศาสนาก็ตองระมัดระวัง แตก็ตองไมเปนการปลอยปละละเลย

หรือนิ่งดูดายใหอีกฝายกระทำการหรือเรียกรองเอาอะไรก็ได เพราะการปลอยปละละเลย
หรือการนิ่งดูดายในบางเรื่องอาจจะนำไปสูปญหาที่รายแรงยิ่งกวาก็ได พรอมกันนี้หากมี

กิจกรรมใดที่จะสรางความสงบสุขและความดีงามแกสังคม ก็ควรรวมกันทำแมกับศาสนาอื่น

เชน การรณรงคไมใหมีการมอบเมาเยาวชนดวยสิ ่งเสพติดและอบายมุข การขจัดความ

ไมยุติธรรมและการทุจริตคอรัปช่ันในสังคม ประการสุดทายซ่ึงถือเปนเร่ืองสำคัญมาก คือ เม่ือเกิด



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 181

ความขัดแยงระหวางศาสนาจะตองแกไขดวยสันติวิธีและดวยทาทีแหงปญญา ตองช้ีแจงอธิบาย 

ทำความเขาใจใหถูกตองเปนที่ยุติตรงกัน 

 อยางไรก็ตาม เรื่องความปรองดองระหวางศาสนาน้ีเปนเรื่องใหญที่ไมอาจทำไดงายๆ

ในเวลาสั้นๆ บทเรียนในอดีตที่ผานมาแสดงใหเห็นอยางชัดเจนแลว แตถึงกระนั้นก็เปนสิ่งที่

จำเปนที่ตองหาทางใหเกิดขึ้นในสังคม ทุกคนตองพยายามหาทางชวยกันตอไป การนำเสนอ

ในบทความนี้ไดอาศัยพระจริยาที่พระพุทธองคและพระสาวกปฏิบัติตอผูนับถือลัทธิศาสนาอื่น

มาเปนแนวทาง แมจะมีรายละเอียดแตกตางจากปจจุบันมาก แตหากผูสนใจนำไปปรับใช

ใหเหมาะสมกับสังคมก็นาจะเปนประโยชนชวยสรางบรรยากาศแหงความปรองดองไดบาง

บรรณานุกรม

พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2540). ความสำคัญของพระพุทธศาสนาในฐานะศาสนา

 ประจำชาติ. (พิมพครั้งที่ 9). กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิพุทธธรรม. 

________.  (2542). มองสันติภาพโลกผานผานภูมิหลังอารยธรรมโลกาภิวัตน. (พิมพครั้งที่ 2).  

 กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิพุทธธรรม.
พระธัมมานันทมหาเถระ. (2534). นานาวินิจฉัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณ
 ราชวิทยาลัย.

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม.   

 (พมิพครั้งที่ 16). กรุงเทพมหานคร : เอส. อาร. พร้ินติ้ง แมส โปรดักส.
________. (2554).  แกนแทของพระพุทธศาสนาและลักษณะแหงพระพุทธศาสนา.   

 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพชุมนุมสหกรณการเกษตรแหงประเทศไทย.

พระโมคคัลลานเถระ. (2547). คัมภีรอภิธานวรรณนา. พระมหาสมปอง มุทิโต

 (แปลและเรียบเรียง). (พิมพครั้งที่ 2).  กรุงเทพมหานคร : ประยูรวงศพร้ินติ้ง.

พุทธทาสภิกขุ. (2539). ปณิธานสามประการ. (พิมพครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร : สุขภาพใจ.



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1182

________. (2539). พุทธจริยา. (พิมพครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร : สุขภาพใจ. 

 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2539).  พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

 ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

________. (2533). อรรถกถาภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาอกถา. กรุงเทพมหานคร :   

 โรงพิมพวิญญาณ.

________. (2539). ฎีกาภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาฎีกา. กรุงเทพมหานคร : 

 โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

มหามกุฎราชวิทยาลัย. พระไตรปฎกและอรรถกถา แปล 91 เลม. (พิมพครั้งที่ 4). 

 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2543.

รัฐธรรมนูญแหงราชอาณาจักรไทย พ.ศ. 2550. ราชกิจจานุเบกษา เลม 124 ตอนที่ 47 ก, 

 24 สิงหาคม 2550.

ราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. (2546). 

 กรุงเทพมหานคร : นานมีบุคสพับลิเคชั่นส.


