
วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 107

ทำอยางไรครอบครัวจึงจะไรความรุนแรง
How Families are Devoid of Violence

ดร. พูนสุข มาศรังสรรค
Dr. Poonsuk  Masrungson

อาจารยประจำหลักสูตรสันติศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย

บทคัดยอ

 บทความนี้นำเสนอทางออกที่เปนไปไดในการรวมกันจรรโลงครอบครัวใหอยูรวมกัน

อยางสันติสุข ปลอดความรุนแรง อันเปนสัญลักษณแหงความปาเถื่อน ไมมีความเปนอารยะชน

ในยุคโลกาภิวัตนปจจุบันนี้ โดยปจเจกบุคคลในแตละครอบครัวตองเรงพัฒนาจิตใจของตน

อยางรีบดวนพรอมการบมเพาะจิตใจ และฝกฝนการปฏิบัติตนในระยะยาว ใหอยูในครรลองแหง 

“ศีล สมาธิ และปญญา” แผขยายไปเปน “คานิยมแหงสันติสุขในครอบครัว” ในองครวมแหงสังคม 

ที่สุดแลวคนในสถาบันครอบครัวจะอยูรวมกันไดอยางสันติสุข ปราศจากความรุนแรงใดๆ

Abstract

 This article presents possible solutions for family members to stay
together peacefully without “violence”, the sign of un-civilization in such today 
globalization.  The key is that each family individuals must rush developing
their minds together with long-term self-practices in the ways of ‘morality,
concentration and wisdom’; and expand this into the ‘popularity of family peace’ 
in the overall society. Finally, people in family institution will be able to live 
together peacefully without any violence.



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1108

1. บทนำ
 คนในครอบครัวยุคโลกาภิวัตนซึ่งมีความเจริญอยางยิ่งยวดทางเทคโนโลยีสารสนเทศ

มักมีความแตกแยกทางความคิดอันกอใหเกิด “ความขัดแยง” มากมาย หากประนีประนอม 

และยินยอมกันได ก็ยังคงความเปนครอบครัวเดียวกันไวได แตถา “ความขัดแยง” ขาดการ

จัดการท่ีดี ก็ประทุไปสูความรุนแรงได จากการปะทะคารม ดาทอ ตบตี เตะตอย ผลัก ดวยสวนตางๆ

ของรางกาย รวมถึงการใชอาวุธตางๆ จนฝายใดฝายหนึ่งหรือทั้งสองฝายเกิดการบาดเจ็บหรือ

เสียชีวิตได

 คำถามมีวา ทำไมคนในครอบครัวเดียวกัน โดยเฉพาะสามีภรรยา จึงสามารถประทุษราย

รางกายและจิตใจกันไดมากมายขนาดที่ไมนาเชื่อเลยวา ครั้งหนึ่งกอนที่ทั้งคูจะตกลงปลงใจ

สรางครอบครัวกันน้ัน เขาท้ังคูเคยรักกันมาก กลาวไดวาแทบจะเปนเงาของกันและกัน ในขณะท่ี

นักปราชญและนักวิชาการดานตางๆ อาทิ จิตวิทยา เศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรม เปนตน 

ตางพยายามคิดคนหาคำตอบใน 3 มิติของการแกไข การปองกันและการเยียวยานั ้น

พระพุทธศาสนามีคำตอบที่ชัดเจนทุกทาง สามารถนำมาใชจัดการในการยุติความรุนแรง

ในครอบครัวรวมกับแนวทางและทฤษฎีตางๆ ที่มีผูคิดคนขึ้นไดอยางเปนรูปธรรม โดยเริ่มที่

แตละปจเจกบุคคลผูเปนสมาชิกในครอบครัว แผขยายออกสูสังคมในองครวมที่สามารถจะชวย

บมเพาะคานิยมพรอมปฏิบัตินิยมแหงการอยูรวมกันในครอบครัวโดยเฉพาะครอบครัวเดี่ยว

ที่ประกอบไปดวยสามี-ภรรยา หรือพอ-แม-ลูก อยางไรความรุนแรงไดในที่สุด 

2. อะไรคือความรุนแรงในครอบครัว
 ความหมายของความรุนแรงในครอบครัวที่เปนรูปธรรม คือ
 2.1 การละเมิดเขตแหงสิทธิสวนตัว บทบาท หนาท่ี และความสงบสันติสุขของแตละ

สมาชิกในครอบครัว

 คนในครอบครัวทั้งในสังคมตะวันตกและตะวันออกตางมีเขตแดนหรือเสนแบงพื้นที่ 
(boundaries) ที่อยูอาศัยภายใตชายคาเดียวกัน มีความสัมพันธกันทางการสมรสที่ถูกตอง

ตามกฎหมาย หรือทางการตกลงปลงใจที่จะใชชีวิตอยูรวมกันและพรอมใจกันที่จะสราง

สายสัมพันธและสายโลหิตรวมกันคือบุตร ธิดา โดยตางก็คาดหวังในสันติสุขรวมกัน เม่ือใดก็ตาม
ที่มีการลวงละเมิดเขตของกันและกันทางดานสิทธิในความเปนสวนตัว ไมวาจะเปนหนาที่และ

บทบาท หรือความสุขสงบสวนตัว ความรุนแรงไมทางกายก็ทางใจยอมเกิดขึ้นไดอยางงายดาย 
(มธุรส เอื้อนนธัช : ออนไลน) 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 109

 2.2 การใชอำนาจในทางท่ีผิดในครอบครัว

 อำนาจในครอบครัวโดยปกติมิไดหมายถึงอำนาจที่ใชความรุนแรงปาเถื่อน (ประมวล 

รุจนเสรี, 2547 : 30-35) แตเปนอำนาจที่เกิดจากความยินยอมพรอมใจดวยความรักใครผูกพัน

หรือมีความไวใจกันเปนฐานรองรับ เนื่องจากการแตงงานกันในบางกรณีอาจมิไดมาจาก

ความรักใครผูกพันกันเองของคูสมรส แตมาจากความไวเนื้อเชื่อใจในพอแมที่ชวยเลือกคูครอง

ให ความยินยอมพรอมใจหมายถึงการท่ีภรรยายินยอมใหสามีปฏิบัติหนาท่ีเปนหัวหนาครอบครัว 

และสามีก็ยินยอมใหภรรยาปฏิบัติตนเปนแมบาน คือดูแลการงานทุกอยางในบาน ไวเนื้อเชื่อใจ

ใหเปนผูอบรม ส่ังสอน เล้ียงดู ฟูมฟก บุตรธิดา และดูแลทรัพยสินของครอบครัว หรือในบางกรณี

ภรรยาก็สามารถทำหนาที่เปนหัวหนาครอบครัวแทนสามีไดหากมีความสามารถเหนือกวาสามี

หรือท้ังสองฝายแบงเบาภาระหนาท่ีกันตามสมควร ซ่ึงเปนลักษณะของอำนาจในครอบครัว ท่ียอม

ตกอยูกับทั้งฝายชายและฝายหญิง แตเมื่อใดก็ตามที่มีการใชอำนาจไปในทางที่ผิด ก็เกิดเปน

ความรุนแรงในครอบครัวได ทั้งนี้ การใชอำนาจทั้งในทางที่ถูกและผิดในครอบครัว จัดเปน

ผลที่มาจากสภาวะจิตใจ ระดับคุณธรรม ศีลธรรมของบุคคลในครอบครัว ปญหาความรุนแรง

ในครอบครัวจึงอยูที่การจัดสรรอำนาจในทรัพยสินและในตัวสมาชิกครอบครัวอยางผิดปกต ิ

กอใหเกิดความเดือดเนื้อรอนใจตอสมาชิกทุกคนในครอบครัว

3. ภาพรวมอื่นๆ เก่ียวกับความรุนแรงในครอบครัว
 3.1 สาเหตุของความรุนแรงโดยทั่วไป 

 ความรนุแรงโดยทัว่ไปมีสาเหตมุาจากความขดัแยงอันเปนความไมตองตรงกันในเร่ือง

ของความเห็น ความคิด ความเขาใจในระดับท่ีไมสามารถประนีประนอมกันไดจนเกิดความรุนแรง

ในลักษณะของการประทุษรายกันจากระดับนอยไปถึงระดับปานกลาง และระดับมากสุด

จนเกิดการบาดเจ็บสาหัส หรือถึงขั้นประหัตประหารกันจนถึงแกชีวิต 
 หากกลาวตามสภาพทางจิตใจ ความรุนแรงเกิดจากความกาวราวอันเปนความจงใจ

ทำรายผูอื่นที่เกิดขึ้นบอยครั้งและรุนแรง ทั้งกาวราวตอตนเอง ตอผูอื่นแบบตัวตอตัว และแบบ

กลุมหนึ่งตออีกกลุมหนึ่ง ความกาวราวระดับปกติเปนเรื่องธรรมดาที่อาจเกิดขึ้นกับใครก็ได
แตในบทความน้ีหมายถึงระดับท่ีเปนโทษเปนภัยแกตัวผูกาวราวเองและคนในครอบครัวเชิงเด่ียว

ซึ่งไมรวมถึงความผิดปกติจากภายในของบุคคลที่มียีน (gene) หรือหนวยทางพันธุกรรมใน

โครโมโซม ที่ไดรับถายทอดทางพันธุกรรมจากพอแม เปนตัวควบคุม (ยีนที่เกี่ยวของกับความ

รนุแรงโดยตรงคือยีน  Monoamine Oxidase A (MAOA) ซึ่งพบวาหากกิจกรรมของเอนไซม

ของยีนน้ีมีระดับต่ำกวาปกติจะทำใหผูน้ันมีแนวโนมในการกอความรุนแรงมากกวาปกติ เน่ืองจาก



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1110

ยีนนี้มีตำแหนงอยูบนโครโมโซม X ดังนั้นโอกาสที่ยีนนี้จะเกิดการขาดหายไปจึงมีมากกวา

นั ่นเปนเหตุผลวาทำไมเพศชายจึงมีโอกาสกอความรุนแรงมากกวาเพศหญิง นอกจากนี้

ความผิดปกติทางพันธุกรรมแบบตางๆ ยังอาจเปนเหตุใหคนผูน้ันมีโอกาสแสดงพฤติกรรมกาวราว

รุนแรงได น่ันคือความผิดปกติแบบมีโครโมโซมเพศชายเกินมา 1 แทง เรียกวา XYY Syndrome; 

กาญจนา ศรีสวัสดิ์ และศิริลักษณ จิตตระเบียบ, 2551 : 513) จะกลาวถึงเฉพาะสาเหตุอื่นๆ 

ที่อาจโยงมาสูความรุนแรงในครอบครัวได ดังตอไปนี้

 3.1.1 ความรุนแรงเปนผลพวงจากความกาวราว

 ในทางจิตวิทยาระบุไวถึงสภาพที่ทำใหเกิดความกาวราวดังนี้ (จิราภา เต็งไตรรัตน 

และคณะ, 2547 : 350-351)

 - การเสริมแรง (reinforcement) เกิดขึ้นเมื่อมีการสงเสริมใหกาวราวโดยการยกยอง

หรือใหกำลังใจเวลามีความกาวราว หรือการกระทำกาวราวทำใหเกิดผลดี

 - การเลียนแบบ (modeling) เกิดจากการเห็นตัวอยางที่กาวราว โดยเฉพาะจากคนท่ี

ตนเองช่ืนชอบ

 - ปทัสถาน หรือรูปแบบแหงการเสนอสนอง (norm of reciprocity) เชน เกิดจาก 

ความเชื่อในสังคมที่วาความแคนตองมีการชำระแบบตาตอตา ฟนตอฟนซึ่งสงเสริมใหคนใน

สังคมเกิดความกาวราว 

 -  ความเครียด (stress) อาทิ ความเครียดที่เกิดจากความยากจน การตกงาน 

การถูกสังคมรังเกียจ อากาศรอน พอแมรักลูกไมเทากัน เสียงรบกวนโสตประสาท ความจูจ้ีข้ีบน

ของบุคคลในครอบครัว ฯลฯ 
 - สัญญาณความกาวราว (aggressive cues) อาทิ การดูความกาวราวจากสื่อตางๆ 

เชน ภาพยนตร รวมถึงการคลุกคลีกับอาวุธตางๆ สามารถเปนปจจัยสงเสริมความกาวราวได 

 3.1.2 ความร ุนแรงเป นผลพวงจากความอิจฉาร ิษยา ความโกรธ และ
ความหวาดระแวง : ความอิจฉาริษยา ความเกลียดชังและความหลอกลวง เกิดมาจากการ

ไมมีความเคารพ ขาดความเมตตาและความรักเพื่อผูอื่น คนที่อิจฉาริษยาไมชอบเห็นผูอื่น

มีความสุข ความสำเร็จหรือเจริญรุงเรือง บอยคร้ังท่ีความอิจฉาริษยานีไ้ดนำไปสูความเกลียดชัง

ความหลอกลวงและความรุนแรง  นอกจากน้ันความหวาดระแวงบางคร้ังก็นำไปสูความรุนแรงได

เพราะการหวาดระแวงกอใหเกิดการมองผูอื่นวาทำอะไรเพราะเห็นแกประโยชนสวนตน สิ่งนี้
ทำลายความหวังและการมองโลกในแงดี สวนความโกรธถูกกำหนดใหมีขึ้นในตัวมนุษย ก็เพื่อ

เปนกลไกสำหรับปองกันตนเอง แตหากไมสามารถควบคุมความโกรธได ก็จะกลายเปนสิ่งท่ีกอ



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 111

ใหเกิดการ “ทำลาย” (บรรจง  บินกาซัน: ออนไลน)

 3.1.3 ในทางพระพุทธศาสนา ความรุนแรงเปนผลมาจากเหตุปจจัยหลักๆ คือ

  1) องคประกอบภายใน : ตามมุมมองทางพระพุทธศาสนา ไดแก

   (1) สภาพจิตฝายราย 3 สิ่ง ที่อยูเบื้องหลังการผลักดันพฤติกรรมตางๆ 

ของมนุษย (พระพรหมคุณาภรณ ป.อ. ปยุตฺโต, 2551 : 58-59)  ไดแก

   - ตัณหา คือ ความอยากเสพ อยากบริโภค เพื่อบำเรอความสุขกายสุขใจ 

และหาประโยชนใสตน 

   - มานะ คือ ความตองการยิ่งใหญหรืออำนาจเหนือผูอื่น และ

   - ทิฏฐิ คือ แนวคิด ความเชื่อ คานิยม หรือความยึดถือในอุดมการณตางๆ

   ตัณหา มานะ และทิฏฐิ น้ี เรียกรวมกันวา “ปปญจะ” (พระไตรปฎก, เลม 17 ขอ 

83 : 142) คือ กิเลสเครื่องเนิ่นชา ที่เปนตัวการกอปญหาความยุงยาก เดือดรอน เพิ่มขยายทุกข 

(พระพรหมคุณาภรณ ป.อ. ปยุตฺโต, 2551 : 200) ทำใหมนุษยเกิดมิจฉาทิฏฐิ คือความคิดเห็น

หรือความเขาใจในทางผิดๆ และตกเปนทาสของอารมณรายตางๆ อาทิ อารมณชักนำใหใคร 

ใหรัก ใหอยากได ไดแก ราคะ โลภะ อิจฉาริษยา (อยากได) โทสะ (โกรธ) โมหะ (หลงผิด) ฯลฯ

  (2) การมีอคติ 4 (พระไตรปฎก, เลม 21 ขอ 17 : 29) อันเปนตนเหตุแหง

ความไมสามัคคีปรองดองกัน ไมวาจะในระดับครอบครัว ชุมชน สังคมและประเทศชาต ิ

และเปนเหตุแหงความแตกราวอันนำสูความรุนแรงตางๆ ที่จะเกิดขึ้นตามมา ไดแก ฉันทาคต ิ

คือความลำเอียงเพราะชอบ เมื ่อรักกันชอบกันก็มักจะคลอยตามกัน จนลืมใสใจในเรื ่อง

ความถูกตองชอบธรรม ทำใหเปนคนมีวิจารณญาณในการวินิจฉัยผิดพลาดได เกิดเปนความ

ขัดแยงอยูในใจลึกๆ เพราะขัดกับสำนึกในความเปนธรรม และสั่งสมนิสัยเห็นแกตัว เห็นแกได 
ไมใสใจผูอื่น เปนตน  โทสาคติ คือความลำเอียงเพราะชัง ในทางตรงขามเมื่อไมชอบใคร ก็มัก

ต้ังแงรังเกียจไวในใจ ดังน้ันไมวาคนท่ีเราชังจะดีเพียงไร ก็ยากท่ีจะเห็นความดีของเขา หรือถาเห็น

ก็มักอิจฉาริษยา เกิดปฏิฆะอยูในใจไปเพ่ิมเติมความชิงชังมากข้ึน สะสมเปนพยาบาทในใจลึกๆ ได

โมหาคติ คือความลำเอียงเพราะหลง ความไมรูเปนตนเหตุแหงความลมเหลวท้ังปวง โดยเฉพาะ
ในครอบครัว เมื่อเกิดความขัดแยงใดๆ ขึ้นมา แตขาดขอมูลที่ถูกตอง ก็มักจะตัดสินไปตาม

อำเภอใจตามมุมมองและแงคิดของตน ซึ่งเมื่อผิดพลาดยอมเพิ่มแรงกดดันใหสมาชิกทุกคน

จนเกิดเปนความแตกแยกมากขึ้นตอๆ ไป และ ภยาคติ คือความลำเอียงเพราะกลัว เนื่องจาก

มีอคติอยูในใจทำใหขาดความเที่ยงธรรม ไมยึดธรรมเปนที่พึ่ง เมื่อตองเผชิญหนากับปญหา

ที่ตองเสี่ยง หรือกับบุคคลที่ไมนาไววางใจเกิดความระแวงหวาดกลัว ก็มักจะยอมๆ ไปกอน
แบบขอไปที ไมตระหนักถึงปญหาท่ีจะเกิดตามมาในภายหลัง ก็ยอมสรางความกดดันใหสมาชิก

ครอบครัวกอความขัดแยงในใจสะสมจนกลายเปนความรุนแรงได



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1112

   (3) มูลเหตุสำคัญอีก 6 ประการ  

    - เปนผูมักโกรธ มีความผูกโกรธ : จึงไมเคารพยำเกรงซึ่งกันและกัน

    - เปนผูมักลบหลู ชอบตีเสมอ : จึงไมใครจะใหเกียรติกัน เพราะถือเปนสิทธิ

เสมอภาคของตน

    - เปนผูมักริษยา มีความตระหนี่ : จึงไมรูจักเสียสละอารมณใหกัน ขัดแยง

กันงาย สามารถสะสมเปนความรุนแรงได

    - เปนผูมักโออวด มีมารยา : บางครั้งอาจไมมีเจตนาแตทำใหอีกฝาย

เสียหนา รูสึกตนเองดอยกวา จึงเปนที่มาแหงความขัดแยงท่ีนำสูความรุนแรงได

    - เปนผูมีความปรารถนาเลวทราม มีความเห็นผิด : อาจมีรสนิยมและ

ความตองการที่ไมตรงกัน เขาใจไมตรงกันเห็นผิดกัน จึงเปนที่มาแหงความขัดแยงที่นำสูความ

รุนแรงได

    - เปนผูยึดม่ันในความเห็นของตน : ทำใหเกิดความด้ือร้ัน กลายเปนมิจฉาทิฏฐิ

ที่แกไขไดยาก ยอมนำสูความขัดแยงรุนแรงได (พระไตรปฎก, เลม 11 ขอ 325 : 322-342)

        2) องคประกอบภายนอก หรือปจจัยประกอบอื่นๆ ไดแก

  (1) ผลประโยชนหรือขอมูลไมเทากัน เปนปจจัยนำสูความขัดแยงในทางความคิดเห็น

  (2) ความสัมพันธที่ไมลงรอยกัน เชน การมีรสนิยมทางเพศตางกันทำใหขาด

ความรักที่หวานชื่นตอกัน การขาดการใชเวลารวมกันทำใหความสัมพันธหางเหิน

  (3) กระบวนการทางการรับรูไมเทากันผนวกกับส่ิงแวดลอมท่ีทำใหคนในครอบครัว

แตกความสามัคคี เชน ขาวสารเก่ียวกับชนวนแหงความขัดแยงในเร่ืองตางๆ เชน การเมือง สิทธิสตรี
ที่ดอยกวาบุรุษ กฎหมายที่ปราศจากความเปนธรรม ฯลฯ   ที่คนในครอบครัวมิไดไตรตรองดวย

สติปญญาใหดีเสียกอนท่ีจะปกใจเช่ือ และหากความเช่ือน้ันแตกตางกัน ก็ทำใหเกิดความขัดแยง 

หากมีมากและจัดการไมไดก็ประทุเปนความรุนแรงได หรืออาจเกิดจากบุคคลอื่นที่มีเหตุให

ผูกอาฆาต เชน หญิงชูหรือชายชู หรือบุคคลที่สามยุยงคนในครอบครัวใหแตกแยกกัน   
  (4) การเติบโตมาในโครงสรางทางสังคมและวัฒนธรรมที่ไมเทากัน เชน ฝายหนึ่ง

เกิดและเติบโตมาในตางประเทศหรือในกรุง ยอมเขากันไมไดดีกับอีกฝายที่เกิดและเติบโต

มาในประเทศหรือตางจังหวัด วิธีการคิดและทัศนคติตอสิ่งตางๆ ยอมตางกันโดยสิ้นเชิง

  (5) ประสบการณในวัยเด็ก หากบุคคลในครอบครัวมีประสบการณหรือไดรับ

ความรุนแรงในวัยเด็ก อาจหลอหลอมใหกลายเปนความกระดางในจิตใจ และมีพฤติกรรม

ไปในทางกาวราวรุนแรงได



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 113

  (6) อำนาจท่ีเหนือกวาของฝายชาย เน่ืองจากสังคมในอดีตยึดถือกันมาวาผูชายตอง

มีอำนาจเหนือกวาผูหญิงจนกลายเปนวัฒนธรรมท่ีหลีกเล่ียงมิได โดยเฉพาะสังคมไทยแตโบราณ 

ทำใหเกิดความไมเสมอภาค และความไมยุติธรรมในสังคม ลุกลามเขาสูครอบครัว ความไมยุติธรรม

ในสังคมเกิดจากความรุนแรงทางโครงสราง (structural violence) หมายถึงอะไรก็ตาม

ที่มาทำใหเกิดชองวางระหวางศักยภาพของมนุษย (human potentiality) กับสิ่งที่มนุษย

เปนอยูจริง (human actuality) โดยท่ี “อะไรก็ตาม” น้ัน ไมใชตัวบุคคล แตเปนระบบหรือโครงสราง 

ซึ่งลักษณะเดนของความรุนแรงนี้คือ เปนสิ่งที่ดำรงอยูอยางยาวนานและตอเนื่องในรูปของ

กระบวนการมากกวาที่จะเปนเหตุการณเฉพาะ และในขณะเดียวกันก็เกิดจากความรุนแรง

ทางวัฒนธรรม (cultural violence) ดวย ซึ่งเปนความรุนแรงท่ีเกิดข้ึนในบริบทของวัฒนธรรม

ที่รองรับและใหความชอบธรรมแกการใชความรุนแรงทางตรงและความรุนแรงทางโครงสราง 

ซึ่งความรุนแรงทางวัฒนธรรมนี้จะปรากฏอยูในรูปของสัญลักษณ ศาสนา อุดมการณ คานิยม 

ภาษา ศิลปะ วิทยาศาสตร เปนตน (จิตราภรณ สมยานนทนากุล : ออนไลน)

  (7) ความเส่ือมถอยทางดานคุณธรรมและจริยธรรมในสังคม กอเกิดปญหาตางๆ อาทิ 

การขาดความซ่ือสัตยสุจริต ความเกียจคราน ความตองการร่ำรวยทางลัด การไมรูจักประมาณตน 
การขาดความยับยั้งชั่งใจ ความฟุงเฟอฉาบฉวยในสังคม (ทอทหาร : ออนไลน) สงผลตอ

การพัฒนาคนในครอบครัวในแงของการเปนตัวหลอหลอมพฤติกรรมและการสรางคานิยม

แบบผิดๆ ที่กอใหเกิดความราวฉานในครอบครัว 

 3.2 ประเภทของความรุนแรงในครอบครัว

 ความรุนแรงในครอบครัวที่สอดคลองกับการนำเสนอในบทความนี้ คือ ความรุนแรง

ทางกาย ทางวาจา และทางใจท่ีมีความสัมพันธกันอยางใกลชิด จึงแบงความรุนแรงในครอบครัว

เปน 2 ประเภทหลักๆ ท่ีสอดคลองกับแนวคิดของทางตะวันออก (อนุช อาภาภิรม, 2543 : 9-10) คือ

  1) ความรุนแรงแบบแฝงเรนหรือแบบไมลงมือ ไดแก ความรูท่ีขาดหลักความประพฤติ

หรือความประพฤติที่ขาดความรูและความเขาใจที่ถูกตอง วาสิ่งเหลานี้เองที่เปนพื้นฐานนำสู
ความรุนแรงแบบลงมือได ความรุนแรงในลักษณะนี้แฝงอยูในครอบครัวเดี่ยวในสังคมไทย

มากที่สุด 

  2) ความรุนแรงทางกายภาพหรือแบบลงมือ ไดแก การประทุษรายรางกายดวยการ

ทุบตบตีกันรวมกับการใชคำพูดรุนแรงและอาการกาวราวท้ังใชหรือไมใชอาวุธ และความรุนแรง

ในครอบครัวจัดเปนความรุนแรงทางกายภาพหรือแบบลงไมลงมือที่แพรหลายที่สุดโดยเฉพาะ

ความรุนแรงในประเภทของความสัมพันธในครอบครัวเชิงเดี่ยว        



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1114

4. ผลกระทบจากความรุนแรงในครอบครัว
 ปจจุบันประเทศไทยกำลังประสบกับปญหาอาชญากรรมประเภทหนึ่ง ซึ่งไดทวี

ความรุนแรงมากขึ้น อันเปนดัชนีที่บงบอกถึงความเสื่อมโทรมของสังคมไทยไดเปนอยางดี คือ

ปญหาการกระทำผิดของเด็กและเยาวชนที่มีอายุระหวาง 7 – 18 ป ที่มีพฤติกรรมการใช

ความรุนแรงในการกระทำผิดซึ่งไมตางจากพฤติกรรมผูใหญ ประเด็นที่นาสนใจจึงอยูที่วา 

ความรุนแรงในครอบครัวมีผลกระทบตอพฤติกรรมของเด็กและเยาวชนหรือไม อยางไร เปนเร่ือง

ที่ไดมีผูทำการศึกษาไว ในดานตาง ๆ (สุมนทิพย ใจเหล็ก : ออนไลน) ดังนี้

 4.1 ปญหาทางดานอารมณ : เด็กและเยาวชนที่มีการใชความรุนแรงในครอบครัว 

เพราะมีปญหาทางดานอารมณ โดยเฉพาะการเก็บกด มีการรับภาพความรุนแรงเขาไปในจิตใจ

เกิดความสับสนทางดานอารมณ ไมเห็นคุณคาในตนเอง ขาดความมั่นใจ หดหู ซึมเศรา และ

มีแนวโนมฆาตัวตายไดงาย

 4.2 ปญหาการปรับตัวเขากับสังคม : เด็กและเยาวชนท่ีมีการใชความรุนแรงในครอบครัว

จะมีปญหาดานการปรับตัวเขากับสังคมไดยาก จะชอบเก็บตัวเงียบคนเดียวเพราะหวาดกลัว

ความรุนแรงที่เคยประสบจากครอบครัว ทำใหไมไววางใจคนในสังคม 

 4.3 ทัศนคติเกี่ยวกับการใชความรุนแรง : เด็กและเยาวชนที่ครอบครัวมีการใชความ

รุนแรงอยางตอเนื่อง จะสงผลตอการรับรูและทัศนคติตอการใชความรุนแรงวาเปนพฤติกรรม

ปกติธรรมดาในสังคม และบางคร้ังยังเห็นวาการใชความรุนแรงเปนเคร่ืองมือท่ีดีในการแกปญหา

 4.4 ทัศนคติตอการใชชีวิตครอบครัวในอนาคต : เด็กและเยาวชนท่ีมีการใชความรุนแรง

ในครอบครัว มีโอกาสสูงที่จะใชความรุนแรงในครอบครัวของตนเองในอนาคต

 4.5 ปญหาซอนเรนในระยะยาว : เด็กและเยาวชนที่มีการใชความรุนแรงในครอบครัว
จะมีความหดหู เศราหมอง ซึ่งอาจนำไปสูโรคซึมเศรา อันเปนพฤติกรรมซอนเรนที่อาจนำไปสู

ปญหาตางๆ เชน โรคจิต ประสาท และการฆาตัวตาย เปนตน

5. ครอบครัวจะปลอดความรุนแรงเมื่อนำพระพุทธศาสนามาบูรณาการ
จัดการ
 แนวคิดของทางตะวันตก ตะวันออก และแนวคิดจากหลักธรรมคำสอนในทาง

พระพุทธศาสนา มีทั้งความเหมือนหรือคลายคลึงและความแตกตางที่สามารถนำมาผสาน

เติมเต็มกันเปนจุดรวมและจุดเสริม เพื่อใหไดแนวทางที่เปนรูปธรรมสมบูรณขึ้นในรูปแบบของ

การจัดการความรุนแรงในครอบครัวเชิงพุทธบูรณาการในฐานะทางออกที่พึงประสงค



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 115

 การจัดการความรุนแรงในครอบครัวเชิงพุทธบูรณาการสามารถทำไดในระยะเรงดวน

และบมเพาะในระยะยาว โดยท้ังปจเจกลงมือเรงปฏิบัติเอง ซึ่งอาจมีกัลยาณมิตรเปนผูชวยดูแล

ชี้แนะ และกลุมปจเจกโดยองครวมในสังคมชวยกันบมเพาะ หากจะมองภาพรวมหลักของการ

บูรณาการ ก็จัดเปนการจัดการท่ีมีจุดเร่ิมตนท่ี “ใจ” ของแตละปจเจก เปนอันดับแรก เพ่ือแกไข

เยียวยาความรุนแรงที่เกิดทางวาจาและทางกาย อีกทั้งการปองกันมิใหเกิดความรุนแรงซ้ำซอน

หรือปองกันมิใหเกิดขึ้นไดเลยนั้นก็อยูที่การฝกฝนบมเพาะพัฒนาจิตใจใหเปนเครื่องปกปอง

ความประพฤติทางวาจาและทางกายมิใหเกิดความขัดแยง แปลกแยกในตนเองอันอาจลุกลาม

เปนความรุนแรงขึ้นได 

 เมื่อการจัดการเชิงพุทธบูรณาการมีจุดเริ่มที่ “ใจ” เจาของ “ใจ” คือแตละ “ปจเจก” 

จึงตองเขาไปจัดการกับ “ใจ” ของตนเองเปนอันดับแรก โดยใช “การตั้งจิตมั่นอยางแนวแน” 

ในใจตนเปนเครื่องมือฝกฝน บมเพาะ พัฒนา “ใจ” ขยายเปนการพัฒนาการแสดงออกทาง 

“วาจา” และ “ทางกาย” ท่ีมีแตความสันติ สุขสงบ ไรความรุนแรง นับเปนการเรียนรูท่ีจะส่ือสาร

ภายในตนเองอยางสันติเปนอันดับแรก แลวจึงแผขยายเปนการปรับเปลี่ยนการสื่อสารกับคน

ในครอบครัวอยางถอยทีถอยอาศัยใหเกิดความเขาใจอันดีตอกันนั่นเอง และเพื่อความสะดวก

ในการเตือนตนเองของแตละปจเจกใหเกิดความแนวแนและต้ังม่ันในการปรับเปล่ียนพฤติกรรม

ตนเองเพื่อสามารถที่จะแกไขความรุนแรงที่เกิดขึ้นในครอบครัวแลวใหสงบลงไดดวยดีและรูจัก

ปองกันมิใหเกิดข้ึนไดอกี รวมถึงความสามารถในการเยียวยาทั้งตนเองและสมาชิกในครอบครัว 

แผขยายไปในองครวมของสังคมไดผูเขียนไดยนยอเปนการใชเคร่ืองมืองายๆ สำหรับแตละปจเจก

ที่เรียกวา “9 ย. ” ไดแก

 ย. ท่ี 1 เยือกเย็น : สติ และปญญา ทำใหจิตใจสงบเยือกเย็น จะมีสติ มีปญญาไดก็ดวย

การฝกฝน ดวย หลักฆราวาสธรรม คือ สัจจะ ทมะ ขันติ จาคะ (พระไตรปฎก เลม 15 ขอ 246 : 354)

ในการระงับความผิดหวัง ความเสียใจ ความโลภ ความโกรธ ความหลง ไมตกเปนทาสของอารมณ

และกิเลสตัณหาตางๆ อยางถอนตัวไมขึ้น การฝกสมาธิเปนประจำทำใหจิตใจสงบ เยือกเย็นได 

สติก็มา ปญญาก็เกิด มีปญหาใดๆ ก็ไมระเบิดเปนความกาวราวรุนแรงท้ังทางวาจา และทางกาย 
ซึ่งมักเกิดควบคูกัน

 ย. ที่ 2 ยิ้มแยม : เกิดไดอยางจริงใจ ฉายใหเห็นบนริมฝปากที่เหยียดแยมสรวล

พรอมแววตา และทาทีที่เปนมิตร จากจิตใจที่เปยมไปดวยความรัก ความเมตตากรุณา ความ

ปรารถนาดีตอกัน เขาใจ เห็นใจ และเห็นคุณคาของผูอื่น เสมอเหมือนที่ตองการใหผูอื่นเขาใจ 

เห็นใจและเห็นคุณคาในตน การย้ิมแยมอยูเปนนิจยอมจะสรางบรรยากาศแหงความเปนมิตรท่ีดี

ตอกันในทุกสถานภาพ พรอมที่จะเช่ือมสัมพันธไมตรีตอทุกคน ทุกฝาย เทาที่โอกาสจะอำนวย  



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1116

 ย. ที่ 3 ยกยอง : เปนการระลึกถึงกันในทางดี ใหเกียรติกัน ดวยคำพูดและการกระทำ 

ประนีประนอมกัน ยอมรับในความคิดเห็นที่แตกตางทั้งตอหนาและลับหลัง คติการครองเรือน

โบราณในทางพุทธท่ีวา “ไฟในอยานำออก ไฟนอกอยาน้ำเขา” ยังใชไดผลดีอยูในยุคโลกาภิวัตน

ในอันท่ีจะไมกอใหเกิดความขัดแยงใดๆ โดยไมจำเปน ดวยบรรยากาศแหงความเปนกัลยาณมิตร 

และการเห็นคุณคาของความเปนมนุษยตามหลักสิทธิมนุษยชนท่ัวโลก เปนการผสานแนวคิดทาง

พระพุทธศาสนา และทางตะวันตก 

 ย. ท่ี 4 ยืดหยุน : คือการรูจักเมตตา กรุณาใหอภัยกันและกันในเร่ืองบางเร่ือง ไมเครงครัด

หรือตึงเครียดจนเกินไป จัดเปนวิธีการดำเนินชีวิตรวมกันบน “ทางสายกลาง” เวลาจะชวยให

ทุกอยางดีขึ ้น และกลายเปนความผูกพันที่ลึกซึ้งตอกัน สามารถเปนเครื่องมือผนึกกำลัง

กันอยางเหนียวแนนเพื่อความอยูรอดปลอดภัยของครอบครัวในทุกดาน ตามทฤษฎี ตะแกรง

แหงความสัมพันธ (The Relationship Grid) ของ เวยน อี. เบเกอร (Wayne E. Baker) 

ผสานหลักพุทธธรรม คือ พรหมวิหาร 4 และ สังคหวัตถุ 4 

 ย. ท่ี 5 ยินยอม : คือการรูจักเสียสละอารมณความตองการสวนตัว มีความคิด ความเขาใจ

ในทางท่ีถูกตอง โดยหมั่นนึกถึงสมัยที่เคยรักกันใหมๆ อะไรก็ยอมทั้งส้ิน แตเมื่อความรักสุกงอม

จนไดใชชีวิตรวมเปนครอบครัวเดียวกัน ตางก็มีบทบาท ภาระหนาที่ ที่หนักขึ้นจากการทำงาน

หาเลี้ยงครอบครัว เพื่อใหครอบครัวอยูรอดปลอดภัยในทุกๆ ดาน อารมณออนหวานตอกัน

ในหลายๆ เรื่องก็เหือดหายไปตามกาลเวลา กลายเปนอารมณเสียจากความเหน็ดเหนื่อยใน

อาชีพการงาน ตางฝายตางตองเห็นใจ และอภัยใหกัน  คิดใหไดวาในเมื่อเวลาเปลี่ยน หลายส่ิง

หลายอยางก็ยอมตองเปลี่ยนไปตามสถานภาพและกาลเวลาเปนธรรมดา คนที่ไมเคยยอม

บางเรื่องก็ตองยอม ตองยอมเลิกกระทำบางอยางที่ตนชอบ แตอีกฝายไมชอบ การรูจักยินยอม 
จึงเปนการ “เอาใจเขา  มาใสใจเรา” เปนการฟงความตองการของอีกฝายหนึ่งอยางลึกซึ้ง 

(deep listening) เม่ือรูวาอีกฝายชอบหรือไมชอบส่ิงใด ก็ไมขัดใจ เปนการปองกันความขัดแยง 

ความไมลงรอยกันไดในเบ้ืองตน  โดยการบูรณาการอุเบกขาในพระพุทธศาสนา ผสานการเคารพ

สิทธิเสรีภาพสวนตัวตามแบบตะวันตก 
 ย. ที่ 6 แยกแยะ : ตางฝายตองรูจักแยกแยะสิทธิสวนบุคคลที่ไมไดกอใหเกิดความ

เสียหาย หรือเปนการเบียดเบียนครอบครัวรวมกัน ตองเขาใจธรรมชาติของทุกคนท่ีมีความตองการ

ที่จะเปนสวนตัวบางไมมากก็นอย ใหทุกอยางเปนไปตามธรรมชาติใหมากที่สุด และเรียนรู

ในการรักษาระยะหางระหวางกันใหพอเหมาะ ความเปนบุคคลเดียวกันของปจเจกบุคคลในฐานะ

สามีภรรยา หรือพอและแมของลูกๆ มีสาระสำคัญในแงของความสมัครสมานสามัคคีปรองดอง
กัน เพื่อนำพานาวาชีวิตครอบครัวใหอยูรอดปลอดภัย ไมลมกลางคัน มากกวาการกาวกายสิทธิ

เสรีภาพความเปนสวนตัวที่เกินความพอเหมาะพอควร



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 117

 ย. ที่ 7 ยืนยัน : ไมวาอะไรจะเกิดข้ึน แมจะมีปากมีเสียง ขัดแยงกันบาง ปจเจกบุคคล

ในครอบครัวเดียวกันโดยเฉพาะสามีภรรยา ควรหมั่นบอกรัก และแสดงใหเห็นถึงความรักนั้น

ในโอกาสพิเศษตางๆ โดยไมถือวาเปนธรรมเนียมเฉพาะชาวตะวันตก เพราะความรัก ความใสใจ

ตอบุคคลอันเปนที่รักไมเลือกเชื้อชาติ ศาสนา หรือวัฒนธรรมแตอยางใด ตางตองหมั่นยืนยัน

ความรัก ความเคารพ ความอาทรที่มีตอกันเสมอๆ บรรยากาศในบานก็จะอบอวลไปดวย

ความรัก ความอบอุน ทุกปจเจกในครอบครัวเดียวกันควรยืนยันใหกันและกันมั่นใจเสมอ

(โรเบิรต สเติรนเบิรก : ออนไลน) วา ยามสุข ทุกคนจะรวมเสพ และยามทุกข แตจะรวมตานและ

แกไขปญหาตางๆ ที่เกิดขึ้นดวยกัน ไมทอดท้ิงกัน คนเราหากคิดจะเลิกรากันไปก็มักจะมีขออาง

หรือเหตุผลนานัปการ แตจงระลึกถึงความรักท่ีเคยมีตอกัน และชวยกันพยุงประคับประคองรักน้ัน
ไวเสมอ ความรักในแบบเสนหา เม่ือนานไปก็ไมจำเปนตองเปล่ียนเปนความเบ่ือหนาย แตสามารถ

เปลี่ยนเปนความผูกพันดวยเมตตากรุณาปรารถนาดีตอกัน และรวมฟนฝาอุปสรรคตางๆ 

ไปดวยกันจนกวาชีวิตจะหาไม แตถาจำเปนตองเลิกรากัน ตางก็ยังเปนเพื่อนที่ดีตอกันได 

ดวยความรูสึกดีๆ เปนพอและแมที่ดีของลูกที่ตางมีสวนเปนผูใหกำเนิด และยืนยันใหลูก

รูถึงความสามัคคีของทั้งพอและแมในอันที่ยังจะรวมเปนพอและแมที่ดีของลูกตอไป แมจะ

แยกทางกันก็ตาม โดยมิจำเปนตองเปนศัตรูกัน คนในครอบครัวตะวันตกมักไมถือสาในเรื่อง

การหยารางกันเทาคนในครอบครัวตะวันออก เพราะการหยารางของวัฒนธรรมเขาเปนเรื่อง

ไมหนักหนาสาหัสเทาวัฒนธรรมตะวันออก แตในทุกวิกฤติยอมมีโอกาสเสมอ การหยารางของ

ท้ังสองฝายและตางฝายตางไปแตงงานมีครอบครัวใหม  หากเปนไปโดยสันติ ก็เทากับลูกๆ ของ

ทั้งสองฝายตางมีสมาชิกครอบครัวเพิ่มขึ้นและตางฝายยังตางไปมาหาสูกันได โดยมิตองมี

ความโกรธ เกลียด อาฆาตแคนแตอยางใด 

 ย. ที่ 8 ยับยั้ง : ปจเจกตองมีความแนวแน อดทน เอาชนะยับยั้งความโกรธของคน

ที่โกรธตน ดวยความไมโกรธ ยับยั้งชั่งใจ เอาชนะคนไมดีหรือสิ่งไมดี ผิดศีลผิดธรรมตางๆ 

ดวยความดี มีศีลธรรม และยับย้ัง เอาชนะความตระหน่ี ดวยการรูจักให รวมถึงเอาชนะคนพูดจา
เหลาะแหละโลเล ดวยการพูดแตถอยคำสัตยจริง การจะฝกใช “การยับยั้ง” ในเรื่องเหลานี้

เปนเคร่ืองมือจัดการความรุนแรงฯ ปจเจกบุคคล ควรเสวนาใกลชิดกับกัลยาณมิตรอยูเสมอ เพราะ

กัลยาณมิตรจะชวยช้ีแนะตักเตือนใหเขาสูทางแหงการประพฤติชอบตางๆ (พระไตรปฎก เลม 19,

ขอ 49 : 43)

 ย. ที่ 9 เยียวยา :  การเยียวยาจิตใจของทุกฝาย ควรเริ่มที่ความพยายามเปลี่ยน
วิกฤติใหเปนโอกาสในจิตใจตนเองกอนเสมอ ดวยการเปล่ียนวิธีคิดตอส่ิงตางๆ ไปในแงบวกแทน

แงลบอยางสม่ำเสมอ อภัยตนเอง และอภัยอีกฝายในความขัดแยง บาดหมางกัน โดยคิดใหไดวา

ในการอยูรวมเปนครอบครัวเดียวกัน ก็ยอมมีการกระทบกระทั่งกันเสมือนลิ้นกระทบกับฟน

ในปากของเราเองเปนธรรมดา 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1118

 การสวดมนต ทำสมาธิภาวนา จะชวยทำใหจิตใจสงบลงไดมาก ทุกศาสนาสามารถ

ทำสมาธิไดคือการทำใจใหหยุดน่ิงสงบ ใชสติตามระลึกถึงความเปนปจจุบันขณะ ดวยความรูสึก

ตัวท่ัวพรอมใหจิตไมซัดสายไปในอารมณรายตางๆ ดังมีพุทธพจนตรัสไวทำนองวา หากปจเจกชน 

ทำตนใหเหมือนกังสดาลหรือระฆังวงเดือนที่ตัดขอบปากออก หรือเรียกงายๆ วาฆองแตกได

ความเงียบสงบก็ยอมเกิดในใจตน ไมตองการโตเถียงหรือขัดแยงกับใครเลย (พระไตรปฎก เลม 25,

ขอ 134 : 73) อีกทั้งโดยธรรมชาติแลว เวลาที่ผานไปจะเปนสิ่งที ่สมานแผลในจิตใจได

เปนอยางดี การหามิตรท่ีดีไวแลกเปล่ียนความคิดเห็น สนทนา ใหคำแนะนำตนในเร่ืองท่ียังไมทราบ

โดยเฉพาะวิธีทำใจใหสงบ จะชวยระบายทุกขในจิตใจไดมากทีเดียว เพราะเมื่อใจสงบ ปญญา

ก็ยอมเกิดขึ้นพิจารณาหาสาเหตุแหงทุกขหรือปญหาตางๆ ไดดี ทำใหรูจักที่จะดำเนินชีวิตไป

ในทางท่ีเปนประโยชนตอตนและผูแวดลอม โดยมีความถึงพรอมดวยความหม่ันเพียร เก็บรักษา 

หอมลอมดวยคนดี มีชีวิตท่ีหางไกลทางอันนำสูความเส่ือม (พระไตรปฎก เลม 25, ขอ 37 : 507; 

พระพรหมคุณาภรณ ป.อ. ปยุตฺโต, 2551 : 130)

6. บทสรุป
 เครื่องมือหลักชุด 9 ย. นี้เปนการผสานจุดรวมและจุดเสริมตางๆ ในแนวคิด ทฤษฎ ี

หลักการตางๆ ของทางตะวันตก ตะวันออก และหลักธรรมในพระพุทธศาสนาอยางยนยอ 

(พูนสุข มาศรังสรรค, 2554) ในมุมมองโดยองครวมที่วา การบูรณาการเชิงพุทธมีประโยชน

ในแงที ่สามารถผสานกลมกลืนกับความเปนไป หรือความเปลี ่ยนแปลงของทุกสรรพสิ ่ง

ในสากลโลกไดเปนอยางดี ไมวาโลกจะวิวัฒนาการใหเจริญรุดหนาไปมากในทางวัตถุเพียงใด

การนำพระพุทธศาสนามารวมประยุกตใชในการดำรงชีวิตรวมกันในครอบครัว ยิ่งเปนสิ่ง
จำเปนมาก เพราะสามารถนำหลักธรรมตางๆ ดังเสนอเปนทางเลือกไวมาทำใหจิตใจเจริญ
รอยตามความเจริญทางวัตถุไปดวย รวมลงเปนจิตที่แนวแน ตั้งมั่น มีสติ ระลึกรูถึงความเปน
ปจจุบันขณะที่เปนทาสของทั้งวัตถุ และอารมณความรูสึกตางๆ ที่มีแตจะสรางปญหาใหเกิด

ความไมสงบ ความโกลาหล ความรุนแรงในทุกทาง



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1 119

บรรณานุกรม

กาญจนา ศรีสวัสดิ์ และศิริลักษณ จิตตระเบียบ. (2551). ความรุนแรงกับ XYY Syndrome
 ในเชิงพันธุพฤติกรรม. วารสารควบคุมโรค. 34 (4), 513-517.  
จิตราภรณ สมยานนทนากุล. (28 พฤศจิกายน 2551).  ความรุนแรงและสันติวิธี. สืบคนเมื่อ
 12 กันยายน 2556, จาก http://www.gotoknow.com/blogs/posts/225951
จิราภา เต็งไตรรัตน และคณะ. (2547). จิตวิทยาทั่วไป. พิมพครั้งท่ี 4. กรุงเทพมหานคร : 
 มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร.
ทอทหาร. (10 กรกฎาคม 2549). ความมั่นคงแหงชาติ–ปจจัยที่มีผลกระทบกับสังคมไทย
 ในอนาคต. สืบคนเมื่อ 12 กันยายน 2556, จากhttp://.tortaharn.net/contents/
 index.php? option=com_content&task=view&id=89&Itemid=75>. 
บรรจง  บินกาซัน. (27 กรกฎาคม 2550). สุขภาพจิตดี ชีวีก็มีสุข ในทัศนะของศาสนาอิสลาม.  
 สืบคนเมื่อ 12 กันยายน 2556, จาก http://www.okanation.net/blog/islam/
 2007/ 07/27/entry-1
ประมวล รุจนเสรี. (2547). การใชอำนาจเปนธรรมชาติของมนุษย. (พิมพครั้งที่ 3).   
 กรุงเทพมหานคร : มปท. 
พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท.   
 (พิมพครั้งที่ 11/2). กรุงเทพมหานคร : เอส.อาร. พร้ินติ้ง แมส โปรดักส. 
__________. (2551). พัฒนาคุณภาพชีวิตดวยจิตวิทยาแบบยั่งยืน. กรุงเทพมหานคร : 
 สถาบันบันลือธรรม, 2551.
พูนสุข มาศรังสรรค. (2554). การจัดการความรุนแรงในครอบครัวเชิงพุทธบูรณาการ. 
 วิทยานิพนธพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัย
 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.
มธุรส เอื้อนนธัช. (14 มกราคม 2554).  สาระชีวิตคู เขตในครอบครัว.  สืบคนเมื่อ 11 กันยายน  
 2556, จาก http://www.thaifamilylink.net
สุมนทิพย ใจเหล็ก. (5 ธันวาคม 2550). ความรุนแรงในครอบครัวกับการกระทำผิดของเด็ก   
 และเยาวชน. สืบคนเมื่อ 11 กันยายน 2556, จาก http://www.geocities.com/
 sumontip2003/article1.htm
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.
 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.
อนุช อาภาภิรม. (2543). วิถีทรรศน ชุด ภูมิปญญาลำดับที่ 18 : ฉากความรุนแรงในยุคโลกาภิวัตน,
 (กรุงเทพมหานคร : อมรินทร พริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง.
Sternberg Robert. Triangular Theory of Love. Retrieved September 6, 2013, 
 from http://en.wikipedia.org/wiki/Triangular_theory_of_love.



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ปที่ 1 ฉบับที่ 1120


