
บทบาทของพระพุทธศาสนาในการพัฒนาชาติ
:


มุมมองของอาจารย์ป๋วย
อึ๊งภากรณ์










The
Role
of

Buddhism
on
the
National

Development:
Puey
Ungphakorn’s
viewpoint


เจตน์
ตันติวณิชชานนท์

Jade
Tantivanichanon


คณะสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล 
Faculty of Social Sciences and Humanities, Mahidol University, Thailand. 

Email: jadecompass@hotmail.com 

บทคัดย่อ


ปูชนียบุคคลทางด้านเศรษฐศาสตร์ซึ่งเป็นที่รักเคารพนับถือ ยกย่อง และได้รับการ

ยอมรับในเรื่องของคุณงามความดี ความซื่อสัตย์สุจริต ความยึดมั่นในระบอบประชาธิปไตย 

การอุทิศตนเพื่อสังคมและประเทศชาติ ทุกคนโดยเฉพาะอย่างยิ่งนักเศรษฐศาสตร์ จะต้อง

นึกถึงศาสตราจารย์ ดร.ป๋วย อึ๊งภากรณ์ เป็นท่านแรก ท่านเคยดำรงตำแหน่งคณบดีคณะ

เศรษฐศาสตร์และอธิการบดีของมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์  

นอกจากนั้น ท่านยังเคยดำรงตำแหน่งสำคัญในระดับชาติหลายตำแหน่ง เช่น ผู้ว่าการ

ธนาคารแห่งประเทศไทย ในส่วนของระดับนานาชาติ เมื่อวันที่ 18 พฤศจิกายน พ.ศ. 2558 ที่

ผ่านมา องค์การศึกษา วิทยาศาสตร์ และวัฒนธรรมแห่งสหประชาชาติ หรือ ยูเนสโก ได้มีมติ

ยกย่องให้ท่านเป็นบุคคลสำคัญของโลก   

ป๋วย อึ๊งภากรณ ์แสดงทัศนะว่า พระพุทธศาสนามีความสำคัญในการพัฒนาชาติโดย

ต้องช่วยสร้างสังคมที่มีสมรรถภาพ บุคคลต้องมีอิสรภาพและเสรีภาพ สังคมต้องมีความ

ยุติธรรมบนฐานความเมตตากรุณาของผู้คน ดังนั้น การพัฒนาชาติจึงจำเป็นต้องใช้ทางโลกและ

ทางธรรมควบคู่กันไปเพื่อการพัฒนาที่ยั่งยืน 

คำสำคัญ:

ป๋วย อึ๊งภากรณ์, บทบาทของพระพุทธศาสนา, การพัฒนาชาติ 

Doi : 10.14456/jmcupeace.2016.69



342 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

Abstract
 

The venerable person in economics, who is beloved, respected, praised 

has been accepted in terms of virtue, integrity, faith in democracy, the 

dedication for the society and the nation. People, especially economists must 

think of Professor Dr. Puey Ungpakorn at first. He held the position of the 

Rector and Dean of the Faculty of Economics, Thammasat University.  In 

addition, he held for many important national positions such as Governor of 

the Bank of Thailand. In the international, on 18 November, 2015 Professor Dr. 

Puey Ungpakorn has been named by The United Nations Educational, scientific 

and cultural organization of the United Nations Organization or UNESCO as one 

of the world’s most important people. 

Puey Ungphakorn has mentioned that Buddhism has played an 

important role on the national development. For example, it helps people to 

have freedom and independence, and also makes the society to be efficient. 

More importantly, the society needs the righteousness which based on the 

kindness of the people. In conclusion, the national development needs both 

secular and religious matters to develop the country for being a sustainable 

society. 

Keyword:  Puey Ungphakorn, Role of Buddhism, National Development 



343วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

บทนำ


สังคมไทยในอดีตไม่ได้แยกโลกออกจากธรรมอย่างชัดเจน ถือว่าหน้าที่ของผู้ปกครอง

โดยเฉพาะพระมหากษัตริย์ ไม่ใช่แค่บำบัดทุกข์ บำรุงสุขเท่านั้น หากยังจะต้องอุปถัมภ์พระพุทธ

ศาสนาและผดุงศีลธรรมของราษฎร รวมถึงการเป็นแบบอย่างด้านการประพฤติธรรมและ

สามารถสั่งสอนธรรมแก่ราษฎรได้ด้วย ส่วนพระพุทธศาสนาดั้งเดิม หลักธรรมหรือประเพณีไม่

ได้แยกสิ่งที่เรียกว่า “โลก” กับ “ธรรม” ออกจากกันอย่างชัดเจน หลักธรรมในพระพุทธศาสนา

ไม่ได้มีแต่เรื่องทำจิตให้พ้นจากความทุกข์อย่างเดียว หากยังครอบคลุมถึงเรื่องทางโลก เช่น 
 

การประกอบอาชีพ (สัมมาอาชีวะ) การปกครองเพื่อให้เกิดสังคมที่สงบสุข (จักรวรรดิวัตร) 
 

การปฏิบัติธรรมหรือทำสมาธิภาวนาต้องอาศัยปัจจัยทางโลก เช่น อาหาร ที่อยู่อันสงบวิเวก 

ฉันใด การทำมาหากินไปจนถึงการปกครองซึ่งถือว่าเป็นเรื่องทางโลก จำเป็นต้องมีธรรมเข้าไป

กำกับเพื่อให้เกิดความสงบสุขในชีวิตและสังคมฉันนั้น โดยที่จุดหมายในขั้นสุดท้ายของกิจกรรม

ทางโลกนั้นก็ต้องเป็นไปเพื่อความเจริญงอกงามของธรรมด้วย (Phra Paisal Visalo, 2009; 

101) 


เมื่อ “โลก” และ “ธรรม” ถูกแยกขาดจากกันในสังคมสมัยใหม่ จากการดึงเอาการ

ศึกษาสำหรับประชาชนให้ไปอยู่นอกกำแพงวัด จึงเป็นจุดเริ่มต้นของการดึงบทบาททางโลก

แทบทั้งหมดออกจากมือของพระสงฆ์ ในขณะที่วัดจำกัดตัวเองอยู่ในฝ่ายธรรม ส่วนรัฐมองว่า

ตนเองอยู่ฝ่ายโลก จึงไม่ยอมที่จะเกี่ยวข้องกับธรรม การปกครองกลายเป็นเรื่องทางโลก ไม่มีมิติ

ทางธรรมอีกต่อไป ก่อให้เกิดผลตามมา คือ ธรรมะถูกแยกขาดจากชีวิตประจำวันของผู้คน การ

ประกอบอาชีพและการทำมาหากินไม่จำต้องคำนึงถึงธรรมะ ทำให้เกิดเหตุการณ์เอาเปรียบ

ลูกค้า เช่น โกหกฉ้อโกงก็สามารถทำได้เพราะถือเป็นเรื่องธุรกิจ เมื่อเข้าวัดจึงค่อยทำบุญ ทำให้

ธรรมะอยู่ในบางซอกมุมของชีวิต เช่น เวลาเข้าวัด หรือในความสัมพันธ์ส่วนบุคคลเท่านั้น กลาย

เป็นว่าต่างคนต่างอยู่ ไม่ไปมาหาสู่กัน ในระยะหลังหนีไม่พ้นเรื่องของเงินหรือผลประโยชน์ 

กล่าวคือฆราวาสเข้าวัดเพราะหวังโชคลาภจากพระสงฆ์ ส่วนพระสงฆ์เข้าหาฆราวาสเพราะ

ต้องการเรี่ยไรเงินสร้างโบสถ์วิหาร เงินกลายเป็นตัวกลางความสัมพันธ์ระหว่างพระกับฆราวาส 

แทนที่จะเป็นการมาร่วมมือกันด้วยความตระหนักว่าโลกกับธรรมนั้นแยกจากกันไม่ได้ โดย

เฉพาะปัจจุบันในยุคที่กระแสวัตถุนิยมครอบงำจนชีวิตและจิตใจโหยหาแต่ทรัพย์สมบัติ มนุษย์

ถูกลดค่าเป็นเพียงก้อนวัตถุที่หาสิ่งบำรุงบำเรอชั่วครู่ ดังนั้นความรักสัจจะและใฝ่แสวงหาความ

จริงจึงกลายเป็นสิ่งจำเป็นสำหรับยุคนี้ เพราะสามารถฟื้นฟูจิตวิญญาณและความเป็นมนุษย์ให้

กลับมามีความหมายขึ้นใหม่ในตัวเรา ชีวิตของพวกเราต่างต้องการความหมาย แต่จะหาความ



344 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

หมายนั้นได้อย่างไร ชีวิตและงานของอาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์เป็นอีกตัวอย่างที่สามารถให้ความ

หมายแก่เราได้ เพราะเป็นประจักษ์พยานแห่งการใฝ่ความจริงที่มีความสุขทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น 

(Phra Paisal Visalo, 2009; 16) โดยเฉพาะแนวคิดของอาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์ ที่กล่าวถึง

การพัฒนาชาติอย่างน่าสนใจว่า


เรื่องการพัฒนาประเทศนี้ ถ้าจะพิจารณาจากทัศนะของปัจเจกชนคงจะเป็น

ประโยชน์ดี เพราะแท้จริงวัตถุประสงค์ที่เป็นแก่นสำคัญของการพัฒนา คือ การ
 

ส่งเสริมให้มนุษย์แต่ละคนอยู่ดีกินดี และให้สังคมหรือชุมชนของมนุษย์มีคุณภาพ
 

และสวัสดิภาพสูงขึ้น 


เมื่อเรากำหนดทราบแล้วว่ามนุษย์แต่ละคนต้องการอะไรบ้าง และความต้อง

การนั้นๆ เป็นความต้องการอันสมควร เราก็จะสามารถศึกษาซาบซึ้งยิ่งขึ้นถึงหน้าที่
 

รบัผดิชอบของรฐับาล ทัง้นีโ้ดยสมมตวิา่หนา้ทีข่องรฐับาลคอืการอำนวย (Ungphakorn, 

2002 : 295)


อาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์ ได้แสดงทัศนะว่า “แท้จริงแล้วถ้าพิจารณาไปโดยลึกซึ้ง จะ

เห็นได้ว่าการพัฒนาชาติเป็นเรื่องของวิชาการทุกแขนง รวมทั้งวิชาศีลธรรมจรรยา” 

(Ungphakorn, 2002 : 246) ท่านเน้นเสมอว่าควรนำศาสนาเป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนา

ชาติ ซึ่งน้อยคนจะนำแนวคิดในพระพุทธศาสนามาอธิบายให้ผู้คนในสังคมได้เข้าใจอย่างชัดเจน

และน่าสนใจ หากสังเกตในงานเขียนของอาจารย์ป๋วย จะเห็นว่าท่านชอบนำธรรมะและพุทธ

ภาษิตมาประกอบเสมอ ดังที่พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ในสมัยท่านดำรงสมณศักดิ์

เป็นพระราชวรมุนีได้กล่าวถึงอาจารย์ป๋วยว่า ท่านชอบพูดเรื่องธรรมะและนำหลักธรรมไปกล่าว

เสมอ แม้หลักธรรมที่คนไม่ได้กล่าวถึงกัน ท่านยังนำมากล่าวได้ แสดงว่าท่านต้องศึกษาอย่างลึก

ซึ้ง จะเห็นได้ว่าท่านพอใจหลักความประพฤติอันเป็นตัวจริยธรรมแท้ จึงคิดว่าท่านไม่สนใจ

ศาสนาในด้านพิธีกรรมและไม่สนใจสถาบัน เพราะเป็นเรื่องที่มีปัญหา


นอกจากนั้น เมื่อกล่าวถึงปูชนียบุคคลทางด้านเศรษฐศาสตร์ ซึ่งเป็นที่รักเคารพนับถือ 

ยกย่อง และได้รับการยอมรับในเรื่องของคุณงามความดี ความซื่อสัตย์สุจริต ความยึดมั่นใน

ระบอบประชาธิปไตย การอุทิศตนเพื่อสังคมและประเทศชาติ ทุกคนโดยเฉพาะอย่างยิ่งนัก

เศรษฐศาสตร์ จะต้องนึกถึงศาสตราจารย์ ดร.ป๋วย อึ๊งภากรณ์เป็นท่านแรก ท่านเคยดำรง

ตำแหน่งคณบดีคณะเศรษฐศาสตร์และอธิการบดีของมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ซึ่งเป็นตำแหน่ง

ที่สำคัญและตำแหน่งสูงสุดของมหาวิทยาลัย ความรู้ความสามารถของท่านไม่ได้ปรากฏ
 

อยู่ภายในมหาวิทยาลัย ท่านยังเคยดำรงตำแหน่งสำคัญในระดับชาติหลายตำแหน่ง เช่น 
 



345วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

ผู้อำนวยการสำนักงบประมาณ ผู้ว่าการธนาคารแห่งประเทศไทย และสมาชิกสภานิติบัญญัติ

แห่งชาติ 	


จะเห็นได้ว่าอาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์ไม่ได้เป็นแค่นักเศรษฐศาสตร์ นักการคลัง และ

นักการศึกษา ท่านยังมีบทบาทด้านการบูรณะชนบท ด้านการปลุกมโนธรรมสำนึกของเยาวชน

ให้สนใจเรื่องอุดมคติ ให้อุทิศตนเพื่อคนยากไร้ ให้หาทางสร้างสันติประชาธรรม ท่านใช้ความ

เป็นสามัญชนช่วยเหลือเกื้อกูลเพื่อนมนุษย์ แต่ในปัจจุบันมีข้อสังเกตว่าการที่ประเทศไทยไม่ได้

พัฒนาไปในทางที่ถูกต้อง ดังที่อาจารย์ป๋วยตั้งความปรารถนาไว้นั้น อาจเป็นเพราะเหตุและ

ปัจจัยในข้อต่างๆ ที่ท่านอธิบายไว้ยังมีการขาดตกบกพร่องอยู ่ (Sivaraksa, 2014 : 138) จึงมี

ความจำเป็นอย่างยิ่งที่รัฐบาลและประชาชนจะร่วมมือกันสร้างเหตุปัจจัยให้สมบูรณ์ อาจจะ

ย้อนกลับไปทบทวนศึกษาผลงานและข้อเขียนของท่านที่ไม่เคยล้าสมัย ผู้เขียนจึงสนใจว่า

อาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์จะมีมุมมองอย่างไรในเรื่องบทบาทของพระพุทธศาสนาในการพัฒนา

ชาติ 


ในบทความนี้จะกล่าวถึงแนวคิดการพัฒนาชาติในมุมมองของอาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์ 

เพื่อให้เห็นว่าชาติที่พัฒนาควรจะเป็นไปในลักษณะใด จากนั้นจะเป็นแนวคิดการพัฒนาชาติกับ

บทบาทของพระพุทธศาสนา และผู้เขียนจะวิเคราะห์บทบาทของพระพุทธศาสนาในการพัฒนา

ชาติตามทัศนะของอาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์ ตามลำดับต่อไป





ชาติที่พัฒนาควรจะเป็นอย่างไร


อาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์ (Ungphakorn, 2002; 241-245) แสดงทัศนะว่า คนส่วน

ใหญ่พูดเสมอว่า ชาติของเราต้องการที่จะให้มีการพัฒนา แต่ท่านได้ตั้งคำถามชวนคิดในเบื้อง

ต้นว่า เราจะพัฒนาไปเพื่ออะไร เราจะพัฒนาให้สังคมของเรามีลักษณะเป็นอย่างไร จึงเรียกได้

ว่าเป็นสังคมที่เจริญและพัฒนา อาจารย์ป๋วยมีความเห็นว่าสังคมใดจะเจริญรุ่งเรืองต้องมี

ลักษณะ 4 ประการ คือ


1.	 เป็นสังคมที่มีสมรรถภาพ


อาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์ (Ungphakorn, 2002 : 242) แสดงทัศนะว่า สังคมที่มี

สมรรถภาพ คือ สังคมที่ทำกิจการต่างๆ ทั้งทางราชการและเอกชน โดยต้องลงทุนน้อยเพื่อให้

ได้ผลมาก ตรงตามเป้าหมายที่วางแผนไว้ ปราศจากการทุจริต นอกจากนี้อาจารย์ป๋วยได้ให้

ความหมายของสมรรถภาพ คือ ความสามารถของบุคคลในสังคมที่จะประกอบกิจการให้มีผล

เป็นประโยชน์แก่ตนเองและผู้อื่น ท่านอธิบายว่า ความสามารถเกิดจากปัญญาโดยกำเนิดทาง



346 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

หนึ่ง และจากการศึกษาอบรมอีกทางหนึ่ง ซึ่งเมื่อบุคคลในสังคมมีความสามารถเป็นเบื้องต้น

แล้ว เขาย่อมจะรู้จักสะสมความสามารถขึ้นมาเป็นทุนและประกอบขึ้นเป็นเครื่องมือ เครื่องจักร 

ทำให้มีสมรรถภาพสูงขึ้นไป วิธีการใช้เครื่องมือและความสามารถของบุคคลประกอบกันนั้น ยิ่ง

จะส่งเสริมวิชาการและความถนัดให้สูงยิ่งขึ้น และเมื่อความสามารถของบุคคลแต่ละคนมีการ

ประสานกัน โดยวิธีบริหารจัดการที่ดีย่อมทำให้เกิดความสามารถส่วนรวม สรุปได้ว่า

สมรรถภาพของสังคมเป็นกำลังสำคัญที่จะชักจูงให้สังคมและบุคคลในสังคมเจริญก้าวหน้ายิ่งขึ้น

ไป ซึ่งเรียกกันว่า “พัฒนา”


2.	บุคคลในสังคมมีอิสรภาพและเสรีภาพ


เสรีภาพเป็นสิ่งที่ทำให้มนุษย์มีความแตกต่างกับสิ่งมีชีวิตอื่น เพราะถ้ามีแต่สมรรถภาพ 

แต่บุคคลในสังคมปราศจากเสรีภาพ สังคมนั้นย่อมเป็นสังคม “หุ่น” แม้จะมีกำลังทำให้เจริญขึ้น

ได้ ก็เจริญไปได้ไม่ดี เพราะเสรีภาพทำให้มนุษย์เราสามารถเลือกจุดหมายและวิถีทางแห่งชีวิต 

เพราะ “เสรีภาพเป็นเนื้อดิน อากาศ และปุ๋ย ที่จะทำให้พฤกษชาติแห่งความคิดเจริญเติบโตขึ้น

ได้” และการประกอบกิจของตนได้ตามชอบใจ ซึ่งมนุษย์แต่ละคนก็ย่อมมีจิตใจที่แตกต่างกันไป 

อันเป็นเหตุให้สังคมนั้นมีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น และเมื่อมนุษย์เราทำอะไรด้วยใจชอบ เรียกตาม

คติพระพุทธศาสนาว่า มีฉันทะ ย่อมจะทำได้ผลดีกว่าทำโดยไม่ชอบ เสรีภาพจึงเป็นสิ่งที่ส่งเสริม

ปัญญาอันเป็นส่วนย่อยแห่งสมรรถภาพ มนุษย์แต่ละคนเกิดมาย่อมมีศักดิ์ศรีติดตัวมา ไม่ว่าจะ

เกิดมาในฐานะใด ฉะนั้นเสรีภาพจึงเป็นหลักสำคัญในการพัฒนาชาติ เพราะ “เสรีภาพสำคัญ

ที่สุด ถ้าเราเชื่อในศักยภาพของสมองมนุษย์แล้ว ถ้าปล่อยให้เขามีเสรีภาพแล้ว ความยุติธรรม 

สมรรถภาพ และความเมตตากรุณาจะมาเอง” (Ungphakorn, 2002 : 56) โดยเฉพาะอย่างยิ่ง

หลักประชาธิปไตยเป็นหลักการที่ควรจะส่งเสริมสนับสนุนอย่างจริงจัง ซึ่งจะทำให้เกิดการ

พัฒนาในประเทศชาติขึ้นได้ แต่สิ่งที่พึงระวังคืออุปสรรคสำคัญของหลักประชาธิปไตย ได้แก่ 

ความโลภอย่างหนึ่ง กับความทระนงว่าตนวิเศษอย่างหนึ่ง เป็นเหตุทำให้บุคคลเพิกเฉยและ

ทำลายซึ่งสิทธิของผู้อื่น เป็นการเหนี่ยวรั้งไม่ให้ชาติบ้านเมืองเจริญพัฒนาได้โดยสมบูรณ
์

3.	สังคมมีความยุติธรรมครอบงำอยู่


อาจารย์ป๋วยอธิบายว่า มนุษย์เราในสังคมย่อมมีความผูกพันในการอยู่ร่วมกัน โดยมีกฎ

แห่งความยุติธรรมกระชับอยู่ “ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว” เป็นคติของศาสนาพุทธ การที่สังคมจะอยู่

เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันได้ หรือเรียกว่ามีสามัคคีธรรม ย่อมต้องอาศัยความยุติธรรมเป็นที่ตั้ง 

ส่วนความน้อยใจ ความริษยา ความแก่งแย่งชิงดี ย่อมเกิดจากความรู้สึกระแวงว่าจะมีความ
 

อยุติธรรมขึ้น ถ้าเป็นเช่นนั้นย่อมเป็นชนวนให้เกิดทุกข์ สันติสุขย่อมหายไป ไม่ว่าจะเป็นเรื่อง



347วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

ของสังคมในชาติเดียวกัน หรือเป็นเรื่องระหว่างชาติ ถ้าขาดความยุติธรรมในชาติบ้านเมือง
 

ที่เรียกว่า “ไม่มีขื่อไม่มีแป” ย่อมจะเกิดเหตุจลาจลภายในชาติ ถ้าเป็นเรื่องระหว่างชาติย่อม
 

เกิดสงคราม จึงกล่าวได้ว่าความยุติธรรมนำไปสู่สันติภาพซึ่งเป็นมูลฐานแห่งการพัฒนา 

(Ungphakorn, 2002 : 244)


4.	บุคคลในสังคมมีความเมตตากรุณา


มนุษย์เราเกิดมามีร่างกายและสติปัญญาไม่เท่ากัน บางคนแข็งแรง บางคนร่างกายไม่

สมบูรณ์ บางคนเกิดมาร่ำรวย ในขณะที่บางคนยากจน เมื่อเริ่มต้นก็เกิดความไม่เสมอภาค จึง

ย่อมเป็นหน้าที่ของสังคมที่จะขจัดความไม่เสมอภาคให้ลดน้อยลงที่สุดที่จะกระทำได้ อาจารย์

ป๋วยเสนอว่า ธรรมะที่จะขจัดความไม่เสมอภาคคือ ความเมตตากรุณา ซึ่งหลักเมตตากรุณาเป็น

หลักที่สืบเนื่องสัมพันธ์กับหลักเสรีภาพ คือศักดิ์ศรีของมนุษย์แต่ละคน ผู้ที่อ่อนแอกว่าย่อมมี

สิทธิ์เรียกร้อง ไม่ใช่คอยรับทานจากผู้ที่แข็งแรงกว่า และผู้ที่แข็งแรงกว่า มีสติปัญญามากกว่าจะ

ต้องรู้จักยับยั้งไม่กอบโกยด้วยความโลภ เปิดโอกาสให้มีความยุติธรรมทางสังคม ดังนั้นความ

เมตตากรุณาจึงเป็นหลักธรรมสำคัญของสังคม เพราะสมรรถภาพอย่างเดียวอาจทำให้เกิดความ

ยุติธรรมได้ง่าย แต่จำเป็นต้องอาศัยความเมตตากรุณา สังคมนั้นจึงจะเจริญพัฒนาโดยสมบูรณ์





บทบาทของพระพุทธศาสนากับการพัฒนาชาติ


ศาสนาพุทธมีจุดมุ่งหมายสูงสุด คือ การบรรลุนิพพาน พ้นเสียจากความเกิดซึ่งเป็นต้น

เหตุแห่งความทุกข์ ส่วนผลทางอ้อมของศาสนาคือการสอนให้ผู้คนประพฤติดี รักษาศีล 
 

กลัวบาป อันเป็นธรรมะที่รักษาความดี ความงาม และความจริงไว้ในหมู่มนุษย์ ทำให้ผู้ที่

ประพฤติตามคำสอนมีจิตใจผ่องแผ้ว อยู่ร่วมกับผู้อื่นในสังคมได้อย่างมีความสงบสุข 

(Ungphakorn, 1999 : 189) และอาจารย์ป๋วยได้อธิบายถึงสิ่งที่พระพุทธศาสนาเน้นย้ำ คือ 

ทำให้ว่าอะไรดีชั่ว มีการรักษาศีล และมีหลักธรรมที่คอยแนะนำหลักปฏิบัติทั้งต่อตนเองและ

สังคม ตามที่ท่านได้กล่าวไว้ดังนี้ว่า


ความดีเป็นเครื่องหล่อเลี้ยงและกำกับโลก ถ้าโลกเรามีความชั่วเป็นเกณฑ์ 

มนุษย์จะเบียดเบียนซึ่งกันและกัน แทนที่จะช่วยกันบำรุงหมู่คณะให้เจริญ ในด้าน

ความด ีศาสนาพทุธเนน้ยำ้ ขัน้แรกคอืใหรู้จ้กัแยกวา่อะไรดอีะไรชัว่ เรยีกวา่ หริโิอตตปัปะ




348 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

ต่อมามีศีลที่ห้ามไม่ให้ทำการบางอย่าง เพราะเป็นภัยแก่มนุษย์ และมีคำสั่ง

สอนให้มีธรรมะ คือ การกระทำเป็นหน้าที่ต่อตนเอง ต่อครอบครัว และต่อหมู่คณะ 

สงัคมประเทศชาต ิความดเีปน็ปจัจยัสำคญัในการพฒันาทัง้คนและชาต ิ (Ungphakorn, 

2002 : 195)


สำหรับผลของการอบรมสั่งสอนจากพระพุทธศาสนา ถ้าบุคคลได้รับทั้งความศรัทธา

และศีลธรรมไปจะเป็นสิ่งประเสริฐ ถึงแม้ว่าบุคคลจะไม่เชื่อในด้านศรัทธาแต่มั่นคงทางด้านศีล

ธรรม ก็ยังเป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนาชาติ (Ungphakorn, 2002 : 190) แต่ถ้าปราศจากศีล

ธรรม ย่อมทำให้การพัฒนาประเทศบกพร่องและไม่สมบูรณ์ ทำให้การพัฒนามุ่งไปเพียงแต่

ความเจริญทางด้านวัตถุ ยิ่งกว่าเรื่องที่สำคัญแท้จริง คือ ความเจริญในทางปัญญาและในทาง

ธรรม จะเห็นได้ว่า การขาดศีลธรรมทำให้โลกเสื่อมโทรม ดังนั้นบทบาทของศาสนาต่างๆ ควร

จะเป็นไปในลักษณะเดียวกัน เพราะไม่ว่าจะถือศาสนาใด ศีลธรรมย่อมเป็นเครื่องที่จะทำให้การ

พัฒนาชาติเป็นไปโดยสมบูรณ์และดียิ่งขึ้น ซึ่งการที่จะนำหลักพระพุทธศาสนามาช่วยเหลือใน

การพัฒนาชาติได้ดี ย่อมต้องอาศัยหลักธรรมและพระสงฆ์เป็นสื่อสำหรับสืบพระศาสนา โดย

อาศัยเกณฑ์บางประการในดำเนินการพัฒนาดังนี้ (Ungphakorn, 2002 : 257-262)


1.	 ความเชื่อในพระพุทธศาสนาต้องเป็นความเชื่อถือที่บริสุทธิ์ ไม่เจือปนความเชื่อ

ถือ โชคลางทางไสยศาสตร์


ถ้าหากพระพุทธศาสนาถูกแปลกปลอมและปะปนไปกับเรื่องตะกรุด คาถาอาคม และ

ความเชื่อเรื่องดวงดาว ย่อมทำให้การเชื่อถือในศาสนานั้นไขว้เขวไปและเกิดความระส่ำระสาย 

ดังที่อาจารย์ป๋วยได้กล่าวว่า


ความเชื่อถืออันนี้ ท่านเห็นว่าเป็นภัยแก่พระศาสนาเป็นอย่างยิ่ง เฉพาะในเมื่อ

เราได้เห็น ไม่ว่าผู้ใหญ่บนบานสานกล่าวขอให้ถูกล็อตเตอรี่ ขอให้สอบไล่ได้


...ทุกวันนี้ก็ยังมีการบนบานสานกล่าวในมหาวิทยาลัยหรือในที่ต่างๆ ขอให้

สอบไล่ได้ การบนนี้ท่านเชื่อว่าเป็นภัย ไม่ได้เชื่อว่าเป็นเรื่องความโง่เขลาอย่างเดียว 

เพราะเหตุว่า ถ้าหากนักเรียนนักศึกษาหรือผู้ใหญ่เราบนบานสานกล่าวได้ ก็พ่อค้า

พาณิชย์ทำไมเขาจะไม่ตัดสินบนข้าราชการ ตำรวจ ทหาร หรือฝ่ายปกครองไม่ได้ 
 

ก็เช่นเดียวกัน 


(Puey Ungphakorn, 2002: 257) 







349วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

ท่านเสนอว่า เมื่อพระพุทธศาสนามีความสำคัญเป็นอย่างยิ่งในการพัฒนาชาติ เพราะ

หลักธรรมและคำสอนทำให้มนุษย์มีความสมบูรณ์ทั้งในด้านสติปัญญาและทางด้านวัตถุ ดังนั้น

จึงควรที่จะพัฒนาความเชื่อของผู้ที่นับถือพระพุทธศาสนาให้มีความบริสุทธิ์ ไม่แปดเปื้อน 
 

ไม่ผสมกับความเชื่อทางไสยศาสตร์อันเป็นภัยต่อสังคม


2.	 ความเชื่อถือในพระพุทธศาสนาต้องเป็นความเชื่อที่ตั้งอยู่ในเหตุและผล ไม่ใช่ตั้ง

อยู่ในความเชื่อโดยงมงายอย่างเดียว


อาจารย์ป๋วยแสดงทัศนะว่า ศรัทธาไม่ใช่เป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนา ความมุ่งหมาย

ของท่านคือต้องการแก้ไขความเข้าใจผิดของผู้คนในสังคมไทยเน้นเรื่องความศรัทธามากเกินไป 

ไม่ว่าจะเป็นการศรัทธาแบบฉาบฉวยหรือศรัทธาแบบหน้าไหว้หลังหลอก ส่วนหลักศีลธรรมและ

ความเชื่อถือที่ตั้งอยู่ในเหตุและผลไม่ได้รับการเน้นย้ำ ดังที่ท่านกล่าวไว้ว่า


แท้จริงการเชื่อถือพระอย่างฉาบฉวยโดยไม่มีศีลธรรมค้ำจุนอยู่โดยมั่นคงนั้น 

ตามความเข้าใจของผมจะเป็นโทษยิ่งกว่าเป็นคุณ ผู้เรียกตนว่าพุทธศาสนิกชนไปเข้าวัด

ฟังเทศน์โดยมิขาด เช้าตักบาตรเป็นนิจศีล แต่สายๆ หน่อยพูดปด ฉ้อโกง และละเมิด

ศีลอื่นๆ ย่อมเป็นคนเลว ไม่ว่าจะใช้มาตรฐานอะไรมาวัด (Ungphakorn, 2002 : 192)	

	 


3.	นำหลักธรรมมาประยุกต์กับลักษณะของสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ 


อาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์ (Puey Ungphakorn, 2002; 258) อธิบายว่า การที่เราจะนำ

เอาคำสอนของพระพุทธองค์ซึ่งเป็นหลักธรรมมาประยุกต์กับสภาพปัจจุบัน เราจำเป็นที่จะต้อง

คำนึงว่า สภาพปัจจุบันและลักษณะของสังคมได้มีการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ดังนั้น ถ้าหากเรา

ยึดมั่นว่าพระธรรมเป็นอกาลิโก คือสามารถนำธรรมะมาใช้ได้ทุกเมื่อนั้น บุคคลในสังคมจำเป็น

ต้องปรับวิธีการปฏิบัติเพื่อให้สามารถประยุกต์เข้ากับสภาพสังคมในปัจจุบันที่มีความ

เปลี่ยนแปลงจากความจริงครั้งพุทธกาล โดยต้องมีการเปลี่ยนแปลงวิธีการที่จะใช้เป็นประโยชน์

แก่บุคคลในยุคปัจจุบันเป็นอย่างมาก ซึ่งอาจารย์ป๋วยตั้งข้อสังเกตว่า วิธีการเทศนาที่จะดึงดูด

ผู้คนโดยเฉพาะนักเรียนให้น่าสนใจนั้น หากพระสงฆ์ยังใช้วิธีการเทศนาแบบเดิมจะไม่ได้ผล 

เพราะในการเทศนาแบบเดิมนั้น อาจจะไม่มีอะไรที่เป็นเรื่องปัจจุบันที่จะทำให้เยาวชนเกิดความ

สนใจ จึงจำเป็นที่จะต้องมีการศึกษาวิจัยและมีการสัมมนาในเรื่องการประยุกต์หลักธรรม
 

คำสอนมาใช้กับสภาพปัจจุบัน (Ungphakorn, 2002 : 147)




350 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

4.	 การพัฒนาจำเป็นที่จะต้องใช้ทั้งทางโลกและทางธรรม


อาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์ (Ungphakorn, 2002; 148) เสนอว่าทางฝ่ายพระสงฆ์และ

ฝ่ายบ้านเมืองจำเป็นจะต้องร่วมมือกัน เพราะในอดีตมีหลายกรณีที่ฝ่ายบ้านเมืองเพิกเฉยต่อ

ความสำคัญของวัดในชนบทและในเมือง โดยเพิกเฉยต่อความสำคัญของการเป็นผู้นำของ
 

พระสงฆ์ในหมู่บ้าน อาจารย์ป๋วยเสนอว่า หากทางบ้านเมืองรู้จักเข้าหาวัด คือเข้าไปหาพระสงฆ์

เพื่อจะสร้างความนิยมให้แก่ประชาชนในเรื่องการพัฒนาตนเองและพัฒนาชาติ ซึ่งจำเป็นต้อง

อาศัยสถาบันสงฆ์เป็นสื่อกลางในเรื่องต่างๆ อาจจะทำให้ได้ผลสำเร็จดียิ่งขึ้น หากความร่วมมือ

ระหว่างฝ่ายสงฆ์และฝ่ายฆราวาสมีการดำเนินการร่วมกันไปด้วยดี ก็จะเป็นประโยชน์แก่ทั้งสอง

ฝ่าย ทั้งฝ่ายบ้านเมืองจะได้พึ่งพระพุทธศาสนา ทางฝ่ายพระพุทธศาสนาจะได้ทำประโยชน์แก่

บ้านเมือง เมื่อมีประโยชน์เกื้อกูลกัน ฝ่ายบ้านเมืองจะเห็นความสำคัญในการพัฒนาพระพุทธ

ศาสนาให้มั่นคงสืบไป





วิเคราะห์บทบาทของพระพุทธศาสนาในการพัฒนาชาติ : 


มุมมองของอาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์


อาจารยป๋วย อึ๊งภากรณ์อธิบายการพัฒนาชาติว่าต้องเริ่มต้นที่ ตัวบุคคล โดยเสนอ 

“หลักจตุพละ” หรือกำลัง 4 ประการ ว่าเป็นเครื่องมือสำคัญในการปฏิบัติเพื่อพัฒนาตนเองและ

พัฒนาชาติ หากมีคนถามอาจารย์ป๋วยว่า สังคมปัจจุบันนี้อาศัยคุณธรรมอะไรบ้างจึงจะพัฒนา

ได้ คำตอบของท่านจะเป็นดังที่พระพุทธศาสนาได้แสดงไว้ดังนี้ 


1.	ปัญญาพละ 	 กำลังคือปัญญา


2. 	วิริยพละ 	 กำลังคือความพากเพียร 


3. 	อนวัชชพละ 	 กำลังคือการทำสิ่งที่ไม่เป็นโทษ	


4. 	สังคหพละ	 กำลังคือการเกื้อกูลสงเคราะห ์


ธรรมะหมวดนี้มีความสำคัญ เพราะเป็นเรื่องที่ทำให้คนเกิดมีกำลังหรือมีพลังในตัว 
 

ที่จะทำให้มีความมั่นใจ ไม่หวั่นกลัวอะไร คือ มีกำลังปัญญา กำลังความเพียร กำลังความสุจริต 

กำลังการที่ได้ สงเคราะห์ช่วยเหลือบำเพ็ญประโยชน์ (Phra Brahmagunabhorn P.A. 

Payutto, 2013 : 34) อาจารย์ป๋วยเลือกนำหลักจตุพละมาอธิบาย เพราะเป็นหลักที่มีความ

สมบูรณ์ ทำให้ได้รู้ว่าอะไรเป็นความจริง ความดี และความงาม จึงต้องอาศัยปัญญาเป็นเบื้อง

ต้นเพื่อหาช่องทางไปสู่จุดหมายอันประเสริฐ แต่ปัญญาอย่างเดียวไม่พียงพอ เพราะถ้ารู้จริงแต่

เกียจคร้านหรือเพิกเฉย ทำให้ไม่สามารถสร้างงานหรือประโยชน์อะไรได้ ฉะนั้นจึงต้องใช้กำลังที่ 



351วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

2 คือ ความพากเพียร แต่หากมีแต่ความเพียรและปัญญา เปรียบเหมือนรถมีเครื่องยนต์ มีผู้ขับ

ที่มีความชำนาญนั้นยังไม่พอ ต้องมีเบรคและหางเสือ คือ สติ ในการคอยรั้งไว้ไม่ให้ปฏิบัติสิ่งที่

เห็นโทษและมีภัย สิ่งสำคัญที่ขาดไม่ได้คือต้องคิดถึงผู้อื่น มีเมตตากรุณาเป็นที่ตั้ง สงเคราะห์

เกื้อกูลผู้อื่นให้พ้นทุกข์และมีความสุข 





การพัฒนาชาติในทัศนะอาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์ 


การที่อาจารย์ป๋วยเริ่มต้นจากการตั้งคำถามว่า เราจะพัฒนาชาติไปเพื่ออะไร และ

ต้องการให้สังคมของเรามีลักษณะอย่างไร แสดงให้เห็นว่า อาจารย์ป๋วยเตือนให้ไม่ให้ลืมเป้า

หมาย คือ ชาติหรือสังคมที่พัฒนา และวิธีการที่จะนำไปสู่การพัฒนาชาติว่าต้องมีลักษณะ

อย่างไร ท่านเน้นเสมอว่า แก่นแท้ของการพัฒนาคือ การส่งเสริมให้มนุษย์แต่ละคนมีความเป็น

อยู่ที่ดีขึ้น โดยสังคมและชุมชนมีคุณภาพและสวัสดิการสูงขึ้น ซึ่งสังคมที่พัฒนาแล้วต้องมี

ลักษณะดังนี
้

1.	เป็นสังคมที่มีสมรรถภาพ ข้อนี้เป็นการให้ความสำคัญที่ความสามารถของบุคคลใน

สังคมที่จะทำสิ่งเป็นประโยชน์ต่อตนเองและสังคม เพื่อสร้างเป้าหมายของการพัฒนา คือ สังคม

ที่มีสมรรถภาพ ซึ่งบุคคลต้องใช้ปัญญาพลัง คือ หมั่นศึกษาและคิดพิจารณาอย่างมีเหตุผลตาม

หลักวิชา และต้องมีวิริยะพลัง คือ มีความเพียร เป็นเครื่องมือในสร้างความสามารถในตนเอง 


2.	บุคคลในสังคมมีอิสรภาพและเสรีภาพ อาจารย์ป๋วยให้ความสำคัญกับเสรีภาพ 

เพราะเป็นสิ่งที่ส่งเสริมปัญญา อันเป็นส่วนหนึ่งของสมรรถภาพที่เป็นหลักสำคัญในการพัฒนา

ชาติ ท่านเสนอให้ส่งเสริมหลักประชาธิปไตย ซึ่งจะทำให้ประเทศพัฒนาไปได้ แต่อุปสรรคของ

ประชาธิปไตย คือ ความโลภและความทระนงว่าตนวิเศษเป็นเหตุทำให้ทำลายสิทธิของผู้อื่น 	


3.	สังคมมีความยุติธรรมครอบงำอยู่ มนุษย์ในสังคมย่อมมีความสัมพันธ์กัน การที่

สังคมจะอยู่ได้ก็ด้วยสามัคคีธรรม ต้องมีความยุติธรรมเป็นที่ตั้ง นำไปสู่ความสันติภาพอันเป็น

มูลฐานของการพัฒนา ซึ่งเสรีภาพและยุติธรรมเกี่ยวข้องกับจิตใจของมนุษย์ที่มีศักดิ์ศรี อาจารย์

ป๋วยเสนอว่าต้องใช้อนวัชชพลังเป็นกำลังนำไปสู่ความยุติธรรม นั่นคือการทำสิ่งที่ไม่เป็นโทษ	


4.	บุคคลในสังคมมีความเมตตากรุณา ท่านให้ข้อสังเกตว่าเมื่อผู้คนในสังคมมีความ

แตกต่างกัน จึงเป็นหน้าที่ของสังคมที่จะขจัดความไม่เสมอภาคให้ลดน้อยลง ธรรมะที่ขจัดความ

ไม่เสมอภาคได้ คือ ความเมตากรุณา ซึ่งจำเป็นต้องอาศัยสังคหพละ คือ กำลังเกื้อกูลสงเคราะห์

ผู้คนในสังคม แนวคิดลักษณะสังคมที่พัฒนาของอาจารย์ป๋วยมีความคล้ายคลึงบางประการ
 

กับแนวคิดระบบการพัฒนาที่ยั่งยืนในด้านสังคมของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต)
 



352 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

(Phra Brahmagunabhorn P.A. Payutto), 2013 : 244) ที่ท่านให้ความสำคัญกับมาตรการ

ทางสังคม คือการสร้างบรรยากาศแห่งการไม่เบียดเบียน ให้มีบรรยากาศแห่งการช่วยเหลือ

เกื้อกูล สังคมจึงจะต้องให้มีมาตรการพิทักษ์และป้องกันคนที่อยู่ในสถานะต่างๆ ซึ่งมีโอกาส มี

ความสามารถแตกต่างกัน ไม่ให้เอารัดเอาเปรียบกัน และเอื้อโอกาสที่แต่ละบุคคลจะพัฒนายิ่ง

ขึ้นไป





บทบาทของพระพุทธศาสนาในการพัฒนาชาติ


จากทัศนะอาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์ 


อาจารย์ป๋วยให้ความเห็นว่า ผลของการศึกษาพระพุทธศาสนาจะทำให้บุคคลสามารถ

แยกแยะอะไรดีชั่ว ทำให้รู้จักหน้าที่ของตนเอง สามารถนำหลักพระพุทธศาสนามาช่วยในการ

พัฒนาชาติได ้สอดคล้องกับ สาทิศ กุมาร (Kumar, 2011; 156-157) ที่แสดงทัศนะว่า หาก

พระพุทธศาสนาถูกแยกออกจากสังคม ไม่ได้พูดถึงความทุกข์ ปัญหาและความเป็นไปของสังคม 

จะทำให้ธรรมะขาดปฏิสัมพันธ์ทางสังคม เป็นเพียงการฝึกปฏิบัติที่มีตนเป็นศูนย์กลาง ซึ่งไม่ก่อ

ให้เกิดความงอกงามใดๆ กับสังคม ในอีกด้านปฏิสัมพันธ์ทางสังคมที่ปราศจากธรรมะจะกลาย

เป็นการแสวงหาอำนาจและความยิ่งใหญ่ส่วนตน ดังนั้น แนวคิดของพระพุทธศาสนาเพื่อสังคม

จึงต้องผสานธรรมะและสังคมเข้าด้วยกัน ให้เจริญงอกงามไปพร้อมกัน อันหมายถึงการทำงาน

เพื่อปลดเปลื้องความทุกข์ทั้งทางเศรษฐกิจและทางจิตใจ ปลดปล่อยมวลมนุษย์จากความ

หิวโหยทางกายและโหยหาทางจิตใจ นอกจากนี้อาจารย์ป๋วยแสดงความเห็นว่า การนำหลัก

พระพุทธศาสนามาช่วยเหลือในการพัฒนาชาติได้ดี ย่อมอาศัยหลักธรรมและพระสงฆ์เป็นสื่อใน

การสืบพระศาสนาและพัฒนาประชาชน อาจารย์ป๋วยเสนอว่าบทบาทการพัฒนาชาติต้องตั้งต้น

ที่ตัวของพระพุทธศาสนาว่า 


1.	ความเชื่อในพระพุทธศาสนาต้องเป็นความเชื่อถือที่บริสุทธิ ์ ไม่เจือปนความเชื่อ

ถือ โชคลางทางไสยศาสตร์ เพราะการสร้างสังคมที่มีสมรรถภาพ ผู้คนในสังคมจะต้องมีปัญญา

เชื่อมั่นในศักยภาพของตนเองบนพื้นฐานของเหตุและผล เราจึงควรที่จะพัฒนาความเชื่อใน

พระพุทธศาสนาให้มีความบริสุทธิ์ ต้องเป็นแก่นแท้ ไม่ไปผสมกับความเชื่อทางไสยศาสตร์ 

เพราะพระพุทธศาสนาไม่สนับสนุนเรื่องของการพึ่งอำนาจดลบันดาลภายนอก ไม่ว่าเป็น

ไสยศาสตร์ หรือการพึ่งอำนาจเทพเจ้า


อาจารย์ป๋วยมีความเห็นว่า หากผู้คนในสังคมยังมีความเชื่อในการบนบานสานกล่าว 

แสดงให้เห็นว่า พวกเขาไม่มีความชื่อมั่นในความสามารถของตนเอง จึงต้องพึ่งอำนาจจากสิ่งที่



353วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

ไม่สามารถมองเห็นได้ ท่านตั้งข้อสังเกตว่าหากผู้คนยังบนบานสานกล่าว ต่อไปประชาชนย่อม

ต้องให้สินบนกับข้าราชการ ตำรวจ ทหาร หรือฝ่ายปกครองได้เช่นเดียวกัน เพราะมองว่าเป็น

เรื่องธรรมดา ซึ่งจะเป็นภัยแก่ศาสนาและประเทศเป็นอย่างยิ่ง 


2.	ความเชื่อถือในพระพุทธศาสนาต้องเป็นความเชื่อที่ตั้งอยู่ในเหตุและผล ไม่ใช่ตั้ง

อยู่ในความเชื่อโดยงมงาย การที่ชาวพุทธจะเชื่ออะไรต้องตั้งอยู่ในหลักเหตุและผล เพราะใน

สังคมไทยมักจะเน้นเรื่องความเชื่อที่งมงาย ทำให้ประชาชนหลงเชื่อและยึดถือโดยไม่ผ่านการ

คิดวิเคราะห์อย่างมีวิจารณญาณ บางครั้งผู้คนในสังคมเชื่อแบบฉาบฉวย ไม่ได้เน้นหลัก

จริยธรรมอันเป็นหลักความประพฤติที่ดีงาม      


3.	นำหลักธรรมมาประยุกต์กับสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ท่านเน้นที่สภาพ

ของสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงไป หากพระสงฆ์ยังใช้วิธีการหรือรูปแบบเดิมที่ไม่มีความทันสมัย 

หรือทันสถานการณ์ ผู้ฟังหรือเด็กจะไม่ให้ความสนใจ พระสงฆ์จึงต้องพยายามปรับตัวเป็นอย่าง

ยิ่ง ปรับวิธีการเทศนาเพื่อดึงดูดผู้คน โดยเฉพาะกลุ่มเด็กเยาวชนให้เกิดความสนใจ อันเป็นการ

ประยุกต์หลักธรรมให้เข้ากับสภาพสังคมในปัจจุบัน 


4. การพัฒนาชาติจำเป็นที่จะต้องใช้ทั้งทางโลกและทางธรรม เป็นการร่วมมือกัน

ระหว่างฝ่ายพระสงฆ์และฝ่ายบ้านเมืองจะต้องร่วมมือกัน โดยฝ่ายบ้านเมืองต้องไม่เพิกเฉยต่อ

ความสำคัญของวัดทั้งในเมืองและชนบท อีกทั้งรัฐต้องให้ความสำคัญของการเป็นผู้นำของพระ

สงฆ์ในชุมชน ผ่านบทบาทของการพัฒนาในรูปแบบต่างๆ สอดคล้องกับสุลักษณ์ ศิวรักษ ์

(Sivaraksa, 2014; 187) ที่อธิบายว่ารัฐควรหันเข้าหาผู้นำทางศาสนาและผู้ที่มีคุณธรรม ส่งเส

ริมให้ท่านเข้าใจการพัฒนาชาติ การเมือง และมีบทบาทการเมืองอย่างถูกต้อง โดยผู้นำทาง

ศาสนาต้องไม่เป็นหัวคะแนนให้นักการเมือง หากทางธรรมมีบทบาทช่วยหันเหทางโลกให้ลด

ความเลวร้าย ลดความรุนแรงมาสู่ความบริสุทธิ์ยุติธรรมจะเกิดประโยชน์กับการพัฒนาเป็น

อย่างมาก สอดคล้องกับแนวคิดพระพุทธศาสนาแบบพัฒนาสังคม เป็นแนวคิดและแนวปฏิบัติที่

ตระหนักว่า พระพุทธศาสนาไม่ใช่เป็นสิ่งที่ดำรงอยู่อย่างโดดเดี่ยว แปลกแยกจากสังคม หรืออยู่

เหนือสังคม หากแต่เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นในสังคม ได้รับความอุปถัมภ์ให้อยู่รอดได้จากสังคม หาก

สังคมล่มสลาย พระพุทธศาสนาก็ดำรงอยู่ไม่ได้ 


พระพุทธศาสนาจึงไม่ใช่วิถีในการพัฒนาจิตวิญญาณเพื่อบรรลุอุดมคติทางศาสนา

เท่านั้น หากแต่เป็นเครื่องนำทางที่ดีที่สุดสำหรับชาวพุทธให้รอดพ้นจากปัญหาในโลกทั้งทาง

วัตถุและจิต ทำให้สามารถพึ่งตนเอง พร้อมที่จะพัฒนาตนเองและสังคมของตนให้เจริญก้าวหน้า

ได้ พระพุทธศาสนาจึงเข้าไปตอบปัญหาและเสนอแนวทางในการพัฒนาบุคคลและสังคมใน

บริบทต่างๆ เช่น การนำเสนอหลักธรรมเพื่อแก้ปัญหาความรุนแรงในสังคม การส่งเสริมพระ



354 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

สงฆ์ในการพัฒนาชุมชน และการเรียกร้องให้นักการเมืองมีคุณธรรม (Sirikanchana, 2014; 

174) แต่ปัจจัยสำคัญในการพัฒนาคือ สังคมพุทธบริษัท ดังที่ท่านพุทธทาสภิกขุ (Buddhadasa 

Bhikkhu, 2005; 35) ให้ข้อคิดว่าการอยู่ได้ของพระพุทธศาสนา อยู่ได้ด้วยการมีสังคมที่ดีในหมู่

พุทธบริษัท ถ้าในหมู่พุทธบริษัทไม่มีสังคมที่ดี มีการทำลายล้างกัน พระพุทธศาสนาจะหมดไป

ตามการแตกสลายของสังคมพุทธบริษัท จึงเห็นได้ว่าการพัฒนาจำเป็นต้องอาศัยทั้งทางโลกและ

ทางธรรม โดยหมู่พุทธบริษัทต้องร่วมใจกันสร้างสังคมที่ดี มีความสามัคคี ไม่ทำลายกันเหมือน

ดังในสถานการณ์ปัจจุบัน 




บทสรุป


จากทัศนะของอาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์ พบว่า พระพุทธศาสนามีส่วนส่งเสริมปัจจัยพื้น

ฐานในการพัฒนาชาติให้มีความสงบเรียบร้อย หากประชาชนตระหนักรู้ถึงคุณค่าของหลักธรรม

ทางพระพุทธศาสนา พร้อมน้อมนำไปปฏิบัติ เมื่อจะตั้งเป้าหมายในการพัฒนาย่อมอยู่บนพื้น

ฐานของศีลธรรม และความยุติธรรมในสังคมด้วยความเมตตา ในกระบวนการดำเนินงาน

พัฒนาเป็นไปอย่างรอบคอบ มีการป้องกันการทุจริตคอรัปชั่น อาศัยหลัก “มีสติ” หรือ “ความ

ไม่ประมาท” สิ่งสำคัญคือผู้นำต้องมีคุณธรรม ใช้อำนาจในการพัฒนาอย่างเหมาะสม คำนึงถึง

ประโยชน์ส่วนรวมเป็นที่ตั้ง ไม่เบียดเบียนประชาชน ให้สิทธิเสรีภาพแก่ประชาชน โดยเฉพาะ
 

ผู้มีอำนาจในการปกครองและข้าราชการต้องเป็นแบบอย่างที่ดีให้กับเยาวชนในชาติ


อาจารย์ป๋วย อึ๊งภากรณ์ เชื่อว่า พระพุทธศาสนามีความสำคัญในการพัฒนาชาติ เป็น

ปัจจัยทำให้มนุษย์มีความสมบูรณ์ทั้งในด้านสติปัญญาและความเจริญในทางวัตถุ โดยพระพุทธ

ศาสนามีบทบาทในการพัฒนาชาติ คือ พระพุทธศาสนาต้องช่วยสร้างสังคมที่มีสมรรถภาพ โดย

บุคคลในสังคมต้องมีอิสรภาพและเสรีภาพ สังคมนั้นต้องมีความยุติธรรมบนฐานความเมตตา

กรุณาของผู้คนในสังคม 


แต่การที่จะทำอย่างนั้นได้ พวกเราต้องช่วยกันพัฒนาความเชื่อในพระพุทธศาสนาให้มี

ความบริสุทธิ์ ไม่ผสมกับความเชื่อเรื่องไสยศาสตร์อันเป็นภัยต่อสังคม อยู่บนฐานการเชื่อที่มีเหตุ

และผลคอยกำกับ อีกทางหนึ่งพระสงฆ์ควรจะมีการปรับตัวในเรื่องเทคนิคและวิธีการนำธรรมะ

มาสอนผู้คน ในยุคที่สังคมมีความเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ เพราะการพัฒนาชาติจำเป็นต้องอาศัย

ทางโลกและทางธรรมควบคู่กันไปเพื่อการพัฒนาที่ยั่งยืน จึงเป็นหน้าที่ของพวกเราทุกคนที่จะ

ร่วมมือกันในการมีส่วนร่วมพัฒนาชาติของเราตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะ 

“หลักจตุพละ” หรือตามหลักศาสนาที่ตนนับถือ เพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข ภายใต้สังคมที่

ผู้คนมีสิทธิเสรีภาพ และความเสมอภาค







355วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 2

References


Buddhadasa Bhikkhu. (2005). Moral
and
Solving
 social
problems. Bangkok: 

Sukkhapabjai. 

Kumar, S. (2011). Spiritual
compass
 :
 the
 three
qualities
of
 life. Bangkok: 

SuanNguenMee.




Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2013). Sustainable
Development. 

Bangkok: Komol Keemthong Foundation.     

Phra Paisal Visalo. (2009). Thai
 Buddhism
 in
 the
 future. Bangkok: Komol 

Keemthong  Foundation.   

Sirikanchana. P. (2014). Thai
 Buddhism:
 Unitiy
 in
 Diversity . Bangkok: 

Thammasat University.  

Sivaraksa, S. (2014). Puey
Ungphakorn
:
An
Honest
Siamese
in
a
Class
of
His


own. Bangkok: Komol Keemthong Foundation. 

Ungphakorn, P. (1999). From
Womb
to
Tomb. Bangkok: Komol Keemthong 

Foundation.  

. (2000). Puey
Ungphakorn
 :
Life
experience
and
 Ideas
 for
young



people. Bangkok: Komol Keemthong Foundation.  

. (2002). Puey
Ungphakorn’s
viewpoint
about
Politics
and
ethics.  

Bangkok: Komol  Keemthong Foundation.  

. (2002). Puey
Ungphakorn’s
viewpoint
about
Economy. Bangkok:  

Komol Keemthong Foundation. 


