
ทิพากาญจน์ ประภารัตน์ 
Thipakarn Prapharat 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkorntajavidyalaya University, Thailand. 

Email: thipakarn@hotmail.com 

การใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์เพื่อการเผยแผพระพุทธศาสนา
ของพระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

A Study of the Buddha’s Use of the Anusasani-
Patihariya (Miracle of Teaching) for the 

Propagation of Buddhism in Buddhist Scriptures 

บทคัดยอ 

วิทยานิพนธ์นี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาอนุสาสนีปาฏิหาริย์ 2) เพื่อ

ศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 3) เพื่อศึกษา

การบูรณาการใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์เพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในโลกปัจจุบัน ผลการวิจัย 

พบว่า  

อนุสาสนีปาฏิหาริย์ของพระพุทธเจ้าประกอบด้วยเหตุผล พระองค์มีพระมหา-

กรุณาธิคุณปรารถนาให้พระสาวกประสบความสำเร็จในเป้าหมายสูงสุดของชีวิตจึงทรงตามพร่ำ

สอน ย้ำแล้วย้ำอีกให้มีสติสัมปชัญญะในอิริยาบถต่างๆ ให้ใช้เสนาสนะที่สะดวกสบายต่อการ

ปฏิบัติและเป็นอยู่อย่างไม่ประมาทให้ตรึกตรองแต่เรื่องที่เป็นกุศลธรรมให้พิจารณาเห็นไตร

ลักษณ์ให้บำเพ็ญมหาสติปัฏฐาน 4 ตามความเหมาะสมกับ  

การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระพุทธศาสนา พบว่า หลักการ

และวิธีการเผยแผ่ที่เป็นสากล มีสาระที่เป็นประโยชน์ มีความสำคัญทั้งในด้านทฤษฎีที่เป็นเหตุ

เป็นผล และมีวิธีการที่เป็นสากลเหมาะสมกับทุกยุคทุกสมัย รวมทั้งมีข้อปฏิบัติที่ยึดทางสาย

doi: 10.14456/jmcupeace.2016.46



285วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

กลาง สามารถนำมาประยุกต์ใช้ให้สอดคล้องกับการดำเนินชีวิต เพื่อความสงบสุขและความ

เจริญของตนเองและสังคม 


การบูรณาการใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์เพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า

ในโลกปัจจุบัน พบว่า วิทยาศาสตร์มีความเชื่อว่า สรรพสิ่งในจักรวาลล้วนดำเนินไปอย่างมี

เหตุผล มีความเป็นระเบียบและมีกฎเกณฑ์ที่แน่นอน ส่วนพระพุทธศาสนาสอนว่าอย่าเชื่อเพียง

เพราะเสียงเล่าลือ เพราะอ้างตำรา เพราะนึกคิดเอาเอง เพราะอนุมาน เพราะคิดตรองตามแนว

เหตุผล เพราะตรงกับทฤษฎีของตน เพราะรูปลักษณะน่าดูและอย่าเชื่อเพียงเพราะท่านเป็นครู

อาจารย์ของเรา 


คำสำคัญ : อนุสาสนีปาฏิหาริย์, การเผยแผ่, พระพุทธเจ้า




286 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

Abstract   

The objectives of thesis were: (1) to study the Miracle of Teaching, (2) to 

study the Buddha’s propagation of Buddhism in the Buddhism scriptures, and 

(3) to study an integration the Miracle of Teaching to the propagation of 

Buddhism in the modern world. 

Result of the study are : Anusāsanī-Pātihāriya of Buddha consists of r

easons. He had the grace to desire the success to his followers as the greatest 

goal of life. He had repeated teaching the apperception in each gesture for 

practice and living with precaution to his followers. Always keeping in mind of 

the good deeds only in order to find out the Trinity’s practice of Four of Great 

conscious. The first is to behave as appropriate. Buddha used to teach people 

how miraculous Anusāsanī most and the best results. Buddha believed in his w

ords that people can confidence to change life, people can accept new values, 

and people can seek a new target.  

The principles and methods of propagation are universal, useful 

material, importance both in terms of theoretical rationality and a method that 

is universally suitable for all ages. The practice has taken a middle path. It can 

be applied in accordance with the lifestyle for the peace and prosperity of the 

self and society.  

Integrating the Anusasni miracle for the propagation of Buddhism, the 

Buddha in the world today that scientists have believed that all things in the 

universe are conducted rationally. There are certain rules and regulations. The 

Buddha taught that you do not believe just because a rumor. The book claims 

ideally because it assumes that because I think searched along reason. The 

match their theories and the picture looks unsightly and do not believe just 

because you are our teachers. 

Keyword: Anusāsanī-Pātihāriya (Miracle of Teaching), propagation, the Buddha’s 



287วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

บทนำ


พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการศึกษา ชีวิตของผู้นับถือพระพุทธศาสนาสามารถ

กล่าวได้ว่า เป็นชีวิตของผู้ที่จะต้องให้ความสำคัญกับการศึกษาตลอดชีวิต จนกว่าจะบรรลุขั้น

สูงสุด คือ บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ หมดการศึกษาและการศึกษาในพระพุทธศาสนานี้เป็น

ระบบฝึกฝนอบรมกาย วาจา ใจ หรือฝึกฝนอบรมการพัฒนามนุษย์ให้ดำเนินชีวิตดีงามถูกต้อง 

ทำให้มีวิถีชีวิตที่เป็นทางดำเนินที่ถูกต้องดีงามของมนุษย์ การเรียนรู้พัฒนาตนในพระพุทธ

ศาสนามี 3 ด้านใหญ่ๆ คือ อธิสีลสิกขา อธิจิตตสิกขา อธิปัญญาสิกขา (พระไตรปิฎกเล่มที่ 1 

ข้อ 45 : 33) อย่างไรก็ตาม การจะฝึกหัดพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขานี้จำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้อง

มีคนแนะนำสั่งสอน ซึ่งบุคคลผู้มีบทบาทสำคัญอย่างยิ่งในการสั่งสอนธรรมนี้ได้แก่ พระพุทธเจ้า 

พระองค์เป็นเจ้าของพระพุทธศาสนา 


 ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธองค์นั้น บ่อยครั้งจะเข้าไปมีส่วนเกี่ยวข้อง

กับเรื่องปาฏิหาริย์ 3 คือ อิทธิปาฏิหาริย ์ (ปาฏิหาริย์คือฤทธิ์) อาเทสนาปาฏิหาริย์ (ปาฎิหาริย์

คือ การทายใจ) และอนุสาสนีปาฏิหาริย์ (ปาฏิหาริย์คือคำสั่งสอน) (พระไตรปิฎกเล่มที่ 9 ข้อ 

468 : 216) บางครั้งเกิดจากความสนใจของประชาชน (พระไตรปิฎกเล่มที่ 9 ข้อ 283-486 : 

214-216) แต่บางครั้งก็เกิดจากความต้องการของภิกษุ ซึ่งพระพุทธองค์ก็จะสอนให้เห็นทั้งคุณ

และโทษของปาฏิหาริย์แต่ละอย่างไว้ และบอกด้วยว่าสถานการณ์เช่นใดควรเลือกใช้ปาฏิหาริย์

อย่างไหน พร้อมกันนั้นก็ทรงแสดงหลักฐานไว้อย่างชัดเจนว่า ปาฏิหาริย์ที่ทรงสรรเสริญและ

พระสงฆ์สาวกควรเลือกมาเป็นแนวทางในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา คือ อนุสาสนีปาฏิหาริย ์

(พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2551 : 96) แต่ถึงอย่างนั้นเราก็จะพบว่า ในการประกาศ

ศาสนาหลายๆ ครั้งพระองค์จะใช้อิทธิปาฏิหาริย์และอาเทสนาปาฏิหาริย์ประกอบด้วย จนใน

ตอนท้ายถึงได้ใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์ ข้อนี้เป็นเรื่องน่าศึกษาอย่างยิ่ง และเป็นแบบอย่างในการ

เผยแผ่ของพระสาวกทั้งพระภิกษ ุภิกษุณี อุบาสกและอุบาสิกา ผู้มีบทบาทในสมัยพุทธกาลก็ดู

เหมือนจะถือปฏิบัติไปในแนวเดียวกันนี้ คือ ใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์เป็นหลักในการเผยแผ่

พระพุทธศาสนา ด้วยเหตุดังกล่าวมานี้ ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาให้ทราบรายละเอียดเกี่ยวกับ

การใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์เพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธองค์ เพื่อให้ทราบว่า 
 

อนุสาสนีปาฏิหาริย์ซึ่งจัดเป็นปาฏิหาริย์อย่างหนึ่งในบรรดาปาฏิหาริย์ 3 นี้ได้แก่อะไร มีความ

หมาย ความเป็นมาและความสำคัญต่อพระพุทธศาสนาอย่างไรบ้าง อนุสาสนีปาฏิหาริย์มีความ

สัมพันธ์กับปาฏิหาริย์อื่นๆ อย่างไร และในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสมัยพุทธกาลนั้น 

พระพุทธองค์ใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์ในลักษณะใด เป็นต้น




288 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

อย่างไรก็ตาม ในสภาพสังคมไทยปัจจุบันเต็มไปด้วยกระแสวัตถุนิยมและบริโภคนิยม 

การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยวิธีเดิมๆ ที่เน้นการสอนแบบอนุสาสนีปาฏิหาริย์อาจจะไม่ได้รับ

ความสนใจจากสังคมเหมือนแต่ก่อน ควรจะมีการศึกษาแนวทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่

สอดคล้องกับสถานการณ์ปัจจุบัน แม้ว่าอิทธิปาฏิหาริย์นั้นพระพุทธองค์ไม่ทรงยกย่อง แต่เราก็

พบว่า พระองค์ใช้วิธีนี้บ้างในบางโอกาส ก่อนใช้พระองค์จะต้องทรงวิเคราะห์ถึงอัธยาศัยของ

บรรดาสรรพสัตว์ที่จะฟังธรรมเทศนาของพระองค์เสียก่อนว่าสัตว์ต่างๆ เหล่านี้มีอัธยาศัยโน้ม

เอียงไปในทางใด คนที่มีราคจริตก็ต้องสอนไปแบบหนึ่ง คนที่มีโทสจริตก็ต้องสอนไปแบบหนึ่ง 

ทรงสอนให้ถูกกับอัธยาศัยของคน เหล่านี้เรียกว่า อาเทสนาปาฏิหาริย์ คือการดักใจคน การพูด

ให้คนถูกใจ ก่อให้เกิดความอัศจรรย์ใจได้ต่างๆ หรือพูดง่ายๆ ว่า โดนใจ แสดงว่าการแสดงธรรม

ของพระพุทธเจ้านั้นน่าอัศจรรย์เพราะสามารถทำให้ผู้ฟังเกิดศรัทธาเลื่อมใสและน้อมนำไป

ประพฤติปฏิบัติได้ แม้ว่าวิธีการสอนบางอย่างพระพุทธเจ้าไม่ทรงสนับสนุนให้ใช้ได้ทั่วไป แต่ว่า

เอามาใช้ในบางอย่างบางแง่ คือ ในด้านจิตวิทยา เพื่อจะให้รู้ว่าใจของคนนี่มีจิตใจเป็นอย่างไร 

โน้มเอียงไปอย่างไร เพื่อสืบทอดคำสอนทางพระพุทธศาสนา และการนำหลักธรรมคำสอนทาง

พระพุทธศาสนาไปปรับใช้ในชีวิตประจำวัน (พระครูวิสุทธานันทคุณ สุรศักดิ์ วิสุทฺธาจาโร, 

2558 : 132)


ด้วยเหตุดังกล่าวมานี ้ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษารายละเอียดเกี่ยวกับอนุสาสนีปาฏิหาริย์

ทั้งจากหลักฐานในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทและจากการสัมภาษณ์ท่านผู้รู้ทั้งหลาย จาก

นั้นจะสรุปเป็นองค์ความรู้ใหม่ เพื่อให้ทราบถึงองค์ความรู้ทางพระพุทธศาสนา ซึ่งยังไม่มีการ

ศึกษาในระดับดุษฎีนิพนธ์ อีกทั้งการบูรณาการอนุสาสนีปาฏิหาริย์เพื่อการเผยแผ่พระพุทธ

ศาสนาเกี่ยวกับโลกปัจจุบัน อันจะเป็นองค์ความรู้ใหม่เพื่อนำไปปรับใช้ในการเผยแผ่พระพุทธ

ศาสนาต่อไป





วัตถุประสงค์ของการวิจัย


1.	 เพื่อศึกษาอนุสาสนีปาฏิหาริย์


2.	 เพื่อศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระพุทธศาสนา


3.	 เพื่อศึกษาการบูรณาการอนุสาสนีปาฏิหาริย์เพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของ

พระพุทธเจ้าในโลกปัจจุบัน







289วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ผลการวิจัย


1.	อนุสาสนีปาฏิหาริย์ 


ความเป็นมาของอนุสาสนีปาฏิหาริย์ เกิดจากพราหมณ์เกวัฏฏะมีศรัทธาในพระพุทธ

ศาสนาสั่งให้ภิกษุทั้งหลายแสดงอิทธิปาฏิหาริย์ แก่คฤหบดีผู้นุ่งผ้าขาว แม้ครั้งที่ 2 ครั้งที่ 3 

บุตรคฤหบดีชื่อ เกวัฏฏะ ก็ยังยืนยันชวนภิกษุผู้แสดงอิทธิปาฏิหาริย์ได้ให้แสดง พระผู้มีพระ

ภาคจึงทรงชี้แจงว่า ปาฏิหาริย์ที่ทรงทำให้แจ้งด้วยความรู้ยิ่งด้วยพระองค์เอง มีอยู่ 3 อย่าง คือ 

1. อิทธิปาฏิหาริย์ แสดงฤทธิ์ได้เป็นอัศจรรย์ 2. อาเทสนาปาฏิหาริย์ ดักใจทายใจได้เป็น

อัศจรรย์ 3. อนุสาสนีปาฏิหาริย์ สั่งสอน มีเหตุผลดี เป็นอัศจรรย์ ครั้นแล้วทรงแสดงถึงอนุสา

สนีปาฏิหาริย์ คือการสั่งสอนเป็นอัศจรรย์ว่า ควรประพฤติปฏิบัติ ตลอดจนการปฏิบัติได้ผลใน

ศีล 3 ประเภท ในฌาน 4 ในวิชชา 8 แล้วทรงเล่าถึงภิกษุรูปหนึ่งข้องใจในปัญหาที่ว่า ธาตุ 4 

ดับเพราะวิญญาณดับ


สาเหตุที่ฤทธิ์ที่มีความสำคัญน้อยกว่าอนุสาสนีปาฏิหาริย์ เนื่องจากญาณหยั่งรู้จำพวกนี้

นั้นมี โอกาสผิดพลาดสูงมาก ทำให้การรู้การเห็นระดับนี้สามารถคลาดเคลื่อนไปได้ หากจิตของ

ผู้รู้ผู้เห็นนั้นยังไม่บริสุทธิ์ตั้งมั่น ไม่หวั่นไหว เพราะในขณะของการเห็นนั้น หากจิตกระเพื่อมแม้

เพียงนิดเดียว ก็อาจทำให้สิ่งที่เห็นคลาดเคลื่อนบิดเบือนไปได้ เนื่องจากฤทธิ์ของปุถุชนอาจเป็น

โทษได้ทั้งแก่ผู้มีฤทธิ์เอง และแก่คนที่มาเกี่ยวข้องกับผู้มีฤทธิ์ ปุถุชนผู้มีฤทธิ์อาจจะเกิดความเมา

ฤทธิ์ ในลักษณะต่างๆ เช่น เกิดมานะว่าเราทำได้ในสิ่งที่คนอื่นทำไม่ได้ คนอื่นทำไม่ได้อย่างเรา 

มีความรู้สึกยกตนข่มผู้อื่น กลายเป็นอสัตบุรุษไป หรืออาจเกิดความหลงใหลมัวเมาในลาภ

สักการะที่เกิดจากฤทธิ์นั้น นำฤทธิ์ไปใช้เพื่อก่อความชั่วความเสียหายอย่างพระเทวทัตเป็นต้น


คุณสมบัติของอนุสาสนีปาฏิหาริย์ คือ คำสอนที่เป็นจริง สอนให้เห็นจริง และนำไป

ปฏิบัติได้ผลสมจริงหากต้องใช้อิทธิปาฏิหาริย์หรืออาเทศนาปาฏิหาริย์บ้างในเมื่อมีเหตุอันควร ก็

ใช้เพียงเพื่อเป็นเครื่องประกอบเบื้องต้น เพื่อนำเข้าสู่อนุสาสนีปาฏิหาริย์ มีอนุสาสนีปาฏิหาริย์

เป็นเป้าหมาย และจบลงด้วยอริยสัจ 4 


พุทธลีลาเกี่ยวกับการใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์มีเป้าหมายเพื่อให้ผู้ฟังและผู้ปฏิบัติหลุดพ้น

จากอาสวกิเลสเป็นสำคัญและพระผู้มีพระภาคเจ้าเองก็ทรงใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์แก่พุทธบริษัท

ของพระองค์เช่น แก่พระภิกษ ุ เพราะพระองค์ทรงมีความเข้าใจถึงอัธยาศัยของผู้ฟัง ทรงแสดง

ธรรมให้เห็นจริง คือผู้ฟังนำผลนั้นไปปฏิบัติตาม พร้อมทั้งได้รับผลแห่งการปฏิบัติตามกำลังของ

ตนๆ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป. อ. ปยุตฺโต, 2556 : 6) ทรงพิจารณาเห็นความเจริญมั่นคงของ

ภิกษุบริษัทว่า การแสดงธรรมจะต้องใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์ประเภทไหนให้เหมาะสมเมื่อ



290 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

พิจารณาด้วยพระปรีชาญาณหยั่งรู้ตามเป็นจริงจึงทรงวางหลักระเบียบกฎวินัยขึ้นเพื่อปกครอง

หมู่สงฆ์เบื้องต้นนั้นทรงบัญญัติอาบัติปาราชิก เพื่อเพิ่มพูนความรู้ในการใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์ 

ตามหลักพระสัพพัญญู 


การใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์ครั้งแรกคือ ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ทรงใช้กับนักบวช 

ใจความสำคัญในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร คือ 1. ทรงชี้ทางที่ผิด อันได้แก่กามสุขัลลิกานุโยค การ

ประกอบตนให้ชุ่มอยู่ด้วยกาม และอัตตกิลมถานุโยค การทรมานตนให้ลำบาก ว่าเป็นส่วนสุดที่

บรรพชิตไม่ควรดำเนิน แล้วทรงแสดงมัชฌิมาปฏิปทาคือข้อปฏิบัติสายกลาง ได้แก่ มรรคมีองค์ 

8 ว่าพระองค์ตรัสรู้แล้ว เป็นไปเพื่อพระนิพพาน 2. ทรงแสดงอริยสัจ 4 คือ ทุกข์ เหตุให้ทุกข์

เกิด ความดับทุกข์ ข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์โดยละเอียด 3. ทรงแสดงว่าทรงรู้ตัวอริยสัจ 4 

ทรงรูห้นา้ทีอ่นัควรทำในอรยิสจัทัง้สี ่และทรงรูว้า่ไดท้รงทำหนา้ทีเ่สรจ็แลว้ จงึทรงแนพ่ระหฤทยั

วา่ ได้ตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณแล้ว อันแสดงว่าทรงปฏิบัติจนได้ผลด้วยพระองค์เองเมื่อ

จบพระธรรมเทศนา โกณฑัญญะได้ดวงตาเห็นธรรม


จากการศึกษาเรื่องอนุสาสนีปาฏิหาริย์ทำให้ผู้วิจัยทราบถึงวิธีใช้หลักอนุสาสนีย์

ปาฏิหาริย์ของพระพุทธเจ้าและสามารถสรุปโดยสังเขป ได้แก่ 


1.	 รู้วิธีการเข้าหาผู้นำทางศาสนา 


2.	 รู้วิธีการปฏิวัติหลักคำสอนและหลักความเชื่อบางประการของลัทธิศาสนาดั้งเดิม 
 

ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงปฏิวัติทางสังคมชนชั้นที่ชาวชมพูทวีปยึดถือมานาน 


3.	 รู้วิธีการปฏิรูปพระพุทธศาสนาเกิดขึ้นมาท่ามกลางกระแสวัฒนธรรมและลัทธิต่างๆ 

4.	 รู้วิธีการเสนอหลักคำสอนที่เป็นแก่นแท้ของพระพุทธศาสนา 


5.	 รู้วิธีการปฏิบัติเชิงรุก หรือเยี่ยมเยียนตามบ้าน เป็นวิธีที่พระพุทธเจ้าทรงใช้ตลอด

การเผยแผ่ธรรมะ 


6.	 รู้วิธีการบริการชุมชน 


7.	 รู้วิธีการใช้ปาฏิหาริย์ต่างๆ เป็นวิธีการเผยแผ่ที่ใช้ความสามารถพิเศษเข้ามาช่วยโดย

มีจุดประสงค์เพื่อปราบปรามคนที่แสดงอาการกระด้างกระเดื่องไม่ยอมรับนับถือหรืออยาก

ลองดีให้สิ้น 


8.	 รู้วิธีการปรับตัวให้เข้ากับวัฒนธรรมท้องถิ่น 


9. 	รู้วิธีการเผยแผ่ด้วยบุคลิกภาพ 


10. 	รู้วิธีการสนทนา การบรรยาย และตอบปัญหา




291วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

2.	การเผยแผพ่ระพทุธศาสนาของพระพทุธเจา้ในคมัภรีพ์ระพทุธศาสนา 


การเผยแผ่ตามหลักอนุสาสนีปาฏิหาริย์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนามีหลักการและวิธีการ

เผยแผ่ในรูปแบบสื่อสารหลักการสอนของพระพุทธเจ้าได้แก่ พระพุทธศาสนากำหนดจุดมุ่ง

หมายในการสอนให้ถึงเป้าหมายที่กำหนดไว้ ซึ่งต้องมีเนื้อหา เรื่องที่จะสอน มีตัวผู้รับหรือผู้ฟัง 

และวิธีการสอนอย่างครบถ้วน เพราะพระพุทธเจ้าทรงเป็นผู้ที่พรั่งพร้อมไปด้วยคุณสมบัติของ

นักเผยแผ่ และพุทธวิธีในการสอนอย่างครบถ้วน จึงได้รับการยกย่องว่า เป็นศาสดาของเทวดา

และมนุษย์ทั้งหลาย (เสฐียรพงษ์ วรรณปก, 2540 : 30) สามารถอธิบายโดยสังเขปได้ดังนี
้

1.	 ทรงสอนเพื่อให้ผู้ฟังรู้แจ้งเห็นจริงในสิ่งที่ควรรู้ควรเห็น หมายความว่า ทรงสอนให้รู้

แจ้ง เห็นจริงเฉพาะเท่าที่จำเป็นสำหรับสาวกนั้นๆ สิ่งที่ทรงรู้แล้ว แต่เห็นว่าไม่จำเป็นสำหรับผู้

ฟัง หรือผู้รับการสอน ก็จะไม่สอนสิ่งนั้น


2.	 ทรงสอนเพื่อให้ผู้ฟังเห็นจริงได้  ทรงแสดงธรรมอย่างมีเหตุผลที่ผู้ฟังพอตรองตาม

ให้เห็น ด้วยตนเอง


3.	 ทรงสอนเพื่อให้ผู้ฟังได้รับผลแห่งการปฏิบัติตามสมควร  ทรงแสดงธรรมมีคุณเป็น 

มหัศจรรย์ สามารถยังผู้ปฏิบัติตามให้ได้รับผลตามสมควรแก่กำลังแห่งการปฏิบัติของตน


นอกจากนี้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาตามหลักพุทธจริยา ได้แก่ งานการสอนธรรม 

เพื่อประดิษฐานพระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า เป็นงานที่ละเอียดประณีต เพราะทรงมุ่งให้

เป็นธรรมที่เกื้อกูลแก่คนทั้งปวงและอำนวยผลให้เป็นความสุข พระพุทธเจ้า จึงทรงมีกิจหลักที่

เรียกว่าพุทธกิจ ในแต่ละวันทรงมีพุทธกิจหลัก 5 ประการ คือ 


1.	 เวลาเช้าเสด็จออกบิณฑบาต เพื่อเป็นการโปรดสัตว์โลกผู้ต้องการบุญ 


2.	 ในเวลาเย็นทรงแสดงธรรมแก่คนผู้สนใจในการฟังธรรม 


3.	 ในเวลาค้ำทรงประทานพระโอวาทให้กรรมฐานแก่ภิกษุทั้งหลาย 


4.	 ในเวลาเที่ยงคืน ทรงแสดงธรรม และตอบปัญหาแก่เทวดาทั้งหลาย 


5.	 ในเวลาใกล้รุ่ง ทรงตรวจดูสัตว์โลกที่อาจจะรู้ธรรมซึ่งประองค์ทรงแสดง แล้วได้รับ

ผลตามสมควรแก่อุปนิสัยบารมีของคนเหล่านั้น


การเผยแผ่อีกประการหนึ่งของพระพุทธเจ้า คือ การเผยแผ่ด้านการบัญญัติพระวินัย 

การเผยแผ่ด้านมอบความเป็นใหญ่ให้แก่สงฆ์ การเผยแผ่ด้านวางลักษณะตัดสินธรรมวินัย 8 

ประการ การเผยแผ่ด้านสงเคราะห์ชาวโลก การเผยแผ่ด้านความดับทุกข์ และการเผยแผ่ตาม

กำลังอินทรีย์ 5 กล่าวคือ การสอนคือ กรรมวิธีสำหรับเร้าให้ผู้เรียนเกิดความรู้ระดับต่างๆ ตั้งแต่

ต่ำสุดถึงสูงสุด และรู้สัจจะระดับต่างๆ ตั้งแต่สมมติสัจจะถึงอริยสัจจะเพื่อให้เขาได้เกิดการ



292 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

เปลี่ยนแปลงไปในทางดี การสอนที่จะมีผลดีนั้น ย่อมขึ้นอยู่กับปัจจัยหลายอย่างเช่น กำลังสติ

ปัญญาของผู้ฟังแต่ละคนไม่เหมือนกัน หรือมีอินทรีย์ยิ่งหย่อนกว่ากันและความเอาใจใส่ของ
 

ผู้ฟัง ทั้งความรู้ความสามารถและความเอาใจใส่ของพระผู้มีพระภาคเจ้าเข้าไปเสริมให้อินทรีย์

ของผู้ฟังมีกำลังมากขึ้น เกิดมรรคผลในขณะฟังได้ ผู้วิจัยจึงขอนำเสนอวิธีการสอนของ

พระพุทธเจ้ามาให้ทุกท่านพิจารณาเพื่อจะได้นำไปปรับปรุงวิธีการสอนอย่างมีประสิทธิภาพ


ผลสำเร็จของการใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์เพื่อการเผยแผ่ ได้แก่ พระพุทธเจ้าทรงมีวิธีการ

เริ่มต้นที่เหมาะสมแก่กรณี ทั้งนี้เพื่อเตรียมผู้ฟังให้พร้อมที่จะรับฟังการสอนของพระองค์ก่อน

เสมอ การสอนที่ดีจะต้องมีการเริ่มต้นที่ดีด้วยเพราะการเริ่มต้นเป็นจุดสำคัญมากอย่างหนึ่ง 
 

การเริ่มต้นที่ดีมีส่วนช่วยให้การสอนสำเร็จผลดีเป็นอย่างมาก ดังนั้น ผลสำเร็จเกิดจากการใช้
 

รูปแบบและประเภทอนุสาสนีปาฏิหาริย์ ได้แก
่

1)	 เผยแผ่ด้วยการให้ได้ยินได้ฟังทุกวิถีทาง (หลักปริยัติธรรม)


2)	 เผยแผ่ด้วยการทำทำสิ่งที่ดีและทำยากให้เขาดู (หลักปฏิบัติธรรม)


3)	 เผยแผ่ด้วยการเป็นผู้มีความสุขให้เขาดู (หลักปฎิเวธธรรม)


พระพุทธเจ้าสอนบุคคลตามสภาพจิตใจนั้น พระพุทธเจ้าทรงใช้วิธีนี้กับบุคคลประเภท 

อุคฆฏิตัญญู คือคนที่มีปัญญาบารมีสูง สามารถเกิดความรู้ต่างๆ ถึงขั้นทำลายทิฏฐิได้ เพียงแต่

ได้ฟังหัวข้อที่ยกขึ้นแสดงเท่านั้น อาเทสนาปาฏิหาริย์ มี 2 วิธีด้วยกัน คือ 1. การสอนด้วยคำพูด

สั้นๆ แต่ประทับใจหรือกินใจ 2. การสอนด้วยการไม่พูด แต่ให้ลงมือกระทำการอย่างใดอย่าง

หนึ่ง จนเกิดความรู้ด้วยตนเอง การสอนด้วยคำพูดสั้นๆ แต่กินใจนั้น พระพุทธเจ้าทรงใช้กับ

บุคคลบางคนและบางโอกาส และการสอนแบบนี้ส่วนใหญ่ก่อให้เกิดความรู้ระดับทิฐิเท่านั้น 
 

แต่เมื่อเกิดความรู้ระดับทิฐิที่เป็นสัมมาทิฐิแล้ว ก็เป็นการเตรียมตัวพร้อมที่จะรับการสอนแบบ

อนุสาสนีปาฏิหาริย์ เพื่อให้เกิดความรู้ระดับวิชชุญาณต่อไป แต่ก็มีบางรายเหมือนกันที่สามารถ

ได้ความรู้ถึงขั้นวิชชุญาณและโพธิญาณ ด้วยการฟังคำสอนสั้นๆ


ทรงสอนตามจริตของคน ในการสอนคน หรือมอบหมายข้อปฏิบัติให้ พระพุทธเจ้าก็

ทรงพิจารณาดูจริตของคนก่อนทุกครั้ง ซึ่งจริตของคนจำแนกได้ 6 ประเภทตามคุณภาพทาง

จิตใจ หรือแนวโน้มทางจิตใจที่เรียกว่า จริต คือ 1. ราคจริต มีความโน้มเอียงในทางรักใคร่ 
 

2. โทสจริต มีความโน้มเอียงในทางโกรธเคือง 3. โมหจริต มีความโน้มเอียงในทางลุ่มหลง 
 

4. วิตกจริต มีความโน้มเอียงในทางฟุ้งซ่าน 5. สัทธาจริต มีความโน้มเอียงในทางเชื่อง่าย 
 

6. พุทธิจริต มีความโน้มเอียงในทางใคร่ครวญไตร่ตรอง







293วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

3.	การบูรณาการใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์เพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา

ในโลกปัจจุบัน 


การบูรณาการอนุสาสนีปาฏิหาริย์กับหลักการวิทยาศาสตร์โลกปัจจุบัน การบูรณาการ

อนุสาสนีปาฏิหาริย์กับหลักการวิทยาศาสตร์ศาสนานั้นเมื่อครอบคลุมทั้งธรรมชาติและจิตใจ จึง

ควรมีรากฐานอยู่บนสามัญสำนึกทางศาสนาที่เกิดขึ้นจากประสบการณ์ต่อสิ่ง ทั้งปวง คือ ทั้ง

ธรรมชาติและจิตใจอย่างเป็นหน่วยรวมที่มีความหมาย พระพุทธศาสนาตอบข้อกำหนดนี้ได้ ถ้า

จะมีศาสนาใดที่รับมือได้กับความต้องการทางวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ปัจจุบัน ศาสนานั้นก็ควร

เป็นพระพุทธศาสนา การศึกษาค้นคว้านักวิทยาศาสตร์อาจใช้ภาษาธรรมดาเขียนกฎหรือ หลัก

การทางวิทยาศาสตร์ออกมา บางครั้งนักวิทยาศาสตร์จำเป็นต้องสรุปผลด้วยคณิตศาสตร์ 
 

และทำการทดลองหลายๆ คน เพื่อหาเหตุผล บางทีถึงกับลองผิดลองถูกเช่นเดียวกับผู้ปฏิบัติ

ตามมรรค 8 เมื่อถึงจุดหมายวิทยาศาสตร์พบข้อปัญหาและผลของปัญหา การดับปัญหา 
 

ข้อปฏิบัติให้ถึงการดับปัญหาที่ยังมีการเปลี่ยนแปลง เปรียบเทียบวิธีการแก้ปัญหาแบบอริยสัจ

แล้วจะมีความแม่นยำและไม่เปลี่ยนแปลงแม้พระพุทธศาสนาผ่านมา 2558 ปีแล้วก็ตามคำสอน

ของพระพุทธเจ้าทรงเป็นจริงเสมอ ดังนั้น การบูรณาการอนุสาสนีปาฏิหาริย์เพื่อการเผยแผ่

พระพุทธศาสนาในโลกปัจจุบัน


1. ชีวิตของปุถุชนทั่วไปจึงดำเนินและเป็นไปเยี่ยงดังนี้อยู่เรื่อยๆ แทบตลอดเวลาด้วย

อวิชชาจึงไม่เคยคิดจะหยุดหรือดับวงจรแห่งทุกข์เหล่านี้ลงเลย วันหนึ่งๆ จึงเกิดได้หลายสิบ

หลายร้อยครั้ง และบางครั้งก็ไปดำเนินอยู่ในชรา อันเร่าร้อนเผาลนกระวนกระวายอย่าง

ยาวนานด้วยเวทนูปาทานขันธ์ ที่เกิดดับด้วยการปรุงแต่งวนเวียนชั่วโมงแล้วชั่วโมงเล่า เกิดดับๆ 

อยู่เยี่ยงนั้นกล่าวคือเกิดวงจรปฏิจจสมุปบาทที่หมุนเวียนหนุนเนื่องแบบเกิดๆ ดับๆ เป็นวงจร

หมุนเวียน ที่หนุนเนื่องดังเกลียวคลื่นในท้องทะเลอยู่แทบตลอดเวลา เพราะเป็นทั้งธรรมชาติ

ของชีวิตและก็เป็นสิ่งๆ เดียวกันกับธรรมชาติ ฝ่ายก่อให้เกิดทุกข์กล่าวคือดำเนินไปตามวงจร
 

ปฏิจจสมุปบาทเช่นกัน โดยไม่รู้ไม่เข้าใจกันนานเนื่องมาแต่โบราณกาล จนบังเกิดมีองค์สมเด็จ

พระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ได้ตรัสรู้ชอบด้วยพระองค์เอง ได้ตรัสรู้เห็นธรรมชาติของทุกข์ของ
 

สรรพสัตว์ทั้งหลาย ท่าน จึงได้ตรัสไว้เมื่อคราวตรัสรู้ใหม่ๆ และพิจารณาว่าจะเผยแผ่ธรรมของ

ท่านหรือไม่ ธรรมของท่านนั้นเป็นเรื่องสวนกระแส 


2.	 หลักฆราวาสธรรมนี้ถือว่า เป็นศาสตร์แห่งการบริหารงาน ส่วนศิลปะในการบริหาร

นั้น ขึ้นอยู่กับความสามารถของแต่ละคน บางคนใช้หลัก สัจจะ เหมือนกัน แต่วิธีการอาจ

เหมือนกันแต่ศาสตร์และศิลป์ทั้งสองอย่างนี้ต้องดำเนินไปด้วยกันจึงจะทำให้การบริหารงาน

ประสบความสำเร็จ อุปมาเหมือนกับมีข้าวและกับข้าวแล้ว ถ้าไม่รู้จักวิธีนำมาปรุงเป็นอาหารก็



294 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ไม่เกิดประโยชน์แก่เจ้าของ และไม่ทำให้แก้ปัญหาคือความหิวของตนให้หายไปได้  การมีความ

รู้ก็เหมือนกับมีข้าวและกับข้าว การนำมาประยุกต์ใช้ในการบริหารงาน


3.	 หลักการบำรุงบิดามารดา โดยกล่าวถึงการบำรุงบิดามารดาทั้งการบำรุงทาง

ร่างกายและการบำรุงทางใจ รวมทั้งการบำรุงที่เป็นโลกิยะและโลกุตตระ แนวคิดอีก 2 ประการ

คือบิดามารดาเป็นผู้ทำอุปการะก่อนจึงเรียกว่า บุพพการี ส่วนบุตรธิดาเป็นผู้รู้อุปการะที่พ่อแม่

ทำแล้วและตอบแทนจึงเรียกว่า กตัญญูกตเวท
ี

การบูรณาการพุทธวิธีเผยแผ่เพื่อเสริมสุขภาพและหลักวินัยบัญญัติผู้วิจัยได้ประยุกต์

โพชฌงค์ใช้เพื่อเสริมสุขภาพสามารถสรุปดังนี
้

1.	 โพชฌงคนี้เปนหลักธรรมสำคัญหมวดหนึ่ง ผู้ฟังหลายทานรูจักในชื่อที่เปนบท
 

สวดมนต เรียกวาโพชฌงค์ปริตรและนับถือกันมาวา เปนพุทธมนตสำหรับสวดสาธยายเพื่อให
 

คนปวยไดสดับตรับฟงแลวจะไดหายโรคที่เชื่อกันอยางนี้ ก็เพราะมีเรื่องมาในพระไตรปฎก
 

กล่าววา พระมหากัสสปะ ซึ่งเปนพระเถระผู้ใหญทานหนึ่งเคยอาพาธและพระพุทธเจาเสด็จไป
 

เยี่ยมแลวทรงแสดงเรื่องโพชฌงคนี้ตอนทายพระมหากัสสปเถระก็หายจากโรคนั้นอีกคราว
 

หนึ่งพระมหาโมคคัลลานะซึ่งเปนอัครสาวก ฝายซาย ก็อาพาธและพระพุทธเจาเสด็จไปเยี่ยม
 

ไดทรงแสดงโพชฌงคนี้อีก แลวพระมหาโมคคัลลานะก็หายโรค อีกคราวหนึ่ง พระพุทธองคเอง

ทรงอาพาธ ก็ตรัสใหพระมหาจุนทะซึ่งเปนพระเถระผู้ใหญรูปหนึ่งแสดงโพชฌงคถวายแลว
 

พระพุทธเจาก็หายประชวร


2.	 การบูรณาการประยุกต์วินัยบัญญัติใช้ในโลกปัจจุบัน กล่าวคือ หลักธรรมคำสอน

ของพระพุทธศาสนาประกอบด้วยหลัก 2 ประการหลักที่เป็นคำสอนเพื่อให้ปฏิบัติตามสมควร

แก่ผู้ปฏิบัติเรียกว่า ธรรมะ และส่วนที่เป็นคำสั่งห้ามปฏิบัติและข้ออนุญาตให้ปฏิบัติเรียกว่าวินัย 

หลักที่พระพุทธเจ้าทรงค้นพบและนำมาประกาศและสั่งสอนจึงหมายถึงธรรมวินัยนั่นเอง ดังที่

พระองค์ตรัสไว้ก่อนที่จะปรินิพพานว่า ธรรมและวินัยที่พระองค์แสดงแล้ว บัญญัติแล้วแก่สงฆ์

ทั้งปวงนั้นแหละ  จักเป็นศาสดาเมื่อพระองค์ปรินิพพานแล้ว เพราะว่า พระวินัยเป็นหลักปฏิบัติ

ที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับสังคม และสะท้อนถึงเจตนารมณ์ของพระพุทธศาสนาในด้านความสัมพันธ์

ทางสังคมและความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ด้วยกัน เพราะศีลเป็นระบบการควบคุมชีวิตด้าน

นอกที่เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับการแสดงออก ทางกายและวาจา คำว่า “ศีล” มี 2 ระดับ ได้แก่ 


1)	 ระดับทั่วไป ได้แก่ ระดับยังเป็นธรรม เป็นข้อแนะนำสั่งสอนหรือหลักความ

ประพฤติที่แสดงไว้และบัญญัติไว้ตามกฎธรรมดา แห่งความดีความชั่ว ผู้ที่รักษาศีลหรือล่วง

ละเมิดศีลย่อมจะได้รับผลดีหรือชั่วเองตามธรรมดาของเหตุปัจจัย




295วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

2)	 ระดับเฉพาะ เป็นระดับวินัย ซึ่งเป็นแบบแผนข้อบังคับที่บัญญัติไว้เป็นเหมือน

ประมวลกฎหมายสำหรับกำกับ ความประพฤติของสมาชิกในชุมชนหนึ่ง โดยมีความสอดคล้อง

กับความมุ่งหมายของหมู่คณะหรือชุมชนนั้นโดยเฉพาะ


หลักการพระพุทธศาสนาก็เช่นเดียวกัน พระพุทธเจ้าตรัสรู้พระสัทธรรมเพื่อสอนให้

มนุษย์เกิดปัญญา 2 ทาง คือ ทางแรก สอนให้เกิดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องในธรรมชาติและ

ในกฎธรรมชาติ เช่น สอนให้รู้หลักอิทัปปัจจยตา หลักไตรลักษณ์ หลักอริยสัจ หลักเบญจขันธ์ 

ทางที่สอง สอนให้เกิดความรู้ความเข้าใจในคุณค่าทางจริยธรรม เพื่อนำไปใช้ไปปฏิบัติให้เกิดผล

ดีต่อตนเอง ต่อสังคม และต่อธรรมชาติที่เรียกว่า ไตรสิกขา สอนให้ละเว้นความชั่ว สอนให้

กระทำความดี และสอนให้ทำจิตใจให้สงบบริสุทธิ์ตามลำดับ





ข้อเสนอแนะ


 1. ข้อเสนอแนะทั่วไป


 เรื่องปาฏิหาริย์นี้คนที่เชื่อก็จะเพิ่มศรัทธาอย่างมาก แต่คนที่ไม่เชื่อก็อาจโจมตีได้ เช่นมี

บางคนออกมาพูดลบหลู่ดูหมิ่นพุทธประวัติอย่างรุนแรงว่า ผู้ที่คลอดแล้วเดินได้เลย เห็นจะมีแต่

วัวควายเท่านั้น ปฏิเสธและโจมตีปาฏิหาริย์ทุกอย่างที่เหนือธรรมชาติอย่างน่ากลัวในผลบาปอัน

หนักจากวจีกรรมที่ลบหลู่ต่อพระพุทธเจ้ายิ่งนักหลักปฏิบัติตนของชาวพุทธต่อเรื่องปาฏิหาริย์ 


1)	 พึงรู้ว่าปาฏิหาริย์เหนือธรรมชาตินั้นมีจริง เป็นเรื่องวิทยาศาสตร์ทางใจ อย่าเพิ่งไป

ปฏิเสธ เพราะความรู้เรายังจำกัด 


2)	 พึงเข้าใจว่าปาฏิหาริย์จะมีประโยชน์ ต่อเมื่อเป็นเครื่องเพิ่มพูนศรัทธา เพื่อเป็น

กำลังใจในการศึกษาธรรมะ ทำความดีให้ยิ่งๆขึ้นไป ทั้งการให้ทาน การรักษาศีล และการเจริญ

ภาวนา ปาฏิหาริย์แบบนี้มีประโยชน์


3)	 อย่าลุ่มหลงในปาฏิหาริย์แบบหวังผลดลบันดาล เช่น ขูดต้นตะเคียนขอหวย ไหว้งู 

2 หัว วัวพิการ 5 ขา ไหว้จอมปลวก ศาลเจ้าพ่อเจ้าแม่ต่างๆ เพื่อขอผลดลบันดาล โดยไม่ได้

ทำความดี ไม่ได้สร้างบุญ หลงปาฏิหาริย์แบบนี้ ยิ่งหลงจะยิ่งโง่


4)	 อย่าให้อิทธิปาฏิหาริย์มาบดบังอนุสาสนีปาฏิหาริย์ เห็นคนที่เขาเชื่อศรัทธาใน

ปาฏิหาริย์ของผู้มีคุณธรรมแล้วตั้งใจทำความดี ก็ควรอนุโมทนาในการทำความดีของเขา ตัวเรา

หากไม่เชื่อในอิทธิปาฏิหาริย์ ก็ขอให้วางใจกลางๆ อย่าเพิ่งปฏิเสธ แล้วตั้งใจศึกษาในส่วน
 

คำสอน ชีวิตเราก็จะมีแต่ความสุขความเจริญ ไม่ใช่ปฏิเสธอิทธิปาฏิหาริย์แล้ว เลยพาลดูถูก

ปฏิเสธคำสอนที่ดีๆ ของพระท่านไปทั้งหมด ก็จะเสียโอกาส ได้แต่บาปไม่ได้กุศลเลย




296 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

2.	ข้อเสนอแนะในการวิจัยดังต่อไปนี้


การศึกษาสืบเนื่องต่อจากวิทยานิพนธ์นี้ ผู้วิจัยจึงเสนอให้มีการวิจัยเรื่องที่เกี่ยวกับ

คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาที่เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาสังคมไทย เพื่อให้สังคมไทยเข้าใจใน

เรื่องคำสั่งสอนให้ดับทุกข์ โดยรู้จักว่าอะไรเป็นทุกข์ อะไรเป็นต้นเหตุ และการดับทุกข์ ได้แก่ 

ดับเหตุของทุกข์ รวมทั้งให้รู้จักข้อปฏิบัติที่จะให้ถึงความดับทุกข์ด้วย จึงชื่อว่าสอนเรื่องดับทุกข์

ได้อย่างมีเหตุมีผล ซึ่งควรจะได้ศึกษาและปฏิบัติตามสามารถที่จะน้อมนำไปประยุกต์ใช้แก้

ปัญหา ตามกำลังสติปัญญาแต่ละบุคคลได้อย่างถูกต้องต่อไป คือ  

1) ศึกษารูปแบบการใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์ตามวิถีพุทธ  

2) ศึกษาวิเคราะห์การจัดการศึกษาตามหลักอนุสาสนีปาฏิหาริย์ที่ปรากฏในคัมภีร์

พระพุทธศาสนา 

3) ศึกษาการใช้อนุสาสนีปาฏิหาริย์ภายในเสนาสนะที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา  

 
 

พระครูวิสุทธานันทคุณ (สุรศักดิ ์ วิสุทฺธาจาโร). (2558). ยุทธศาสตร์ในการบริหารจัดการวัด

เพื่อความมั่นคงแห่งพระพุทธศาสนา. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร. 3(1), 130-

143. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2553). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 

(พิมพ์ครั้งที่ 19). กรุงเทพมหานคร: เอส.อาร์.พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2556). พุทธศาสนาในฐานะเปนรากฐานของ

วิทยาศาสตร์. (พิมพ์ครั้งที่ 11). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เสฐียรพงษ์ วรรณปก. (2540). พุทธวิธีการสอนจากพระไตรปฎก. กรุงเทพมหานคร: เพชรรุ่ง

การพิมพ์. 

 



297วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

TRANSLATED THAI REFERENCES 


MCU. (1996). Tripitaka : Thai version. BKK: MUC Press. 


P. A. Payutto. (2008). Dictionary of Buddhism. (19th ed). Nonthaburi: S.R. 

Printing-mass product.


P. A. Payutto. (2013). Buddhism as the Foundation of Science. (11th ed.). 

BKK: MUC Press.


Phrakruvisuddhanundhakun (Surasuk Visuddhajaro). (2015). Temple 

Management Strategies for Stability on Buddhist. Journal of MCU 

Peace Studies. 3(1), 130-143


Wannapok, S. (1997). Buddhist teaching from Tripitaka. BKK: Pechrung 

Printing.



