
บทคัดยอ


การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์ 2 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาบทบาทการเสริมสร้าง

สันติภาพของ ดร.อัมเบดการ์ และ 2) เพื่อวิเคราะห์บทบาทการเสริมสร้างสันติภาพของ  

ดร.อัมเบดการ์ ตามหลักพุทธสันติวิธี  

ผลการวิจัยพบว่า ดร.อัมเบดการ์ เป็นชาวพุทธคนหนึ่งที่ยึดมั่นในหลักคำสอนทาง

พระพุทธศาสนา และได้เสริมสร้างสังคมให้เกิดการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ดังจะเห็นได้จาก

บทบาทการต่อสู้เรียกร้องประโยชน์สุขต่อคนจัณฑาลหรือคนขั้นล่างของสังคมอินเดีย โดยท่าน

ยึดหลักต่อความจริงที่ว่ามนุษย์ทุกคนต้องเสมอภาคและเท่าเทียมกัน ในด้านการเข้าถึงโอกาส

และสิทธิ ท่านมีความอดทนต่อการใฝ่ศึกษา และการทำงานในภาระหน้าที่ที่สำคัญของประเทศ 

อดทนต่อการถูกดูถูกเหยียมหยามและรังเกียจในฐานะเป็นชนชั้นจัณฑาล ที่สำคัญท่านเป็นคน

เสียสละประโยชน์ตนและทุ่มเทเพื่อทำประโยชน์ต่อผู้อื่น โดยเฉพาะประโยชน์แก่พระพุทธ-

ศาสนา  

แนวทางการเสริมสร้างสันติภาพตามหลักพุทธสันติวิธี คือ เป็นไปตามหลักฆราวาส

ธรรม โดยท่านยึดหลักสัจจะ การมีความจริงใจต่อกัน ทมะ การรู้จักข่มใจ ขันติความ อดทน  

อดกลั้น และ จาคะ การรู้จักละวางความชั่ว ละความทุจริตและรู้จักเสียสละ   

บทบาทการเสริมสร้างสันติภาพของ ดร. อัมเบดการ์  
ตามหลักพุทธสันติวิธี 

The Peace Strengthening Role of Dr. Ambedker 
according to the Buddhist Peaceful Means


กฤษณะ ถาวร
Kritsana Thaworn 

พระมหาดวงเด่น ฐิตญาโณ, ดร.



Dr. Phramaha Duangden Thitaña-
nฺo

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย

Doi: 10.14456/jmcupeace.2016.38



210 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

บทบาทการสร้างสังคมสันติสุขของท่านได้ปรากฎผลต่อสังคมอินเดีย ซึ่งทำให้คน

อินเดียเปลี่ยนความคิด ความเชื่อและการปฏิบัติ ที่เป็นไปเพื่อการยอมรับและสามารถอยู่ร่วม

กับคนจัณฑาลได้อย่างสันติสุข เป็นผู้นำด้านการเมืองและการฟื้นฟูพระพุทธศาสนาเพื่อสร้าง

ความยุติธรรม ความเท่าเทียมในสังคม  

คำสำคัญ : การเสริมสร้างสันติภาพ, พุทธสันติวิธี, ดร. อัมเบดการ ์





Abstract
 



This qualitative research is of 2 objectives, i.e. 1) to study peace 

strengthening role of Dr. Dr. Ambedker; and 2) to analyze peace strengthening 

role of Dr. Ambedker according to Buddhist peaceful means. 

Dr. Ambedker is one of Buddhists who hold tightly on to the principles 

of Buddhist teaching, and enhanced the society for living together peacefully as 

obviously seen from his role of fighting for the benefits of the untouchables or 

the lower class of the Indian society by being steadfast towards Sacca. He take 

the truth that All human must be equal in reaching the opportunity and the 

right. He had Khanti towards the eagerness of learning and working on the 

important duties of the country, He had Khanti in restraining towards the 

contempt of being an untouchable, and Cāga of sacrificing his own benefits  

for others, especially his contribution to Buddhism. 

From the analysis, it is found that Dr. Ambedker’s way to strengthen 

peace according to the Buddhist peaceful means is the Dhamma for 

householders called Gharāvāsa-dhamma consisting of Sacca, having sincerity  

to one another; Dama, knowing self-control; Khanti, having patience or 

tolerance; and Cāga, knowing to desert the evil, the dishonor, and knowing  

the sacrifice.   

His role of peace building had been shown in the Indian society causing 

Indian people to change their attitudes and practices to live together with the 



211วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

untouchables peacefully. He was also the political leader who helped restoring 

Buddhism to build social justice and equality.    


Keywords : Peace Strengthening, Buddhist Peaceful Means, Dr. Ambedker 





บทนำ


ประเทศอินเดียเป็นประเทศที่มีประวัติศาสตร์ด้านสังคมและการเมืองที่สลับซับซ้อน 

เนื่องจากประเทศอินเดียมีความเชื่อทางศาสนาที่หลากหลาย แม้กระทั้งระบบโครงสร้างทาง

สังคมก็ได้รับอิทธิพลจากศาสนา เช่น ระบบวรรณะ เป็นต้น ระบบวรรณะหรือระบบชนชั้นเป็น

ระบบที่มีจุดมุ่งหมายแรกเริ่ม เพื่อรักษาหรือแบ่งแยกเชื้อสายเผ่าพันธุ์ กล่าวคือ ถ้ามีการ

แต่งงานระหว่างเผ่าในไม่ช้าความบริสุทธิ์หรือผิวขาวผ่องของชาวอารยันก็จะหมดไป (เฉลิม 
 

พงศอ์าจารย์, 2523 : 33-34) เป็นแนวคิดที่ต้องการจะสงวนอภิสิทธิ์ต่างๆ และการครอบครอง

ความมีอำนาจความยิ่งใหญ่ไว้ให้แก่เผ่าของตน ในภายหลังระบบวรรณะได้กลายเป็นส่วนหนึ่ง

ของคำสอนในคัมภีร์พระเวทย์ (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2532 : 157-168) และได้

กลายเป็นหลักการการกำเนิดของมนุษย์ที่มาจากพระพรหม... โดยพระพรหมได้เป็นผู้กำหนด

ขึ้นมาไว้แล้วอย่างมีจุดหมายแน่นอน พร้อมทั้งเป็นหลักการที่ถูกนำมาใช้อธิบายอ้างและสร้าง

ความชอบธรรมแก่ระบบวรรณะ กล่าวคือ  พระพรหมเป็นผู้สร้างวรรณะทั้ง 4 จากส่วนอวัยวะ

ร่างกายของพระองค์ คือ พราหมณ์จากพระโอษฐ์ กษัตริย์จากพระพาหา ไวศยะจากพระเพลา 

และศูทรจากพระบาท (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2529 : 20) ปัจจุบันแม้ระบบชนชั้นวรรณะใน

อินเดียอาจจะไม่ปรากฏให้เห็นในรูปแบบของกฎหมายที่เป็นทางการ แต่จากอิทธิพลความเชื่อ

ในคัมภีร์พระเวทและระบบโครงสร้างชนชั้นวรรณะที่เคยเป็นมาดังกล่าว ได้ทำให้คนชายขอบ

หรือคนชั้นล่างของสังคมอินเดียตกอยู่ในสถานะที่ไม่ต่างไปจากวรรณะศูทรหรือจัณฑาล กล่าว

คือ มีชีวิตและอาชีพเพียงเป็นผู้รับใช้ ต้องเหน็ดเหนื่อยยากลำบากตรากตรำในการทำงานเพียง

เพื่อแค่ประทังชีวิตให้อยู่รอดได้ในแต่ละวันเท่านั้น เป็นกลุ่มคนที่สูญเสียสิทธิและโอกาสทั้งด้าน

การศึกษาและเศรษฐกิจ ซึ่งได้สะท้อนความไม่ยุติธรรมทางสังคม  


ดร.อัมเบดการ์เป็นคนหนึ่งที่ได้ลุกขึ้นทำการต่อสู้เป็นปากเป็นเสียงเพื่อคนชายขอบ

หรือเพื่อผู้ด้อยโอกาส ท่านมีบทบาทนำในการร่างรัฐธรรมนูญเพื่อการปฏิวัติทางสังคม ด้วยการ

ประกันและคุ้มครองสิทธิพลเมือง การยกเลิกวรรณะจัณฑาลเปิดโอกาสให้ผู้ด้อยโอกาสและลด

ความเหลื่อมล้ำในสังคม ดร.อัมเบดการ์ เชื่อว่าระบบวรรณะได้สร้างความทุกข์ยากเดือดร้อน



212 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

และความอยุติธรรม กล่าวคือ ชนชั้นต่ำจะตกเป็นฝ่ายเสียประโยชน์ ถูกเอารัดเอาเปรียบ 
 

ถูกกีดกันหรือกดทับไว้มิให้เท่าเทียม  เป็นระบบหรือแนวคิดที่ไม่เอื้ออำนวยต่อการพัฒนาสติ

ปัญญาความสามารถของมนุษย์ เป็นสิ่งที่ไม่ถูกต้อง ไม่ชอบธรรม เป็นความอยุติธรรม และ

ทำให้คนชายขอบไม่มีสิทธิ ไม่มีโอกาส ไม่มีทรัพย์สินเป็นของตนเอง (ชาญ กรัสนัยบุระ, 2517 : 

24) ดังนั้น ดร.อัมเบดการ์ จึงได้ทำการต่อสู้เรียกร้องเพื่อการปลดปล่อยคนจัณฑาลให้เป็นอิสระ 

ด้วยการต่อสู้ปกป้องสิทธิ และเรียกร้องโอกาสเพื่อความเท่าเทียมกันของคนในสังคม 


จากบทบาทการดำเนินการเพื่อสังคมอย่างมุ่งมั่นดังกล่าวของ ดร.อัมเบดการ์ ผู้วิจัยจึง

สนใจที่จะศึกษาบทบาทการเสริมสร้างสันติภาพต่อสังคมของ ดร.อัมเบดการ์ โดยอาศัยหลัก

พุทธสันติวิธี คือ หลักฆราวาสธรรม มาเป็นกรอบในการวิเคราะห์ เพราะเหตุว่า หลักฆราวาส

ธรรม 4 ประการนี้ คือ สัจจะ ทมะ ขันติ จาคะ (สํ.ส. (ไทย) 15/246/354) มีคุณลักษณะของ

ความเป็นผู้นำ และแนวทางปฏิบัติเพื่อสร้างสังคมให้เกิดความสุข ซึ่งใกล้เคียงกับบทบาทการ

ทำหน้าที่ของดร.อัมเบดการ์ กล่าวคือ 1. สัจจะ ความซื่อสัตย์ พูดจริง ทำจริง 2. ทมะ 
 

การฝึกฝน การข่มใจ 3. ขันติ ความอดทนต่อการทำหน้าที่การงาน ไม่หวั่นไหว มั่นในจุดหมาย 

ไม่ท้อถอย และ 4. จาคะ ความเสียสละ สละความสุขสบาย และผลประโยชน์ส่วนตนเพื่อผู้อื่น 

ผู้วิจัยได้นำกรอบแนวคิดตามหลักฆราวาสธรรมมาเป็นกรอบวิเคราะห์ และสะท้อนให้เห็น

บริบทการทำงานด้านสันติภาพของ ดร.อัมเบดการ์ ทั้งนี้เพื่อต้องการรู้ว่า ดร.อัมเบดการ์มีการ

ดำเนินการ รูปแบบ แนวทาง วิธีการสร้างสันติภาพเพื่อสังคมสันติสุขได้อย่างไร จะสามารถเป็น

แนวทางในการสร้างสันติภาพให้สังคมหรือชุมชนอื่นๆ ได้หรือไม่ มากน้อยเพียงใด และมีผลที่

เป็นประโยชน์แก่สังคมอย่างไรบ้าง รูปแบบวิธีการปฏิบัติดังกล่าวมีความสอดคล้องกับหลัก

ฆราวาสธรรมมากน้อยเพียงไร และเพื่อเป็นแนวทางแห่งการศึกษาสำหรับผู้ที่สนใจต่อไป




วัตถุประสงค์ของการวิจัย


1.	 เพื่อศึกษาบทบาทการเสริมสร้างสันติภาพของ ดร.อัมเบดการ์ 


2.	 เพื่อวิเคราะห์บทบาทการเสริมสร้างสันติภาพของ ดร.อัมเบดการ์ตามหลักพุทธ

สันติวิธี







213วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

วิธีดำเนินการวิจัย


การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ใช้วิธีการเชิง

พรรณนา (Descriptive) โดยใช้วิธีการดำเนินการวิจัย ดังนี้ 


ขั้นตอนที่ 1 ขั้นรวบรวมข้อมูลแนวคิดทฤษฎีที่ เกี่ยวกับแนวทางการเสริมสร้าง

สันติภาพตามหลักพุทธสันติวิธีและนักวิชาการทั่วไป โดยรวบรวมข้อมูลเอกสารและงานวิจัยที่

เกี่ยวข้อง แยกออกเป็น 2 กลุ่มคือ 


1)	 เอกสารขั้นปฐมภูมิ (Primary Source) ได้แก่ จากคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

คือ พระไตรปิฎก อรรถกถา และฎีกาเป็นเอกสารหลัก


2)	 เอกสารขั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ซึ่งเป็นตำราเอกสารที่เป็นงานเขียน

หนังสือวิชาการจากปราชญ์ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับผู้นำเป็นเอกสารรอง


ขั้นตอนที่ 2 ขั้นทำการศึกษารวมรวมข้อมูล แนวคิดการเสริมสร้างสันติภาพของ  

ดร.อัมเบดการ์ ทั้งในด้านการศึกษา ด้านนิติศาสตร์ ด้านรัฐศาสตร์ ด้านศาสนา เป็นต้น เพื่อ

ค้นหารูปแบบ แนวทาง วิธีการที่นำไปใช้เพื่อเสริมสร้างสังคมสันติสุข โดยทำการศึกษาจาก

เอกสารงานวิจัย และตำราวิชาการที่เกี่ยวข้อง 


ขั้นตอนที่ 3 ขั้นการวิเคราะห์ข้อมูลทั้งหมดที่เป็นแนวทางการสร้างสันติภาพของ   

ดร.อัมเบดการ์ ทั้งในส่วนที่เป็นข้อมูลเชิงประวัติ การศึกษา ชีวิตครอบครัว คุณสมบัติ 
 

ความสามารถพิเศษ โดยผ่านกรอบแนวคิดตามหลักพุทธสันติวิธี คือ ภายใต้กรอบและทิศทาง

ตามหลักฆราวาสธรรม 


ขั้นตอนที่ 4 ขั้นทำการนำเสนอแนะเพื่อเป็นแนวทางต้นแบบแห่งการนำไปปฏิบัต ิ 	  





ผลการวิจัย


1.	บทบาทการเสริมสร้างสันติภาพของ ดร.อัมเบดการ
์

ดร.อัมเบดการ์เกิดในครอบครัวจัณฑาล เรียกว่า มหาร์ ณ หมู่บ้านอัมพาวเท ตำบล

รัตนคีรี เมืองมันทังคัท ซึ่งปัจจุบันอยู่ในรัฐมหาราษฎร์ แห่งเคว้นบอมเบย์ ดร.อัมเบดการ์
 

จบการศึกษาชั้นประถมที่สัตระ ในช่วงเวลาที่อยู่ในโรงเรียนเขาเริ่มตระหนักถึงความอยุติธรรม

และความรังเกียจ อันเนื่องมาจากวรรณะจัณฑาล เมื่อจบมัธยมท่านได้เข้าเรียนในชั้นเตรียม

อุดมที่โรงเรียนมราฐา และย้ายไปอยู่ที่โรงเรียนเอลฟินสโตน ดร.อัมเบดการ์ได้เข้าศึกษาต่อใน



214 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ระดับปริญญาตรีที่วิทยาลัยเอลฟินสโตน และได้รับทุนการศึกษาจากมหาราชาแห่งบาโรดาไป

ศึกษาต่อปริญญาเอกทางด้านเศรษฐศาสตร์จากมหาวิทยาลัยโคลัมเบีย ใน ค.ศ. 1916 


การศึกษาและผลงานของดร.อัมเบดการ์ ได้สะท้อนให้เห็นการทำงานเพื่อสร้างสังคม

ให้เกิดสันติสุข โดยได้ส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงสังคมไปสู่ภาวะการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข 

กล่าวคือ แนวทางปฏิบัติของท่านได้ก่อให้เกิดคุณค่าต่อแนวทางการเปลี่ยนแปลงสังคมมากมาย 

กล่าวคือ  


1. ด้านลักษณะการต่อสู้ ท่านใช้หลักเหตุผลมากกว่าความรุนแรง การชักชวนให้ร่วม

มือกันมากกว่าเป็นศัตรูกัน เน้นสวัสดิการเรื่องต่างๆ เช่น การศึกษา การสาธารณะสุข ค่าจ้างที่

ยุติธรรม เน้นหลักความเสมอภาค หมายถึง ทุกคนในสังคมมีโอกาสแข่งกันโดยเสมอภาค(ชัช 

กิจธรรม, 2529 : 66-67) 


2. ด้านเศรษฐิกจและแรงงาน ท่านได้ออกกฏหมายคุ้มครองแรงงานต่างๆ โดยสรุปคือ 

รัฐควรแบ่งที่ดินออกเป็นฟาร์ม เพื่อให้ประชาชนในหมู่บ้านเช่า มอบที่ดินให้เช่าโดยไม่คำนึงถึง

วรรณะ ศาสนา สีผิว รัฐมีหน้าที่ช่วยเหลือในด้านทุน และปัจจัยการผลิต ยกระดับทาง

เศรษฐกิจของชนชั้นต่ำ โดยเฉพาะจัณฑาลที่เป็นคนยากจนและขาดแคลนที่ทำกิน หรือเป็นผู้ใช้

แรงงานตามโรงงานอุตสาหกรรม ให้มีความมั่นคงตามหลักเศรษฐกิจเพื่อจะได้มีชีวิตที่ดีขึ้น 

(Dr.Jatava, 1965 : 115)


3. ด้านการฟื้นฟูพระพุทธศาสนา ปรัชญาสังคมของดร.อัมเบดการ์ประกอบไปด้วย 

เสรีภาพ เสมอภาค ภราดรภาพ ซึ่งปรัชญาของท่านเน้นภารกิจและการปฏิบัติ เมื่อทำการ

เปลี่ยนศาสนาและจะยอมรับทฤษฎีไตรคุณ 


4. ด้านกฎหมาย ดร.อัมเบดการ์ เรียกร้องให้ออกกฎหมายค้ำประกันสิทธิของจัณฑาล

ด้านการเมือง กำหนดสัดส่วนคนจัณฑาลในฝ่ายบริหารทางการเมือง ซึ่งจัณฑาลจะได้รับ

สัดส่วนผู้แทน และได้รับสัดส่วนความเสมอภาคฐานะทางเศรษฐกิจ สถานภาพทางสังคม 
 

ความก้าวหน้าทางการศึกษา (บัญชา สำเร็จกิจ, 2534 : 92-93) 


5. ด้านหลักสัตยาเคราะห์ ดร.อัมเบดการ์ได้นำขบวนการจัณฑาลเดินทำสัตยาเคราะห์

เพื่อใช้น้ำในแทงค์ โดยเป้าหมายไม่ได้อยู่ที่แทงค์น้ำเท่านั้น แต่อยู่ที่การยืนยันในสิทธิของความ

เป็นพลเมืองของจัณฑาล กระตุ้นให้พวกจัณฑาลรู้สึกยืนหยัดในสิทธิของตน ในการที่จะตั้ง

องค์กรที่สามารถต่อต้าน ท้าทายความอยุติธรรม (Dhananjay Keer, 1971 : 105)




215วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

6. ด้านการศึกษา ท่านสนับสนุนการขยายการศึกษาในหมู่จัณฑาล สนับสนุนการ

ขยายตัวทางด้านวัฒนธรรมแก่จัณฑาล จัดตั้งศูนย์กลางจัณฑาล ปรับปรุงเงื่อนไขทางเศรษฐกิจ

ของจัณฑาล โดยจัดตั้งโรงเรียนเกษตรอุตสาหกรรม การสร้างตัวแทนร้องทุกข์ให้จัณฑาล 
 

(วิรัช ถิรพันธุ์เมธี, 2508 : 52)


สามารถสรุปได้ว่า ดร.อัมเบดการ์ เป็นวีรบุรุษนักต่อสู้เพื่อคนจัณฑาลหรือคนขั้นล่าง

ของสังคมอินเดีย เพราะเหตุว่าท่านได้จัดตั้งสมาคมต่างๆ เพื่อคนจัณฑาล และเป็นผู้นำด้านการ

ฟื้นฟูพระพุทธศาสนา ตลอดเวลาที่ท่านอุทิศชีวิตเพื่อช่วยเหลือชาวอินเดียผู้ยากไร้เป็นเวลา

ยาวนาน ทำให้คนอินเดียเปลี่ยนความคิดและความเชื่อเพื่อการยอมรับคนจัณฑาล ท่านได้

ทำการต่อต้านชนชั้นวรรณะ และศาสนาฮินดู โดยเรียกร้องให้เกิดการปฏิบัติต่อกันอย่างเท่า

เทียม ยุติธรรม เสมอภาค ส่วนในด้านการศึกษาท่านมุ่งเน้นเพื่อพัฒนาความรู้ ความสามารถ

ของจัณฑาล รวมทั้งการเน้นการเรียกร้องสิทธิอันพึงมีของพวกตนในฐานะพลเมืองทางสังคม  

แนวคิดทางด้านศาสนาของ ดร.อัมเบดการ์ ท่านต้องการศาสนาที่เน้นถึงหลักเหตุผล ไม่มีการ

แบ่งแยกเป็นกลุ่มต่างๆ เน้นหลักความเสมอภาคของบุคคล ท่านได้แนะนำให้คนจัณฑาลหันมา

นับถือศาสนาพุทธ ซึ่งเป็นศาสนาที่เน้นความเสมอภาค อันเป็นเงื่อนไขที่จะปลดปล่อยจัณฑาล

ให้เป็นอิสระจากพันธะแห่งระบบวรรณะ


2. วิเคราะห์บทบาทการเสริมสร้างสันติภาพของ ดร.อัมเบดการ์ตามหลักพุทธ
สันติวิธี 


ในการวิจัยครั้งนี้เน้นการศึกษาการสร้างสันติภาพของ ดร.อัมเบดการ์ ตามหลักพุทธ

สันติวิธี โดยใช้กรอบตามหลักฆราวาสธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2546 : 113-

114) ซึ่งมีนัยยะโดยย่อ คือ 1) สัจจะ ความซื่อสัตย์ ซื่อตรง พูดจริง ทำจริง จริงใจต่อกัน 
 

2) ทมะ การฝึกฝน การข่มใจ ฝึกนิสัย ปรับตัว ฝึกหัดดัดนิสัย ปรับปรุงตนให้เจริญ ก้าวหน้า

ด้วยสติปัญญา การรู้จักบังคับควบคุมอารมณ์  3) ขันติ ความอดทน อดกลั้น ต่อความหนักและ

ความร้ายแรงทั้งหลาย ตั้งหน้าทำหน้าที่การงานด้วยความขยันหมั่นเพียร เข้มแข็ง ทนทาน 
 

ไม่หวั่นไหว มั่นในจุดหมาย ไม่ท้อถอย 4) จาคะ ความเสียสละ สละกิเลส สละความสุขสบาย 

และผลประโยชน์ส่วนตนให้ ใจกว้างพร้อมที่จะรับฟังความทุกข์ ความคิดเห็น และความ

ต้องการของผู้อื่น พร้อมที่จะร่วมมือ ช่วยเหลือเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ 


ดร.อัมเบดการ์เป็นบุคคลหนึ่งที่ต่อสู้เรียกร้องเป็นไปเพื่อการสร้างสันติภาพ ด้วยเหตุว่า 

ท่านเป็นชาวพุทธที่โดดเด่นในหน้าประวัติศาสตร์ ดังมีรายละเอียดที่จะกล่าวต่อไปนี้ 




216 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

1)	การสร้างสันติภาพบนพื้นฐานแห่งสัจจะ


ดร.อัมเบดการ์ เป็นผู้ที่ยึดมั่นต่อความจริง ความแท้ ความเที่ยงตรง มีสัจจะ หรือความ

สัตย์ ไม่กล่าวเท็จต่อมวลชน นอกจากนี้ ยังปรากฎในรูปแบบการทำงาน หรือภาระหน้าที่ที่รับ

ผิดชอบได้อีกด้วย คือ จริงต่องาน จริงต่อหน้าที่ จริงต่อวาจา จริงต่อบุคคล จริงต่อความดี 
 

ในคุณลักษณะที่สะท้อนหลักสัจจะ คือ ซื่อสัตย์ต่อตนเอง คือ มีความมุ่งมั่นที่ไม่หลอกลวงผู้อื่น 

ยืนหยัดต่อความจริง และจริงใจต่อคนอื่น คือ การมีความซื่อตรง จริงใจตรงไปตรงมาต่อ บิดา

มารดา ผู้มีพระคุณ ครูอาจารย์ มิตรสหาย พยายามศึกษาวิเคราะห์เพื่อช่วยหาทางออกเพื่อ
 

ผู้อื่น ท่านมีความจริงใจและซื่อสัตย์ต่อคนจัณฑาลอย่างเสมอต้นเสมอปลาย ท่านได้เน้นความ

สำคัญของปัญหาจัณฑาลโดยเรียกร้องขออำนาจการเมืองให้แก่จัณฑาล โดยให้เหตุผลว่า “ไม่มี

ใครจะแก้ปัญหาในเรื่องที่เราร้องทุกข์ได้ดีเท่าพวกเราเอง และเราไม่อาจแก้ปัญหาได้ ถ้าอำนาจ

ทางการเมืองไม่ได้อยู่ในมือเรา” (Dhananjay Keer, 1971 : 149 – 150) ท่านซื่อตรงต่อการ

ทำหน้าที่ คือ มีความรับผิดชอบ ทำงานด้วยความซื่อสัตย์ ไม่แสวงผลประโยชน์ให้แก่ตนเอง 

และพวกพ้อง ด้วยการใช้อำนาจหน้าที่โดยมิชอบ  	  


2)	การสร้างสันติภาพบนพื้นฐานแห่งทมะ


ดร.อัมเบดการ์ เป็นผู้ที่มีประสบการณ์ด้านการข่มใจ ยับยั้งชั่งใจ ฝึกฝนตนได้ ไม่ทำ

อะไรตามความต้องการ หรือตามอารมณ์ของตน ท่านเป็นผู้ที่มีทมะจะทำอะไรต้องใคร่ครวญ

ไตร่ตรองให้รอบคอบก่อน โดยคำนึงถึงเสมอว่า มีโทษหรือมีคุณ ให้สุขมากกว่า หรือให้ทุกข์มาก

กว่า จะทำอะไร พูดอะไร ต้องมีสติสัมปชัญญะ ดังจะเห็นได้จากประวัติตั้งแต่เด็ก กล่าวคือ 
 

ในช่วงวัยเด็ก ดร.อัมเบดการ์จบการศึกษาชั้นประถมที่สัตระ ในช่วงเวลาที่อยู่ในโรงเรียนเขาเริ่ม

ตระหนักถึงความอยุติธรรมและความรังเกียจ อันเนื่องมาจากวรรณะจัณฑาล เช่น การถูก

ปฏิเสธจากช่างตัดผม ห้ามดื่มน้ำจากที่ดื่มน้ำของโรงเรียน ไม่มีเพื่อนในโรงเรียน ครูแสดงความ

รังเกียจ ต้องนั่งเรียนกับพื้นโดยใช้ผ้าปูเก่าๆ รองนั่ง (Dhananjay Keer, 1971 : 29) 


3)	การสร้างสันติภาพบนพื้นฐานแห่งขันติ


ดร.อัมเบดการ์มีความอดทน โดยสรุปดังนี้ 


(1)		การอดทนต่อความลำบากทางกาย เช่น ทนหิว ทนร้อน ทนกระหาย ทนต่อความ

เจ็บปวด เช่น ท่านได้อดทนต่อสู้ด้วยการไปศึกษาต่อที่สหรัฐอเมริกาและได้ปริญญาเอกทางด้าน

เศรษฐศาสตร์จากมหาวิทยาลัยโคลัมเบีย ใน ค.ศ. 1916 นี้คือการอดทนต่อทุกขเวทนาคือความ

ลำบากในการดำเนินชีวิต




217วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

(2)		การอดทนอดกลั้นต่อการถูกกระทบกระทั่งด้านอารมณ์  คือ ท่านเป็นผู้อดทนต่อ

ความลำบากทางใจ เช่น ทนต่อภาวะกลืนไม่เข้าคายไม่ออก ทนต่อเสียงติฉินนินทา ด่าว่า

ประชดประเทียด ทนต่อสภาพแวดล้อมที่อึดอัดน่าเบื่อหน่าย และทนต่อการยั่วเย้าเร้าให้หลง

ของกิเลส ดังจะเห็นได้จากการต่อสู้เพื่อสิทธิทางศาสนาของจัณฑาลในศาสนาฮินดู โดยจัดตั้ง

ขบวนการสัตยาเคราะห์ หรือการต่อสู้โดยสันติวิธี เรียกว่า แบบวิธีการต่อสู้ของประชา เป็นการ

ต่อต้านความอยุติธรรม และผู้มีอำนาจ การไม่เชื่อฟังรัฐ การฝ่าฝืนกฎตามจารีตประเพณีที่ห้าม

จัณฑาลเข้าไปสู่วิหารของศาสนาฮินดู (บัญชา สำเร็จกิจ, 2534 : 119) ดร.อัมเบดการ์ ได้เข้าไป

ในวิหารเขตอัมราวติ เป็นเหตุให้ถูกทำร้ายและถูกจับกุมไปหลายคน และการใช้น้ำในแทงค์ที่

มหาทแต่ถูกทำร้ายโดยชาวฮินดู และเขาได้ประกาศเผาคัมภีร์มนูสัมฤติต่อที่สาธารณะ 
 

จากเหตุการณ์ดังกล่าว ได้สะท้อนภาวะความเป็นผู้มีความอดทนอดกลั้น อดทนต่อแรงเสียด

ทานหรือการก่นด่า แต่ท่านก็ยังคงยืนหยัดไม่ท้อถอย


(3)		การอดทนอดกลั้นต่อสิ่งล่อใจ กล่าวคือ ท่านอดทนในด้านจิตใจ คือ การห้ามจิตใจ

ไม่ให้ไหลไปตามกระแสแห่งอำนาจฝ่ายต่ำ คือ ความโลภ ความโกรธ ความหลง เนื่องจากท่าน

ดำรงตำแหน่งทางด้านการเมืองที่ให้คุณให้โทษ หากถ้าท่านเป็นผู้ที่จิตใจไม่เข้มแข็งย่อมเป็น
 

ผู้ไหลไปตามกระแสแห่งกิเลส ดร.อัมเบดการ์ ต้องอดทนเผชิญและฟันฝ่าต่อความยากลำบาก

มากมาย แสดงให้เห็นถึงความอดทนและตั้งใจของท่าน โดยเฉพาะต้องตกต่ำคับขัน มีสติ
 

อดกลั้น คิดอุบายใช้ปัญญาหาทางแก้ไข ไม่ใช้การทำร้ายซึ่งกันและกัน มีความอดทนต่อการ

ตำหนิติเตียน ต่อการพูดส่อเสียดเยาะเย้ยถากถาง วางตนหนักแน่น ยึดมั่นในความยุติธรรม 
 

ไม่เอนเอียงหวั่นไหวเพราะลาภสักการะ 


4) การสร้างสันติภาพบนพื้นฐานแห่งจาคะ


ดร.อัมเบดการ์ มีคุณธรรมแห่งจาคะที่เป็นเหตุให้ผู้ปฏิบัติตามสามารถมองเห็น คือ 

การเอื้ออาทรต่อความทุกข์ยากและความต้องการของคน ท่านเสียสละเวลาต่อสู้ให้กลุ่มจัณฑาล

เป็นกลุ่มบุคคลที่ไม่มีโอกาสปรับปรุงชีวิตให้ดีขึ้น (B.R. Ambedkar, 1975 : 256) นำพาคน

จัณฑาลเพื่อเป็นการยืนยันสิทธิต่างๆ ในสังคม คือ การให้จัณฑาลมีผู้แทนเป็นของตัวเองอย่าง

แท้จริง การเสียสละประโยชน์ส่วนตนเพื่อความสุขของผู้อื่น มีความเสียสละ สละกิเลส สละ

ความสุขสบายส่วนตน ให้คนอื่น เป็นผู้สละประโยชน์ส่วนน้อยของตน เพื่อประโยชน์ส่วนใหญ่

ของบ้านเมือง การมุ่งเสียสละทรัพย์ สิ่งของของตนเพื่อประโยชน์แก่ผู้อื่น และการเสียสละทาง

ด้านอารมณ์ คือ การมุ่งสละอารมณ์ หรือเป็นผู้รู้จักปล่อยวางอารมณ์ที่เป็นข้าศึกต่อความสงบ

ใจ นอกจากนี้การเสียสละทางด้านอารมณ์ มีนัยยะเดียวกันกับการให้อภัย คือ การให้อภัยกับ

คน ผิดพลาด มีไมตรีจิตด้วยความจริงใจ 







218 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

สรุป 


บทบาทการเสริมสร้างสันติภาพของ ดร.อัมเบดการ์ ตามหลักพุทธสันติวิธี ท่านมี

แนวทางการสร้างสันติภาพตามกรอบฆรวาสธรรม กล่าวคือ สัจจะ คือ ท่านยึดถือคำจริง 
 

คำตรง คำแท้ คำที่ไม่โกหก หลอกลวง ยืนหยัดต่อความจริงของมนุษย์ในประเด็นความเป็นคน

ที่เท่ากัน ท่านเป็นคนที่ซื่อสัตย์ต่อตนเอง จริงใจต่อคนอื่น ซื่อตรงต่อการทำหน้าที่ มีความมุ่งมั่น

ในการดำเนินชีวิต ทมะ คือ ท่านเป็นผู้ที่มีประสบการณ์ด้านการข่มใจ ยับยั้งชั่งใจ ฝึกฝนตนได้ 

ไม่ทำอะไรตามความต้องการ หรือตามอารมณ์ของตน การบังคับควบคุมอารมณ์ คือ การยับยั้ง

จิตใจของตนไม่ให้ทำในสิ่งที่ไม่ชอบด้วยกฎหมาย และศีลธรรม รวมทั้งรู้จักควบคุมอารมณ์ไม่ให้

โกรธง่ายหรือ เกลียดง่าย ขันติ คือ ลักษณะของความอดทน ความอดกลั้น ไม่แสดงอาการทุกข์

ร้อน หรือความไม่พอใจ ความฉุนเฉียวออกมาให้เห็น ขันติ มีลักษณะทนต่อความลำบาก

ตรากตรำ ไม่แสดงอาการท้อแท้หรือยอมแพ้ ทนสู้ได้ ทนต่อทุกขเวทนา คือ ท่านมีการอดทน

ต่อความลำบากทางกาย อดทนอดกลั้นต่อการถูกกระทบกระทั่งด้านอารมณ์ อดทนอดกลั้นต่อ

สิ่งล่อใจ จาคะ คือ ท่านมีความเสียสละ การแบ่งปัน ความเอื้อเฟื้อ การสละสิ่งของและความ

สุขส่วนตัวเพื่อประโยชน์สุขแก่ผู้อื่น การเสียสละของดร.อัมเบดการ์ปรากฎชัดที่สุดผ่านบทบาท

ภาวะความเป็นผู้นำ  


โดยรวมจากแนวคิดและวิธีปฏิบัติในการสร้างสันติภาพตามหลักฆราวาสธรรมดังกล่าว

ของ ดร.อัมเบดการ์ พบว่า การกระทำดังกล่าวได้นำสู่การเปลี่ยนแปลงต่อสังคมทั้งในมิติด้าน

การปฏิวัติสังคม ด้านเศรษฐกิจ ด้านแรงงาน ด้านการฟื้นฟูพระพุทธศาสนา ด้านกฎหมาย 
 

ด้านวิธีสัตยาเคราะห์ และด้านการศึกษา 



















219วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

เฉลิม พงศ์อาจารย์. (2523). ประวัติศาสตร์อินเดีย. กรุงเทพมหานคร : พิฆเณศ.  

ชัช กิจธรรม. 2529. ประชาธิปไตยและสังคมนิยม. กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัย 

ธรรมศาสตร์.  

ชาญ กรัสนัยบุระ.
(2517). วัฒนาการความคิดสังคมนิยม. กรุงเทพมหานคร : เจริญวิทย์.  

บัญชา สำเร็จกิจ. (2534). บทบาท ดร.บี อาร์ อัมเบดการ์ในการยกฐานะจัณฑาล . 

วิทยานิพนธ์สาขาวิชาประวัติศาสตร์ มหาลัยธรรมศาสตร์.  

ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2529). ระบบปรัชญาการเมืองในมานวธรรมศาสตร.์ กรุงเทพมหานคร : 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2532). พุทธศาสนากับสังคมไทย. (พิมพ์ครั้งที่ 2). 

กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิโกมลคีมทอง.  

พระพรหมคุณาภรณ์. (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับบประมวลธรรม. 

พิมพ์ครั้งที่ 14. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539. พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

B.R. Ambedkar. (1975). Evidence before Southorough Committee . in  

Dr. Babasaheb Ambedkar : Writings and Speeches. Vol.1. Compiled by 

Bhagwan Das julundar Punjab : Patrika Publication.  

Dhananjay Keer. (1971). Dr.Amberkar : Life and Mission. 3rd ed. Bombay : 

Popular Prakashan.  

Dr.Jatava. (1965). The Social Philosophy of B.R. Ambedkar. Agra : Phoenix 

Publishing Agency.  




