
บทคัดยอ


การศึกษานี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการละวิปลาสด้วยการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดย

เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพภาคเอกสาร (Qualitative Research) ผลการศึกษาพบว่า 

วิปลาส ความคลาดเคลื่อนจากความเป็นจริง ด้วยอำนาจของความสำคัญผิด คิดผิด 

เห็นผิด อันเป็นไปในความเข้าใจผิดในของไม่เที่ยงว่าเที่ยง ในทุกข์ว่าเป็นสุข ในสภาพไม่ใช่ตัว

ตนว่าเป็นตัวตน การละวิปลาสด้วยการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา คือ การปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 

กล่าวคือ การละความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิดในความงามต้องปฏิบัติด้วยการกำหนดรู้กายมี 

มนสิการสิ่งที่เป็นปฏิกูลและป่าช้า 9 เป็นต้น การละความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิดในความสุข

ต้องปฏิบัติด้วยการกำหนดรู้ในเวทนาคือทุกข์ที่เกิดขึ้น การละความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิดใน

ความเที่ยงต้องปฏิบัติด้วยการดูจิตที่เกิดกิเลสขึ้นในขณะปฏิบัติภาวนา และการละความสำคัญ

ผิด คิดผิด เห็นผิดในตัวตนต้องปฏิบัติด้วยการกำหนดรู้ในธัมมารมณ์ที่เกิดขึ้นเมือ่สว่นใดปรากฏ

เหน็เดน่ชดั กก็ำหนดพจิารณาภาวนาในสว่นนัน้จนจติรูแ้จง้ตามสภาพของความเปน็จรงิ 

คำสำคัญ : การละ, วิปลาส, วิปัสสนาภาวนา 

ศึกษาการละวิปลาสดวยการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา 

The
Abandonment
of
Distortion
(Vipala–sa)



by
Insight
Meditation
Practice


พระสมควร พุทฺธรกฺขิโต 
Phra
Somkhuan
Buddharakkhito



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Doi: 10.14456/jmcupeace.2016.36



185วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

Abstract
 


This study is intended to study abandonment of distortion (Vipalāsa)  
by Vipassanābhāvanā practice. This study is a Qualitative Research.  

From the study are as fallow : - 

The distortion or Vipalāsa was perversion from the truth which  
happened by powers of wrong understanding, wrong thought, wrong views 
regarding what is impermanent as permanent, what is painful as pleasant, what 
is non-self as a self. Abandoning all distortion by insight development found 
that by following the principle of four foundations of mindfulness, insight 
practitioners will abandon beauty distortion by contemplation of body such as 
perception of foulness and nine corpses, the distortion of happiness by 
contemplation of feeling, the distortion of permanence by contemplation of 
mind and distortion of self by contemplation of mental objects. In practical 
aspect, the dominant foundation shall be continued to contemplate until the 
mind realizes the true nature of all formations as they really are. 

Key word : Abandonment, Distortion (vipalāsa), Insight Meditation Practice 




บทนำ


วิปลาสมีความสำคัญในหลักธรรมที่ควรละ เพราะเห็นผิดในขันธ์ 5 ผู้ที่ไม่ได้ศึกษา

ธรรม ไม่ได้ฟังธรรม ก็จะไม่เข้าใจสิ่งที่เป็นขันธ์ 5 ว่าเป็นสิ่งที่โลกสมมติบัญญัติขึ้นสัตว์ บุคคล 

เรา เขา ยึดในสิ่งที่ไม่เที่ยงว่าเที่ยง ยึดในสิ่งที่เป็นทุกข์ว่าเป็นสุข ยึดในสิ่งที่เป็นอนัตตาว่าเป็น

อัตตา ยึดในสิ่งที่ไม่งามว่างาม (พระไตรปิฎก ภาษาไทย เล่มที่ 21 ข้อ 49 : 79) ถูกความเห็น

ผิดชักนำไป ความคิดซัดส่ายไป มีความสำคัญคิดเห็นเป็นวิปลาส สัตว์เหล่านั้นชื่อว่าถูกเครื่อง

ผูกของมารผูกไว้แล้ว เป็นคนไม่เกษมจากโยคะย่อมเวียนเกิดเวียนตาย เพราะขาดโยนิโส-

มนสิการ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อ 311 : 286) คือการพิจารณาในใจโดยแยบคาย

เพื่ออบรมพัฒนาจิตใจเพื่อให้เกิดปัญญานั่นเอง 



186 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

วปิลาส ทำใหม้นษุยท์ัง้หลายเกดิทกุขไ์ดก้เ็พราะเขา้ไปสำคญัผดิ เหน็ผดิ คดิผดิในขนัธ ์5 

ว่าไม่แปรปรวนเปลี่ยนแปลง มีความงามอยู่ตลอดเวลา สามารถสั่งการได้ เป็นต้น แท้ที่จริง

สรรพสิ่งทั้งหลายตกอยู่ในวิปลาส 4 ซึ่งเป็นเหตุหนึ่งที่ก่อให้เกิดการเวียนว่ายตายเกิด 

เพราะเข้าไปติดในบ่วงแห่งมาร พระพุทธเจ้าตรัสไว้ใน “วิปลาสสูตร” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 

เล่มที่ 21 ข้อ 49 : 79) ว่า ความคลาดเคลื่อนจากความเป็นจริง มีลักษณะ 4 ประเภท คือ
 

(1) นิจจวิปลาส วิปลาสในสิ่งที่ไม่เที่ยงว่าเที่ยง (2) สุขวิปลาส วิปลาสในสิ่งที่เป็นทุกข์ว่าเป็นสุข 

(3) อัตตวิปลาส วิปลาสในสิ่งที่ไม่เป็นตัวตนว่าเป็นตัวตน (4) สุภวิปลาส วิปลาสในสิ่งที่ไม่งาม
 

ว่างาม ดังคำว่าของเหม็นบางชนิดออกฤทธิ์เป็นของหอม โลกนี้วิจิตรสวยงามดุจราชรถ 

(พระไตรปิฎก ภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อ 171 : 86) หากไม่เจริญสติปัฏฐาน 4 ปัญญาไม่เกิดเห็น

ไตรลักษณ์ ก็จะไม่ยอมรับไม่ยอมเข้าใจอย่างถ่องแท้แล้วจะทำให้สัตว์ไม่พ้นจากความทุกข์ใน

วัฏฏะ 


การที่จะออกจากวัฏฏะได้นั้น ต้องเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักมหาสติปัฏฐานสูตร 

(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 12 ข้อ 105 : 101 - 131) คอืสตปิฏัฐาน 4 เป็นทางเดียว ทาง

สายเอก ที่จะนำสัตว์ก้าวล่วงโสกะ ปริเทวะ เป็นต้น อันเป็นเครื่องกำหนดรู้เห็นรูปนามตาม

สภาวะของปัจจุบันตามความเป็นจริง อันเป็นไปเพื่อกำจัดวิปลาส 4 เพื่อรู้แจ้งแทงตลอดซึ่ง

มรรคผลนิพพาน หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับมหาสติปัฏฐาน 4 ที่พระผู้มีพระภาคเจ้าแสดงมาก

ที่สุดก็ คือ เรื่องขันธ์ 5 ในการเจริญวิปัสสนาภาวนา อันประกอบไปด้วยรูป เวทนา สัญญา 

สังขาร และวิญญาณ นำมาเป็นอารมณ์ของวิปัสสนาภูมิ การเห็นคลาดเคลื่อนจากรูปนามผิด

จากความเป็นจริง เมื่อปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 พระองค์ทรงสรรเสริญผู้ปฏิบัติเพื่อให้เห็นตามความ

เป็นจริง ดังเช่นที่ตรัสไว้ในเรื่องของการบูชาว่า ดูกรท่านผู้เห็นภัยในวัฏสงสารทั้งหลาย ผู้มีความ

จงรกัภกัดใีนเรา จงเจรญิวปิสัสนากรรมฐาน...สว่นชนทัง้หลายผูป้ฏบิตัธิรรมสมควรแกธ่รรมชือ่วา่

ได้บูชาเราอย่างแท้จริง (พระธรรมธีรราชมหามุนี, 2554 : 4) จะเห็นได้ว่าการที่จะหลีกหนีไป

จากวัฏฏะอันเป็นภัยใหญ่ได้นี้ต้องมีปัญญาเห็นแจ้งจากการปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 ด้วยการ

พิจารณามิให้ตัณหาและทิฏฐิมาแอบอาศัยอยู่ 


เพื่อให้เห็นสภาพของความเป็นจริงในสังขารทั้งปวง ว่าแท้ที่จริงแล้ว ทุกสรรพสิ่งมี

ความเปลี่ยนแปลงไปด้วยความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา ไม่มีความงามที่แท้จริงหลงให้ยึด

ติดอยู่ มีแต่ความน่าเกลียด น่ากลัว โสโครก ผู้ที่ยังละวิปลาสไม่ได้ ย่อมไม่พ้นไปจากการเวียน

ว่ายตายเกิด เมื่อพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเสด็จอุบัติขึ้นในโลก ทรงแสดงพระธรรม สัตว์โลกเมื่อได้

ฟังพระธรรมที่พระองค์ทรงแสดงก็เข้าใจธรรมตามความเป็นจริง จึงละวิปลาสได้เป็นผู้หลุดพ้น

จากทุกข์ทั้งปวง
ทั้งจากกุศลทั้งฝายดี และฝายชั่ว (อาํนาจ ยอดทอง, 2558 : 1)



187วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงศึกษาเรื่องศึกษาการละวิปลาสด้วยการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เพื่อขจัด 

ละวิปลาส ที่เป็นเหตุให้บุคคลต้องเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ และเป็นการเสริมสร้างองค์

ความรู้ที่สามารถน้อมนำมาเป็นบาทฐาน เป็นหลักแนวทางในการเจริญวิปัสสนาภาวนา และ

สามารถตอบคำถามของผู้ปฏิบัติธรรมเกี่ยวกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาได้อย่างถูกต้อง ตรง

ต่อตามความเป็นจริง อันเป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่พระพุทธศาสนาสืบต่อไป





วิปลาสในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท


ในพระพทุธศาสนาเถรวาทแสดงถงึ วปิลาส (พระไตรปฎิกภาษาไทย เลม่ที ่21 ขอ้ 49 : 

79) หมายถึง ความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิด คลาดเคลื่อนจากความเป็นจริงในสภาพของ
 

ไตรลักษณ์ อันเป็นไปในส่วนจิตและเจตสิก 3 ประการ คือ สัญญาวิปลาส จิตวิปลาส และ
 

ทฏิฐวิปิลาสนัน้ และเปน็ไปในสว่นของวตัถเุปน็ทีต่ัง้ 4 (พระไตรปฎิกภาษาไทย เลม่ 21 ขอ้ 49 : 

79 - 81) จะเห็นได้ว่าช่วงที่สัญญาวิปลาสนั้น เป็นช่วงที่อกุศลสัญญากำลังทำงานอย่างเต็มที่ 

ซึ่งถ้าหยุดอยู่แค่ช่วงนี้ ก็จะเป็นสัญญาวิปลาสในเรื่องไม่ใช่ตัวตนว่าเป็นตัวตน และสัญญาจะ

ชี้นำไปสู่ทิฏฐิหรือความคิดเห็น โดยในช่วงที่ทิฏฐิทำงานอย่างเต็มที่ มิจฉาทิฏฐิจะนำไปคือเป็น

ทิฏฐิวิปลาส ทั้งนี้ทิฏฐิวิปลาสนั้นจะเป็นไปในจิตอันประกอบด้วยทิฏฐิ (ที่วิปลาส) นั่นคือจิตก็จะ

ต้องกวัดแกว่ง (จิตวิปลาส) ไปด้วย


สัญญาสำคัญมาก ถ้าสัญญาวิปลาสต้องเกิดทุกข์ จึงขอให้ระวังสุภสัญญา สำคัญว่างาม 

ในสิ่งที่มันไม่งาม, นิจจสัญญา สำคัญว่าเที่ยง ในสิ่งที่แท้จริงมิได้เที่ยง, ในสุขสัญญา สำคัญว่า

เป็นสุข ซึ่งแท้จริงมันมิได้เป็นสุขเลย, อัตตสัญญา สำคัญว่าตัวตนที่แท้จริงแล้วไม่มีอะไรที่เป็น

ตัวตน. “ความสำคัญ” นี้เป็นตัวการที่จะทำ ให้เกิดสังขารขันธ์เป็นอะไรขึ้นมา เป็นรูปอะไร
 

ขึ้นมา, เป็นภพ เป็นชาติ เป็นมึง เป็นกู อย่างนั้นอย่างนี้ขึ้นมาก็ด้วยอาศัยสัญญานี้ทั้งนั้น 
 

(พุทธทาสภิกขุ, 2518 : 94) 


การให้ผล (หรือให้โทษ) ของทิฏฐิวิปลาสนั้นจะมากที่สุด ส่วนจิตวิปลาสนั้นจะรอง
 

ลงมา และสัญญาวิปลาสให้โทษน้อยที่สุด เท่ากับหากสมมุติด้วยการหยุดวิปลาสไว้ได้แค่ในช่วง

การทำงานของจิต คือ คิด(วิปลาส) ก็จะให้ผลให้โทษ น้อยกว่าการคิดเห็นวิปลาสซึ่งเป็นการจับ 

การยึดถือความคิดเห็น การลงความคิดเห็นว่าเป็นของตน ทั้งนี้ ลักษณะการทำงานของความ

วิปลาสอีกทั้ง 3 เรื่องที่เหลือ คือ ไม่เที่ยงว่าเที่ยง, ทุกข์ว่าสุข และไม่งามว่างาม จะเป็นไปใน

ลักษณะเดียวกันกับที่อธิบายข้างต้นนี้ โดยจากที่กล่าวมาถึง




188 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ส่วนสาเหตุที่ทำให้เกิดวิปลาส นิมิตว่างามคือราคะ ความเห็นแก่ความสุขในกามคุณ 

นิวรณ์ ธรรมอันเป็นเครื่องกั้นจิตไม่ให้บรรลุความดี อันประกอบไปด้วย กามฉันทะ พยาบาท 

ถีนมิทธะ อุทธัจจะกุกกุจจะ วิจิกิจฉา (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 22 ข้อ 23 : 27) เป็นสิ่งที่

ทำให้จิตเศร้าหมอง ไม่อ่อน ใช้การไม่ได้ ไม่ประภัสสร มีความฟุ้งซ่าน ไม่ตั้งมั่นเพื่อความสิ้นไป

ของอาสวะ ล้วนเป็นเหตุให้เกิดวิปลาส (วศนิ อนิทสระ, 2553 : 38)  กามคุณ ประกอบด้วย
 

อโยนิโสมนสิการ ความยึดถือด้วยตัณหาและทิฏฐิ รากเหง้าแห่งธรรมที่ทำให้เนิ่นช้า เหตุแห่ง

ทิฎฐิที่เกิดจากผัสสะ การไม่กำหนดรู้ทุกข์ ความรัก และขันธ์ 5 ที่ประกอบกับตัณหาและทิฎฐิ 

ตามความเป็นจริง เหตุปัจจัยที่ทำให้เกิดวิปลาสมีมากกว่าที่นำมาแสดงในบทนี้ดังพุทธพจน์ที่

อ้างไว้เมื่อเริ่มต้น หากได้แสดงแต่สาเหตุหลักและที่มีเนื้อหาเกี่ยวเนื่องในเนื้อความตอนเดียวกัน

กับคำว่า “วิปลาส” และปัจจัยสำคัญที่ทำให้เกิดวิปลาสก็แสดงให้เห็นชัดแล้วในการอธิบาย

ประเภทของวิปลาส ดังนั้นแม้จะไม่ได้ศึกษาเหตุปัจจัยโดยละเอียดแต่ได้สาระครอบคลุม 
 

จึงสามารถสรุปได้ว่าวิปลาสเกิดขึ้นจากกิเลสทั้งหลาย





หลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา


การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเป็นไปเพื่อความบริสุทธิ์ ก้าวล่วงโสกะและปริเทวะ ดับทุกข์

โทมนัส บรรลุญายธรรม สุดท้ายทำให้แจ้งพระนิพพาน อันมีเหตุเกิดมาจากศีลและสมาธิ ซึ่ง

เป็นรากเหงา้ของการปฏบิตัวิปิสัสนาภาวนา กลา่วคอื การรกัษาศลีใหบ้รสิทุธิ ์ดว้ยการสำรวมระวงั 

ศีลเป็นเบื้องต้น เป็นบ่อเกิดแห่งคุณความดี เป็นประธานแห่งธรรมทั้งปวง เพราะฉะนั้นต้อง

ชำระศีลให้บริสุทธิ์ การชำระศีลก็คือการดำรงอยู่ในปาริสุทธิศีล อันประกอบด้วยปาติโมกข-

สังวรศีล อินทรียสังวรศีล อาชีวปาริสุทธิศีล ปัจจัยสันนิสิตศีล ซึ่งอาศัยธรรมที่เกื้อกูล คือ 

ศรัทธาเป็นเหตุให้ปาติโมกขสังวรศีลสำเร็จ สติเป็นเหตุให้อินทรียสังวรศีลสำเร็จ วิริยะเป็นเหตุ

ให้อาชีวปาริสุทธิ ศีลสำเร็จ ปัญญาเป็นเหตุให้ปัจจัยสันนิสิตศีล ปาริสุทธิศีลจะบริบูรณ์ได้ 
 

จะเลอืกเพยีงขอ้ใดขอ้หนึง่ไมไ่ด ้ เพราะศลีมคีวามเชือ่มโยงกนัตลอด เริม่ตัง้แตก่ารรกัษาสกิขาบท 

เป็นต้น จึงจะเป็นเหตุให้อินทรียสังวรตั้งอยู่ได้ เฉกเช่นเดียวกัน หากสำรวมอินทรีย์จะทำให้
 

ปาติโมกขสังวรศีลและอาชีวปาริสุทธิศีลดำรงอยู่ได้ ดังนั้น ศรัทธา สติ วิริยะ ปัญญา เป็นองค์

ประกอบทำให้ก้าวเข้าสู่จิตตวิสุทธิได้ง่าย


เมื่อรักษาศีลให้บริสุทธิ์ นำให้เข้าไปสู่การชำระจิตให้ปราศจากกิเลสนิวรณ์ และตัด

ปลิโพธเครื่องกังวลให้เสร็จสิ้น คือ กังวลในที่อยู่ กังวลในตระกูล กังวลในลาภสักการะ กังวลใน



189วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

หมู่คณะ กังวลเรื่องการก่อสร้าง กังวลในการเดินทาง กังวลในญาติ กังวลเรื่องโรคภัยไข้เจ็บ 

กังวลเรื่องการเล่าเรียน กังวลเรื่องการแสดงฤทธิ์ เมื่อละแล้วจึงเจริญสมาธิเพื่อพิจารณาให้ละ

นิวรณ์ 5 จิตจะเบิกบานที่จะปฏิบัติวิปัสสนาสืบไป


วิปัสสนาญาณที่ถึงจุดสุดยอดด้วยอำนาจวิปัสสนาญาณ ประกอบด้วย 1) อุทยัพพยา-

นุปัสสนาญาณ 2) ภังคานุปัสสนาญาณ 3) ภยตูปัสสนาญาณ 4) อาทีนวานุปัสสนาญาณ 
 

5) นิพพิทานุปัสสนาญาณ 6) มุญจิตกัมยตาญาณ 7) ปฏิสังขานุปัสสนาญาณ 8) สังขารุเปกขา

ญาณ อานิสงส์ที่จัดอยู่ในวิสุทธิข้อนี้ โดยเฉพาะผู้ที่ผ่านวิปัสสนาปัญญาขั้นภังคานุปัสสนาญาณ

แล้ว จะได้รับอานิสงส์ 8 ประการ คือ ละความใคร่ในภพต่างๆ เพราะรู้แล้วว่าไม่ใช่ความสุข 

เป็นต้น อดกลั้นต่อความยินดียินร้ายไม่ตอบสนองกิเลสของตนเองในอารมณ์ต่างๆ โดยผิดทาง 

เป็นที่สุด วิปัสสนาญาณแต่ละลักษณะทำให้เกิดวิสุทธิได้ไม่เท่ากัน ทั้งนี้ก็เพราะญาณปัญญา

แต่ละข้อมีอำนาจไม่เท่ากันนั่นเอง


ความหมดจดแห่งญาณทัสสนะ ความบริสุทธิ์ของความรู้ความเห็นซึ่งเป็นโลกุตตร คือรู้

เห็นในมรรคทั้ง 4 ซึ่งเกิดจากโคตรภูญาณ เมื่อมรรคญาณเกิดแล้ว ผลญาณก็เกิดขึ้นในลำดับ
 

ถัดไปจากมรรคญาณนั้นๆ


วิปัสสนาภูมิ หมายถึง พื้นที่กระทำวิปัสสนาหรือกรรมฐานของวิปัสสนา หรืออารมณ์

ของวิปัสสนา การเจริญวิปัสสนานั้นต้องกำหนดรู้อยู่ที่วิปัสสนาภูมิ และวิปัสสนาภูมินั้น มีอยู่ 6 

ภูมิด้วยกัน คือ ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18 อินทรีย์ 22 อริยสัจ 4 ปฏิจจสมุปบาท 12 และ

เมื่อย่อลงแล้วก็เป็นเพียงรูปกับนามเท่านั้น ทางเดินของวิปัสสนาก็คือ รูปกับนาม


การปฏิบัติการเจริญวิปัสสนาภาวนานั้น ต้องอาศัยรูปกับนาม ตามนัยที่ อ้างมาแล้วนั้น 

ล้วนมีความสัมพันธ์ซึ่งกันและกัน และโดยที่ต้องอาศัยความสัมพันธ์ที่เนื่องกันนั้น โดยเฉพาะ

ขันธ์ 5 ซึ่งถือว่าเป็นภูมิ ภูมิหนึ่งสำหรับเพาะปลูกปัญญา เพื่อให้เกิดความรู้ที่ทำให้เกิดความ

เห็นแจ้ง เข้าใจสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง ในรูปนาม ด้วยตัวเอง จึงต้องอาศัย

การปฏิบัติตามหลักสติปัฏฐาน 4 โดยมีฐานที่ตั้งของสติ เป็นฐานที่ตั้งรองรับการกำหนดของสติ 

ไปในกาย เวทนา จิต และธรรม เพื่อสามารถนำจิตให้ดำเนินไปสู่การละวิปลาสและบรรลุธรรม

อย่างสมบูรณ์ ด้วยเหตุนี้การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา กับการปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 จึงเป็นหลัก

เดียวกัน







190 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

การละวิปลาสด้วยการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา


สำหรับวิปลาส โดยทั่วไปแล้ว ชีวิตทุกชีวิตย่อมมีวิปลาสธรรมเสมอ วิปลาสธรรม 

หมายถึง ธรรมที่คลาดเคลื่อนไปจากความเป็นจริง ทั้งนี้เพราะตั้งแต่เกิดมาเราไม่เคยรู้เลยว่า 

ชีวิตคือ ขันธ์ห้า ได้แก่ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ อันประกอบขึ้นจาก จิต เจตสิก 

และรูป ที่มีการเกิดดับสืบต่อกันไปอย่างไม่ขาดสาย ทั้งนี้เพราะ อาสวะ และอวิชชา ที่เรามีมา

เนิ่นนานจนนับภพนับชาติไม่ถ้วน ประกอบกับตัวการสำคัญที่มาคอยปิดบัง ทำให้เราไม่สามารถ

เข้าถึงสภาวธรรมของความจริงอันได้แก่ “ไตรลักษณ์” ได้ 


เพราะธรรมที่ปิดบังไตรลักษณ์นี้เอง จึงทำให้เราหลงผิดคิดว่า ชีวิตคือรูปนามนี้ดี
 

มีความสวยงามน่ารัก (สุภวิปลาส) มีความสุขสบาย (สุขวิปลาส ) มีความเที่ยงแท้ ถาวร 
 

(นิจจวิปลาส) และเป็นตัวตน คน สัตว์ (อัตตวิปลาส) ทั้งๆ ที่ความเป็นจริงแล้ว ชีวิตเป็นเพียง

แค่ขันธ์ห้า คือรูปธรรมและนามธรรม ที่ประกอบกันขึ้นมาด้วยรูปธาตุ จนเป็นรูปกลาปต่างๆ ใน

ที่สุดก็เกิดเป็นกลุ่มก้อนของอวัยวะที่ล้วนมีแต่อสุภะ และทั้งรูปนามที่เกิดขึ้นนั้นก็คงสภาพเดิม

ไว้ไม่ได้ เมื่อเกิดขึ้นแล้วต้องแตกดับ เป็นทุกข์ ไม่เที่ยง และไม่สามารถบังคับบัญชาได้


องค์ธรรมของวิปลาสมี 3 คือ ทิฏฐิ (ทำให้เห็นผิด) จิต (ทำให้เข้าใจผิด) สัญญา (ทำให้

จำผิด) ประกอบกับวิปลาสธรรมมี 4 คือ หลงผิดคิดว่าชีวิตนี้ดี มีสุข เที่ยง และเป็นตัวตน 
 

จึงรวมเป็นวิปลาสธรรม 12 ประการ ซึ่งวิปลาสเหล่านี้เอง ที่เป็นตัวการสำคัญทำให้ชีวิตคนเรา

ต้องมีความดิ้นรนแสวงหาเพื่อให้ได้มาซึ่งอารมณ์ที่ดี (อิฏฐารมณ์) เมื่อสมหวังก็เกิดความพอใจ 

เรียกว่า อภิชฌา แต่ถ้าได้รับอารมณ์ที่ไม่ดี (อนิฏฐารมณ์) ก็จะผิดหวัง ไม่พอใจ เรียกว่า โทมนัส 

ไม่ว่าจะพอใจ หรือไม่พอใจล้วนเป็นกิเลสทั้งสิ้น บางท่านเรียกความต้องการในอารมณ์ที่น่ายินดี 

และปัดป้องอารมณ์ที่ไม่น่ายินดีนี้ว่า “ตัณหา” แต่ถ้าผู้ใดสามารถวางใจไว้ได้อย่างแยบคาย 

หรือที่เรียกว่ามี “โยนิโสมนสิการ” ในสติปัฏฐาน 4 นั่นคือสามารถกำหนดสติได้เท่าทันใน

ปัจจุบันอารมณ์ ว่ามีรูปอะไร หรือนามอะไรเกิดขึ้น สติและสัมปชัญญะที่เกิดขึ้นในขณะนั้นย่อม

ป้องกันกิเลส-ตัณหา ทำให้อภิชฌา และโทมนัสเกิดขึ้นไม่ได้ จึงเป็นที่แน่นอนว่าอารมณ์ขณะนั้น

ย่อมปราศจากกิเลส เมื่อกิเลสไม่มี กรรมย่อมไม่เกิด ขณะนั้นจึงเป็นวิวัฏกรรม ซึ่งไม่สามารถ

ทำให้เกิดผลคือวิบาก อันได้แก่รูปนามขันธ์ 5 ที่จะมีต่อไปในภายภาคหน้าได้อย่างแน่นอน


วิปลาสธรรมทั้งหมดมีเกิดขึ้นมาได้ เพราะเราไม่เท่าทันในความจริงของชีวิตรูป 
 

และชวีตินาม ทีเ่รยีกวา่ “อโยนโิสมนสกิาร” แตข่ณะใดทีม่ ี“โยนโิสมนสกิาร” ขณะนัน้สตปิฏัฐาน

ก็เกิดขึ้นด้วย และเป็นที่แน่นอนว่าเวลานั้นวิปลาสธรรมจะเกิดขึ้นไม่ได้ อาจกล่าวได้ว่า
 



191วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

โยนิโสมนสิการ เป็นกุญแจดอกสำคัญที่จะไขประตูชีวิต ให้ผู้ปฏิบัติได้เข้าไปเห็นความจริงว่า 

“ชีวิตที่ประกอบด้วยรูปนามขันธ์ 5 นั้น แท้ที่จริงเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา”


การละวิปลาส ถือได้ว่ามีความสำคัญยิ่ง ตั้งแต่การละวิปลาสได้บางประการจนถึงการ

ละได้ทั้งหมด จัดว่าเป็นขั้นตอนของการปฏิบัติเพื่อสิ้นทุกข์ทั้งนั้น ซึ่งเป็นจุดหมายสูงสุดอย่าง

หนึง่ของการเสดจ็ออกบรรพชาของพระพทุธเจา้ (ภาวนยี ์บญุวรรณ, 2552 : 53) ในปปญัจสทูน ี

แสดงไว้ว่า พระพุทธองค์ตรัสสติปัฏฐาน 4 ไว้ไม่ยิ่ง ไม่หย่อนกว่ากัน เพื่อละวิปลาส คือความ

งาม ความสุข ความเที่ยง ความมีตัวตน (พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล เล่ม 17 : 546) 


กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน - การพิจารณารูปขันธ์ อานิสงส์ คือ ทำลายสุภวิปลาส 

(สำคัญความไม่งามว่างาม) อันเป็นความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิด ในสิ่งที่ไม่งามว่างาม และ

เหมาะสมกับนักปฏิบัติที่เป็นตัณหาจริตทั้ง 3 คือราคะจริต โทสะจริต โมหะจริต และเป็น
 

สมถยานิก การใช้สติพิจารณากำหนดรู้อาการที่ปรากฏทางกาย หมายรวมเอาทั้งอิริยาบถต่างๆ 

ไม่ว่าจะเป็นการเดิน ยืน นั่ง นอน เหยียด คู้ หายใจเข้า-ออก ต้องกำหนดทุกอิริยาบถ การเอา

สติตั้งไว้ที่กายจะสามารถถอนเสียซึ่งกามารมณ์ คืออารมณ์ความใคร่ ออกเสียได้จากจิตใจ จิตใจ

จะไม่พัวพันในกามารมณ์ เมื่อปฏิบัติไปเรื่อยๆ ตัวราคะก็จะน้อยลง ถอยลงเบาลง ไม่เกี่ยวข้อง

อยู่ในความงาม และกามารมณ์อีก โดยเฉพาะแล้ววิปัสสนาที่เป็นข้าศึกของความงามก็คือ 
 

การพิจารณากำหนดขันธ์ 5 เป็นประดุจดังป่าช้า 9 


ดังตฤณ ได้อธิบายไว้ว่า การฝึกให้เห็นกายนี้เป็นของว่างจากตัวตน เพราะต้องเปื่อย

เน่าผุพังไปเป็นธรรมดา เป็นการเผชิญกับความจริงที่ยังไม่ตาย เพื่อให้เห็นกายเป็นศพ กล่าวคือ

เมื่ออยู่ในอิริยาบถนอน เข้ามาดูรายละเอียดในกายตนโดยความเป็นอาการ 32 จากหัวจรดเท้า 

ผม ขน เล็บ ฟัน หนัง กระดูก ตับ ไต หาได้มีลักษณะพิเศษแตกต่างระหว่างคนเป็นกับคนตาย

ไม่ (ดังตฤณ, 2555 : 173) จึงกล่าวได้ว่า ผู้เจริญวิปัสสนาในป่าช้า 9 นี้ ไม่จำเป็นต้องไปดู

ซากศพในป่าช้า เพราะวิปัสสนาเน้นการน้อมความน่าเกลียดมาสู่ตนเองว่าสิ่งนี้จะเกิดขึ้นกับ

ร่างกายของเราและคนอื่น แล้วคลายความยึดมั่นลงได้ เพราะในปัจจุบันจะหาซากศพมา

พิจารณาก็ยาก นักปฏิบัติพึงพิจารณานึกน้อมถึงซากศพที่พองอืดเป็นต้นแล้วน้อมมาสู่ตน


มนุษย์ทั้งหลายมีความหลงในรูป หมกมุ่นในกามคุณ ยังไม่ควรแก่มรรคผลแน่นอน 

แม้ว่าจะมีวาสนาปัญญาดีอย่างไรก็ตาม ต้องทำให้เห็นโทษในตนเสียก่อน ละความยึดมั่นในรูป 

และความคิดเปรียบเทียบอสุภะภายนอกน้อมเข้ามาสู่ภายในตน หากมีกำลังดีมาก อาจจะทำให้

ราคะหายสนิทไปชั่วขณะได้ หากพิจารณาต่อให้ดีอาจละสุภสัญญาได้




192 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

รวมความได้ว่า การปฏิบัติกายานุปัสสนา เป็นการพิจารณาขันธ์อันเป็นของหยาบเห็น

ได้ง่าย ทำให้ไม่ต้องมีอุปกรณ์อื่น เพราะเป็นรูปธรรม เมื่อสภาวะของจิตที่มุ่งอยู่กับสภาวะของ

การปฏิบัติทำให้ไม่ยึดติดความงามจะทำให้สามารถละความสำคัญ ความคิด ความเห็นที่คลาด

เคลื่อนจากความเป็นจริงเสียได้


เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน - การพิจารณาเวทนาขันธ์ อานิสงส์ คือ ทำลายสุขวิปลาส 

(สำคัญความทุกข์ว่าสุข) อันเป็นความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิด ในสิ่งที่เป็นทุกข์ว่าเป็นสุข และ

เหมาะสมกับนักปฏิบัติที่เป็นตัณหาจริตทั้ง 3 คือราคะจริต โทสะจริต โมหะจริต และเป็นสมถ

ยานิก เพราะเป็นการปฏิบัติทำให้เห็นทุกข์ แท้ที่จริงแล้วสุขไม่มีเลย เพราะทุกข์น้อยจึงเข้าใจผิด

คิดว่าเป็นสุข ทำให้หลงข้องอยู่ในวัฏฏะ เมื่อพิจารณากำหนดจนรู้ในทุกข์แล้วทำให้พ้นทุกข์ได้

ในที่สุด จึงกล่าวได้ว่าเป็นการทำลายสุขวิปลาส


การกำหนดเวทนานี้ มุ่งเน้นไปที่ทุกขเวทนานักปฏิบัติที่รับรู้ว่ามีเพียงอาการปวด ไม่มี

สัณฐานของกายที่ปวด จะรู้สึกว่าอาการปวดไม่ใช่ส่วนหนึ่งของเรา ไม่มีเราอยู่ในอาการเหล่านี้ 

ความรู้สึกนี้เป็นการกำจัดสักกายทิฏฐิ เพราะรู้เป็นเพียงอาการปวดและจิตที่ตามรู้ ไม่มีอัตตา
 

ตัวตน ตัวเรา หรือของเรา และปัญญาก็จะประจักษ์ชัดได้ว่าอาการปวดและจิตที่ตามรู้เป็น

คนละส่วนกัน เพราะหลังจากเกิดปัญญาหยั่งเห็นความเกิดดับอย่างรวดเร็วของอาการปวด
 

และจิตที่ตามรู้ ปัญญาที่เกิดเป็นการหยั่งเห็นไตรลักษณ์จนกระทั่งบรรลุมรรคผลในที่สุด 
 

(พระโสภณมหาเถร, 2549 : 258) เพราะสุขเวทนา เป็นการกำหนดยากสำหรับบุคคลทั่วไป 

เพราะเป็นนามธรรม


จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน - การพิจารณาวิญญาณขันธ์ อานิสงส์ คือ ทำลายอนิจจ

วิปลาส (สำคัญความไม่แน่นอนว่าแน่นอน) อันเป็นความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิด ในสิ่งที่ไม่

เที่ยงว่าเที่ยง และเหมาะสมกับนักปฏิบัติที่เป็นทิฏฐิจริตทั้ง 3 คือศรัทธาจริต พุทธิจริต วิตกจริต 

และเป็นวิปัสสนายานิก การปฏิบัติเป็นการกำหนดรู้เท่าทันปัจจุบันนั่นเอง จึงจะสามารถเห็น

ความเปลี่ยนแปลงของสภาวะที่เกิดขึ้นทุกขณะ เพราะเป็นสภาวะนามธรรมเป็นสิ่งที่กำหนดได้

ยาก แต่ก็จะสามารถที่กำหนดได้ เพราะอารมณ์นี้ย่อมเกิดขึ้นในขณะปฏิบัตินั่นเอง เมื่อปฏิบัติ

อยู่เนืองๆ ก็จะเห็น สภาวธรรมมีความฟุ้งซ่านเป็นต้น เกิดขึ้น ก็ตามกำหนดรู้ในการเกิดขึ้นแล้ว

ดับไป จะเห็นสภาพของความไม่เที่ยงของสรรพสิ่งได้อย่างแท้จริง ทำให้ไม่หลงอยู่ในสภาพที่

เห็นเป็นของเที่ยงจึงเป็นการทำลายนิจจวิปลาสโดยแท้




193วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา จะมีความรู้สึกที่เกิดขึ้นกับจิตตลอดเวลา ชัดบ้าง ไม่ชัด

บ้าง คราวใดที่ปรากฏชัดก็ให้กำหนดในอารมณ์ที่ชัดนั้น ดังที่พระโสภณมหาเถระ ได้อธิบาย
 

ไว้ว่า


ผู้ปฏิบัติไม่ควรหงุดหงิดหรือปฏิเสธความฟุ้งซ่าน เพราะเป็นสภาวธรรมทางจิตที่ควร

กำหนดรู้ ถ้าสามารถกำหนดความฟุ้งซ่านได้ทันท่วงที ก็จะไม่เป็นนิวรณ์รบกวนการปฏิบัติ แต่

ถ้ากำหนดรู้เท่าทันไม่ได้ ก็จะกลายเป็นนิวรณ์ของการปฏิบัติ ที่จริงแล้วความฟุ้งซ่านมักจะเกิด

มาจากฉันทะที่ต้องการจะคิด จึงคิดฟุ้งซ่านไป เรามักต้องการคิดให้จบเรื่อง และเพลิดเพลินไป

กับความคิดนั้นๆ การกำราบความฟุ้งซ่านก็คือ กำหนดให้รู้เท่าทัน เหมือนหนามยอกเอาหนาม

บ่ง เมื่อเรากำหนดรู้ได้อย่างนี้ ความฟุ้งซ่านก็จะค่อยๆ ลดน้อยลง จะสังเกตพบว่าเกิดปัญญารู้

แจ้งความเกิดดับอย่างรวดเร็วของอาการฟุ้งและจิตที่กำหนดรู้ ปัญญาที่เกิดนี้ได้หยั่งเห็นความ

ไม่เที่ยง ของความฟุ้งซ่าน ผู้ที่หยั่งเห็นความเกิดดับของจิตอย่างนี้ย่อมปราศจากความยึดมั่นใน

โลกแห่งอุปาทานขันธ์ (พระโสภณมหาเถร, 2549 : 275) 


ในกรณีนี้ได้เกิดขึ้นกับผู้ศึกษาในขณะปฏิบัติก็คือ เมื่อปฏิบัติวิปัสสนาไป ก็เกิดความมา

ปรุงแต่งจิตให้คิดไปโน่นไปนี่ จนเพลิดเพลินไป หรือบางครั้งก็เกิดโทสะบ้าง จนกลายเป็นความ

ฟุ้งซ่าน จึงต้องมากำหนดตามรู้ดูความฟุ้งซ่านนั้น จนหายไป เป็นต้น


จึงกล่าวได้ว่าเป็นการกำหนดรู้ เท่าทันปัจจุบันนั่นเอง จึงจะสามารถเห็นความ

เปลี่ยนแปลงของสภาวะที่เกิดขึ้นทุกขณะ เพราะเป็นสภาวะนามธรรมเป็นสิ่งที่กำหนดได้ยาก 

แต่ก็จะสามารถที่กำหนดได้ เพราะอารมณ์นี้ย่อมเกิดขึ้นในขณะปฏิบัตินั่นเอง เมื่อปฏิบัติอยู่

เนืองๆ ก็จะเห็น สภาวธรรมมีความฟุ้งซ่านเป็นต้น เกิดขึ้น ก็ตามกำหนดรู้ในการเกิดขึ้นแล้วดับ

ไป จะเห็นสภาพของความไม่เที่ยงของสรรพสิ่งได้อย่างแท้จริง ทำให้ไม่หลงอยู่ในสภาพที่เห็น

เป็นของเที่ยงจึงเป็นการทำลายนิจจวิปลาสโดยแท้


ธมัมานปุสัสนาสตปิฏัฐาน - การพจิารณาสญัญาขนัธแ์ละสงัขารขนัธ ์อานสิงส ์คอื ทำลาย

อนัตตวิปลาส (ความไม่มีตัวตนว่ามีตัวตน) อันเป็นความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิด ในสิ่งที่ไม่ใช่

ตัวตนว่าเป็นตัวตน และเหมาะสมกับนักปฏิบัติที่เป็นทิฏฐิจริตทั้ง 3 คือศรัทธาจริต พุทธิจริต 

วิตกจริต และเป็นวิปัสสนายานิก เป็นการกำหนดรู้อายตนะภายในกระทบอายตนะภายนอก 

แล้วก่อเกิดเป็นนิวรณ์ เช่น ตามเห็นรูป ชอบเกิดกามฉันทะ ไม่ชอบเกิดพยาบาท มีการยึดมั่น

ถือมั่นในตัวตน เมื่อพิจารณาทั้งภายในภายนอกรู้ตามความเป็นจริงว่าเป็นเช่นนั้นเอง ทำให้

ทำลายตัวตนลงเสียได้ 




194 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

การพิจารณาธัมมนุปัสสนาเป็นการพิจารณาธรรมที่เกิดขึ้นในจิต อันประกอบด้วย

นิวรณ์ 5 ขันธ์ 5 อายตนะ 12 โพชฌงค์ 7 อริยสัจ 4 เมื่อเกิดขึ้นก็เพียงให้กำหนดรู้เท่านั้น แล้ว

พิจารณาเห็นการเกิดดับของธรรมนั้นๆ เหมือนครั้งที่พระพุทธองค์ทรงสอนท่านพาหิยะว่า


“พาหิยะ เพราะเหตุนั้น เธอพึงศึกษาอย่างนี้ว่า เมื่อเห็นรูปก็สักแต่ว่าเห็น เมื่อ

ฟังเสียงก็สักแต่ว่าฟัง เมื่อรับรู้อารมณ์ที่ได้รับรู้ก็สักแต่ว่ารับรู้ เมื่อรู้แจ้งธรรมารมณ์ที่รู้

แจ้งก็สักแต่ว่ารู้แจ้ง พาหิยะ เธอพึงรักษาอย่างนี้แล เมื่อใด เธอเมื่อเห็นรูปก็สักแต่ว่า

เห็น เมื่อฟังเสียงก็สักแต่ว่าฟัง เมื่อรับรู้อารมณ์ที่ได้รับรู้ก็สักแต่ว่ารับรู้ เมื่อรู้แจ้ง

ธรรมารมณ์ที่รู้แจ้งก็สักแต่ว่ารู้แจ้ง เมื่อนั้น เธอก็จะไม่มี เมื่อใด เธอไม่มี เมื่อนั้น เธอก็

จะไม่ยึดติดในสิ่งนั้น เมื่อใด เธอไม่ยึดติดในสิ่งนั้น เมื่อนั้น เธอจักไม่มีในโลกนี้ ไม่มีใน

โลกอื่น ไม่มีในระหว่างโลกทั้งสอง นี้เป็นที่สุดแห่งทุกข์” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 

25 ข้อ 10 : 186) 


ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนานี้ ทำให้ละความสำคัญ ความคิด ความเห็น ที่คลาด

เคลื่อนไปจากความเป็นจริงทำให้ข้องอยู่ในวัฏฏะ เพราะเกิดมาจากการเข้าไปยึดมั่นถือมั่นด้วย

อำนาจของตัณหาและทิฏฐิเสียได้ เพราะการปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 สามารถทำลายวิปลาสธรรม 

4 กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การใช้สติตั้งมั่นในการพิจารณากายเป็นการละสุภวิปลาสที่เคย

สำคัญว่า น่าใคร่ปรารถนา งามดี น่ารัก เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การใช้สติตั้งมั่นในการ

พิจารณาเวทนา ซึ่งเป็นนามธรรม เพื่อให้เห็นว่า แท้ที่จริงนามเป็นทุกข์ เป็นการทำลาย 
 

สุขวิปลาส คือสำคัญว่าเป็นสุข จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การใช้สติตั้งมั่นในการพิจารณา

จิต ซึ่งเป็นนามธรรมเพื่อให้เห็นว่า แท้จริงแล้วนามเป็นอนิจจัง เป็นการทำลายนิจจวิปลาส 
 

คือว่าสำคัญว่าเที่ยง ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือการใช้สติตั้งมั่นในการพิจารณาธรรม ซึ่งเป็น

ทั้งรูปธรรม เพี่อให้เห็นว่า แท้ที่จริงแล้ว รูปนาม เป็นอนัตตา เป็นการทำลาย อัตตวิปลาส คือ

ความเป็นสำคัญว่า มีตัวมีตน







195วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539) พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2557) พระไตรปฎกอรรถกถา แปล 91 เลม. (พิมพ์ครั้งที่ 9) 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย,  

ดังตฤณ. (2555) มหาสติปฏฐานสูตร. สมุทรสาคร : บริษัท ยูไนเต็ด โปรดักส์ชั่น เพรส จำกัด, 

พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก าณสิทฺธิ). (2554) วิปสสนากรรมฐาน. (พิมพ์ครั้งที่ 3). 

กรุงเทพมหานคร : บริษัทประยูรวงศ์พริ้นติ้ง จำกัด,  

พระโสภณมหาเถร (มหาสีสยาดอ). (2549) มหาสติปฏฐานสูตร ทางสูพระนิพพาน. 

พระคันธสาราภิวงศ์. เรียบเรียง. พระพรหมโมลี (สมศักดิ์ อุปสโม) ตรวจชำระ.
 (พิมพ์

ครั้งที่ 1) กรุงเทพมหานคร : ห้างหุ้นส่วนจำกัด ไทยรายวันการพิมพ์,  

พทุธทาสภกิข.ุ (2518) ปรมตัถสภาวธรรม. (พมิพค์รัง้แรก) ม.ป.ท., 

วศนิ อนิทสระ. (2553). พระไตรปฎก ฉบบัยอความและอธบิายความ เลม 2. (พมิพค์รัง้ที ่ 3) 

กรงุเทพมหานคร : โรงพิมพ์เม็ดทราย, 

ภาวนีย์ บุญวรรณ. (2552). การศึกษาอาการวิปลาสที่เกิดขึ้นในการปฏิบัติกรรมฐาน. 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 

ราชวิทยาลัย. 

สรุป


วิปลาส เป็นการคลาดเคลื่อนจากความเป็นจริง ซึ่งการละจะเกิดขึ้นได้ด้วยการปฏิบัติ

วิปัสสนาภาวนาตามหลักมหาสติปัฏฐาน 4 เป็นที่รองรับของการกำหนดสติที่เข้าไปตั้งใน

อารมณ์ทั้ง 4 เพราะเป็นการตามระลึกรู้อารมณ์ปรมัตถ์ (รูปนาม) ที่เกิดขึ้นตามฐาน ทั้ง 4 ฐาน

คือ กาย เวทนา จิต และธรรม ผู้ใดที่มีการปฏิบัติเป็นไปอย่างถูกต้องตามหลักของสติปัฏฐาน 

ย่อมเป็นเหตุให้เกิดวิปัสสนาปัญญา ที่เป็นปัญญาที่เข้าใจและเข้าถึงสภาวธรรมไตรลักษณ์ คือ 

อนิจจัง ทุกขัง อนัตตาได้ในที่สุด  

อํานาจ  ยอดทอง. (2558). ศึกษาวิเคราะหความอยากในฐานะเปนบอเกิดของความขัดแยง. 

วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร. 3(1), 1-22. 




