
บทคัดยอ


การศึกษานี้ มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ เพื่อศึกษาจริตในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 

เพื่อศึกษาหลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท เพื่อศึกษาราคจริตใน

การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในพุทธศาสนาเถรวาท รวบรวม สรุป สังเคราะห์ เรียบเรียงบรรยาย 

ตรวจสอบโดยผู้เชี่ยวชาญ จากการศึกษาพบว่า 

ผู้มีราคจริตเมื่อเกิดกามราคะขึ้น ให้มีสติกำหนดรู้ เช่น มีราคะเกิดขึ้น ก็ให้รู้ชัดว่า มี

ราคะ ก็รู้ชัดว่าจิตมีราคะ ในเวลาปฏิบัติจริงๆ ในเมื่อราคะเกิดขึ้นให้ภาวนาโดยวิธีที่จะทัน

อารมณ์ปัจจุบัน อารมณ์ของพระกรรมฐานนั้นมี 2 อย่าง ตามประเภทของกรรรมฐาน คือ 

สมถะและวิปัสสนา หรือ อารมณ์ของสมถะอย่างหนึ่ง อารมณ์ของวิปัสสนาอย่างหนึ่ง หมายถึง 

สิ่งที่จิตจะเข้าไปสัมผัส แล้วสามารถที่จะอยู่กับสิ่งนั้นได้ ด้วยกำลังของสติและสัมปชัญญะสมาธิ

นั้นมีทั้งฝ่ายสมถะ มีทั้งฝ่ายวิปัสสนา แต่ในฝ่ายสมถะนั้น สมาธิต้องมีกำลังแรงกล้า สูงขึ้นไปถึง

อรูปฌานส่วนในทางวิปัสสนานั้น ใช้กำลังแห่งสมาธิที่ไม่ได้เน้นหนักทางสมาธิโดยตรง มุ่งให้เกิด

สมาธิเพียงเพื่อต้องการที่จะให้ได้เป็นพื้นฐาน ให้สติสัมปชัญญะสามารถกำหนดรู้ได้ทันว่า สิ่งนี้

เป็นส่วนแห่งนาม สิ่งนี้เป็นส่วนแห่งรูป 

คำสำคัญ	:	ราคจริต, วิปัสสนาภาวนา 

ศึกษาราคจริตในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา	
ในพุทธศาสนาเถรวาท	

A
STUDY
OF
THE
LUSTFUL
TEMPERAMENT
IN


THE
THERAVA–DA
BUDDHIST
IN



THE
INSIGHTMEDITATION
PRACTICE


พระจินดา	ฉนฺทธมฺโม		
Phra	Chinda	Chanthadhammo

มจร วิทยาเขตบาฬศึกษาพุทธโฆส นครปฐม

Doi: 10.14456/jmcupeace.2016.43



141วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

Abstract
 


This study has the objectives to : study the Six Temperaments in 

Theravada Buddhist Scripture; study the methods of insight (Vipassana) 

development in Theravada Buddhist Scripture and; study the lustful 

temperament in insight (Vipassana) development in Theravada Buddhism.  This 

study is aqualitative research. From the study, it was found that :  

Those who possess lustful temperament and encounter with the 

sensual passion, they should be mindful of such lust.  Ones must observe 

clearly of that lust, that ones’ minds are being lustful.  In the usual practice, 

once lust arises, one shall concentrate on the present moment by 

contemplating on the mind base called Proper Attention, driving intensely to 

the ultimate point of origin.  There are two types of temperament according to 

insight meditation which are samatha and vipassanā or one temperament  

of samatha and one temperament of vipassanā that means things which mind  

will contact and can stay with it. With the strength of sati and sampajañña,  

Samadhi consists of samatha and vipassanā. For samatha Samadhi should 

be strong enough higher to arūpajana and for vipassanā needs samadhi’s  

strength which is not specify on samadhi directly but only generate Samadhi as 

a foundation. Sati sampajañña can proper knot that this is matters, this is mind.. 

Keywords	:		Lustful Temperament,  Vikkhambhanavimutti 

 

บทนำ


พระพุทธศาสนาอธิบาย จริต 6 (วิสุทฺธิ ภาษาไทย : 167) อันได้แก่ ราคจริต โทสจริต 

โมหจริต สัทธาจริต พุทธิจริต และวิตกจริต ซึ่งองค์ความรู้ด้านจริตในพระพุทธศาสนา เป็น 

พื้นฐานที่มีอยู่ในตัวตน โดยเฉพาะราคจริต ที่สามารถพัฒนายกระดับศักยภาพของตนเองให้

เพิ่มขึ้นช่วยให้เข้าใจธรรมชาติของตนเองและผู้อื่นได้อย่างลึกซึ้ง เพราะเป็นบุคลิกภาพพื้นฐาน

ตามที่เป็นจริงในปัจจุบัน และจะช่วยให้มนุษย์สามารถที่จะแก้ไขปัญหาและการอยู่ร่วมกันใน



142 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

สังคมได้อย่างมีความสุข แต่การแก้ไขปัญหาของมนุษย์นั้นจะต้องมีความสอดคล้องกับความจริง 

ตามสภาพจิตใจของมนุษย์แต่ละคนด้วย เพื่อนำไปสู่การพ้นทุกข์ ซึ่งปัจจุบันการแก้ไขปัญหาไม่

ได้ช่วยให้มนุษย์พ้นจากความทุกข์อย่างแท้จริงเพราะเป็นการแก้ไขปัญหาที่ปลายเหตุ บางคนไม่

เข้าใจสัจธรรมของชีวิตจึงพยายามหลีกเลี่ยงจากความเป็นจริง ชีวิตจึงวนเวียนอยู่กับความทุกข์

อย่าง ไม่มีวันสิ้นสุด


การเลือกกิจกรรมการพัฒนาปัญญาให้เหมาะสมกับจริตของมนุษย์แต่ละคน เพื่อใช้ใน

การแก้ปัญหาในทางที่ถูกต้องจึงเป็นสิ่งจำเป็น ในทางพระพุทธศาสนา พระพุทธองค์ทรงชี้ให้

เห็นถึงแนวทางในการดับทุกข์ ทรงชี้ให้เห็นถึงความสิ้นชาติ ทรงอนุเคราะห์ด้วยประโยชน์

เกื้อกูลแก่เหล่าสรรพสัตว์ทั้งหลายและวิธีการต่างๆ ที่ให้หลุดพ้นจากความทุกข์ ด้วยสิ่งที่ทรงค้น

พบความจริง ความหลุดพ้นอันแท้จริง ด้วยการปฏิบัติธรรม 


การปฏิบัติเจริญสมถกรรมฐานมาก่อนแล้วนั้นคือ การเดินตามทางสายกลาง(มัชฌิมา

ปฏิปทา) เป็นการเจริญให้ถึงพร้อมด้วยศีล สมาธิและปัญญา การปฏิบัติธรรมให้เหมาะสมกับ

จริตในตัวของมนุษย์แต่ละคนตามแนวทางแห่งพระพุทธองค์ ทำให้มนุษย์เข้าใจถึงสัจธรรมของ

ชีวิต เข้าใจกฎธรรมชาติ ที่เป็นลักษณะเกี่ยวข้องกับชีวิตมนุษย์ที่ประกอบด้วย รูปธรรมและนาม

ธรรม คำสอนและทางปฏิบัติของพระพุทธองค์ เป็นสัจธรรมของชีวิตที่สอนให้มนุษย์เรียนรู้ชีวิต

ตามความเป็นจริง เพื่อนำชีวิตไปสู่ความพ้นทุกข์ ด้วยการปฏิบัติธรรม เพื่อกำจัดกิเลส ตัณหา 

อุปาทานที่มีอยู่ในขันธสันดานของมนุษย์ให้เจือจางลงจนกระทั่งหมดไป เพื่อฝึกจิตให้เข้มแข็ง 

ให้มีสติปัญญาที่เฉลียวฉลาด มีดวงตาเห็นธรรม เข้าใจในหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธองค์

ได้อย่างถูกต้องและสามารถนำเอาหลักธรรมคำสั่งสอนนั้นไปเผยแผ่ให้กับบุคคลอื่น และเพื่อ

พัฒนาจิตให้สะอาด สว่าง สงบ เพื่อการบรรลุมรรคผล ที่เรียกว่าพระนิพพาน ซึ่งเป็นจุดหมาย

สูงสุดของชีวิตในปัจจุบันและอนาคต


ด้วยเหตุผลที่กล่าวมา ผู้ศึกษามีความสนใจที่จะศึกษาเรื่อง  การศึกษาราคจริตในการ

ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานให้รู้แจ้ง เพื่อนำเอาหลักของการปฏิบัติธรรมไปใช้กับการพัฒนา

ปัญญาของมนุษย์ตามแนวทางที่ถูกต้อง ซึ่งหวังว่าข้อมูลและองค์ความรู้ต่างๆ เกี่ยวกับเรื่อง

ความสัมพันธ์ของราคจริตในการปฏิบัติธรรม อันเป็นส่วนที่เกี่ยวข้องกับการศึกษา เป็นข้อมูล

ทางวิชาการที่สามารถนำไปเป็นแนวทางในการพัฒนาปัญญาของแต่ละบุคคลที่เกิดจากการ

ปฏิบัติธรรมให้มีศักยภาพยิ่งๆ ขึ้นไป อันเป็นประโยชน์สำหรับผู้ที่ปฏิบัติธรรม ของบุคคลทั่วไป

ที่มีความสนใจศึกษาในเรื่องของราคจริต เป็นการพัฒนาจิตใจของตนเองให้เหมาะสมและเป็น

แนวทางในการปฏิบัติธรรมต่อไป







143วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

วัตถุประสงค์ของการวิจัย


1.	 เพื่อศึกษาจริต 6 ในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท


2.	 เพื่อศึกษาหลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท


3.	 เพื่อศึกษาราคจริตในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในพุทธศาสนาเถรวาท





วิธีดำเนินการวิจัย


การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร โดยผู้วิจัยได้กำหนดขอบเขตการวิจัย ขอบเขตด้าน

เอกสารเพื่อกำหนดเอกสารที่ใช้ในการวิจัยดังนี้ 


1.	ศึกษาข้อมูลจากหลักฐานชั้นปฐมภูมิ คือ คัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท และชั้นทุติยภูมิ 

คือ เอกสาร งานวิจัยต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง


2.	รวบรวมข้อมูล ตรวจสอบความสอดคล้องกับคัมภีร์พระไตรปิฎก


3.	สรุปวิเคราะห์ เรียบเรียงบรรยายเชิงพรรณนาตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์โดย
 

ผู้เชี่ยวชาญ


4.	ปรับปรุงแก้ไข นำเสนอเผยแพร่ผลงาน





ผลการวิจัย


1.	จริต 6 ในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท


จริต มีความหมายว่า ความประพฤติปกติ ความประพฤติซึ่งหนักไปทางใดทางหนึ่งอัน

เป็นปกติประจำอยู่ในสันดาน, พื้นเพของจิต, อุปนิสัย, พื้นนิสัย, แบบหรือประเภทใหญ่ๆ แห่ง

พฤติกรรมของคน ตัวความประพฤติเรียกว่า จริยา บุคคลผู้มีความประพฤติอย่างนั้นๆ เรียกว่า

จริต ซึ่งมีลักษณะแตกต่างกันไป คือ


(1)		ราคจริต หมายถึง ผู้มีราคะเป็นความประพฤติปกติ, ประพฤติหนักไปทางรักสวย

รักงาม


(2)		โทสจริต หมายถึง ผู้มีโทสะเป็นความประพฤติปกติ, ประพฤติหนักไปทางใจร้อน

หงุดหงิด


(3) โมหจริต หมายถึง ผู้มีโมหะเป็นความประพฤติปกติ, ประพฤติอหนักไปทางเขลา 

เหงาซึม เงื่องงง งมงาย




144 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

(4) สัทธาจริต หมายถึง ผู้มีศรัทธาเป็นความประพฤติปกติ ประพฤติหนักไปทางมีจิต 

ซาบซึ้ง ชื่นบาน น้อมใจเลื่อมใสโดยง่าย


(5) พุทธิจริต หรือญาณจริต หมายถึง ผู้มีความรู้เป็นความประพฤติปกติ, ประพฤติ

หนักไปทางใช้ความคิดพิจารณา 


(6) วิตกจริต หมายถึง ผู้มีวิตกเป็นความประพฤติ, ประพฤติหนักไปทางนึกคิด จับจด 

ฟุ้งซ่าน(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553 : 189-190)


เมื่อพิจารณาจากรากศัพท์และคำแปลข้างต้น จะเห็นได้ว่าคำว่า “จริต” เป็นคำที่กิน

ความหมายกว้าง โดยเน้นแนวทางการแสดงออกทางพฤติกรรมด้วยความเคยชิน หรือหนักไป

ทางใดทางหนึ่ง คือเป็นอาการระคนกันหลายๆ ทาง แต่ในที่นี้ผู้วิจัยจะกล่าวเฉพาะราคจริต


2.	หลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 


พระพุทธศาสนา กล่าวถึงแนวทางการปฏิบัติเพื่อการพ้นทุกข์ คือ การปฏิบัติสมถะ

กรรมฐาน และการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งเป็นทางสายเอกที่พระพุทธเจ้าทรงคันพบและ

ปฏิบัติ เพื่อความหมดสิ้นไปแห่งอาสวะกิเลสทั้งหลายและเพื่อถึงซึ่งความพ้นทุกข์หมดจากการ

เวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏอย่างแท้จริง นั่นคือ พระนิพพาน


การปฏิบัติกัมมัฏฐานตามแนวทางสติปัฏฐาน คือ กาย เวทนา จิต ธรรม เจริญ

วิปัสสนาเพื่อตามรู้ เห็นสภาวธรรมของอุปาทานขันธ์ 5 เข้าใจขันธ์ 5 ว่าเป็นเพียงรูปกับนาม

เป็นอนัตตามิใช่ตัวตนบุคคล เรา เขาแต่ประการใด เห็นความแตกต่างของรูปกับนามที่มีความ

แปรเปลี่ยนเป็นนิจ ผู้ปฏิบัติธรรมต้องมีจิตจดจ่อสังเกตการณ์เกิดขึ้น และดับไปของรูปนาม

ตลอดเวลา เอาชนะนิวรณ์ เพื่อลดละกิเลสได้แก่อุปาทานในขันธ์ 5 ที่เนื่องมาจากความเห็นผิด

ทำให้เกิดอกุศลมูลต่างๆ ดังกล่าวมาแล้วเป็นเหตุให้เกิดความรัก ชอบ ชัง พยาบาท เบียดเบียน 

โลภ ฯลฯ บุคคลและสังคมมีความเดือดร้อนวุ่นวายไม่มีที่สิ้นสุด และยังเป็นเหตุปัจจัยให้มีภพ

ชาติใหม่ วนเวียนอยู่ในวัฏสงสาร แต่ถ้าปัจเจกบุคคลเห็นความสำคัญของการเดินตามอริยมรรค

มีองค์ 8 เพียง ในขั้นแรกที่เป็นพื้นฐานก็จะบังเกิดสำนึกเบื้องต้นของความเป็นมนุษย์คือการมี

ศีลเป็นพื้นฐาน ไม่เบียดเบียนไม่ทำร้ายผู้อื่น มีจิตเมตตาด้วยกายและวาจาใจ หรือความ

ปรารถนาทางกามตัณหาทำให้อาจเอาใจไปผูกพันกับคู่ของผู้อื่น หากเมื่อพิจารณาแล้วจะทำให้

ผู้อื่นเจ็บปวดได้มากเพียงใดแล้วจะไม่กล้าทำและเพื่อเว้นจากความประมาทไม่ให้ศีลข้ออื่นด่าง

พร้อย จึงเว้นจากการบริโภคสิ่งเสพติดมึนเมา นับว่าเป็นพื้นฐานเบื้องต้นในการปฏิบัติวิปัสสนา

กรรมฐาน




145วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ผู้มีราคจริตเมื่อเกิดกามราคะขึ้น ให้มีสติกำหนดรู้ เช่น มีราคะเกิดขึ้น ก็ให้รู้ชัดว่า 
 

มีราคะ ก็รู้ชัดว่าจิตมีราคะ ในเวลาปฏิบัติจริงๆ ในเมื่อราคะเกิดขึ้นให้ภาวนาโดยวิธีที่จะทัน

อารมณ์ปัจจุบัน ปักสติลงไปที่หทัยวัตถุเรียกว่า โยนิโสมนสิการ ทำไว้ในใจจนถึงที่เกิดของจิต 

เมื่อปฏิบัติถูกต้องตามหลักนี้แล้วจะได้ผลตามลำดับไปของสัจธรรม คือ ศีล สมาธิ ปัญญา คือ

ถ้าศีล สมาธิ ปัญญาแก่กล้า สามารถจะเห็นความเกิดดับของรูปนามได้เป็นอย่างดี เมื่อเห็น

ความเกิดดับแล้ว ถ้าเพียรพยายามทำต่อๆ ไปสามารถจะเกิดวิปัสสนาญาณขึ้นไปโดยลำดับๆ 

จนถึงมรรคญาณ ผลญาณ ปัจจเวกขณญาณ


3.	ราคจริตในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในพุทธศาสนาเถรวาท


วิปัสสนาภาวนา หมายถึง การปฏิบัติ หรือการฝึกอบรมที่ทำให้เกิดปัญญาเห็นแจ้งใน

สภาวธรรมอารมณ์ต่างๆ ที่ปรากฏในทาง ตา หู ลิ้น กาย และใจ ตามความเป็นจริง ว่าเป็นอนิจ

จัง ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ตั้งอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ เป็นอนัตตา บังคับให้อยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ ไม่

เป็นไปตามอำนาจบังคับของใคร  ส่วนราคจริต หมายถึง ผู้ที่ลุ่มหลงในรูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส 

จิตมีความประณีตละเอียดอ่อน และระลักถึงความสุขที่ได้รับจากผัสสะทั้งห้าอยู่ทุกลมหายใจ 

ไม่เคยเบื่อและพร้อมที่จะแสวงหาสิ่งเหล่านั้น ไม่ว่าจะยากเย็นแสนเข็ญเพียงใดก็ตาม


ราคจริต ความประพฤติด้วยอำนาจราคะ ลักษณะของบุคคลผู้เป็นราคจริต ในคัมภีร์

วิมุตติมรรคได้อธิบายว่า บุคคลราคจริตจะมองดูรูปเสมือนหนึ่งเขาไม่เคยเห็นมาก่อน เขามองไม่

เห็นข้อเสียของรูปนั้นและไม่ได้พิจารณาสิ่งเหล่านั้น เขาไม่ได้พิจารณาคุณความดีแม้เพียงเล็ก

น้อยของรูปนั้น เขาไม่สามารถเป็นอิสระ จากความต้องการในรูปารมณ์นั้นได้แม้หลังจาก

พิจารณาแล้วเขาก็ยังไม่สามารถที่เป็นตัวของตัวเองได้ เขามีกิริยาท่าทางไปแนวทางเดียวกัน 
 

ถึงทราบว่าบุคคลนั้นเป็นราคจริตด้วยอาการอย่างนี้ (พระอุปติสสเถระ, วิมุตติมรรค : 59) ส่วน

ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค อธิบายไว้อย่างสอดคล้องกันว่า คนราคจริตเห็นรูปที่น่ารื่นรมย์ใจสักหน่อย 

ก็จ้องดูเสียนานเหมือนกับว่า เกิดความพิศวงติดใจในส่วนดีของรูป แม้จะมีส่วนเสียเล็กน้อยก็ไม่

ถือสาอะไร ทั้งที่เห็นกับตา เมื่อจะจากก็อยากจะจากไปให้พ้น จากไปทั้งที่มีความอาลัยอยู่ด้วย 

(วิสุทฺธิ ภาษาไทย : 173-182)


ลักษณะของคนราคจริต จะมีสภาวะจิตที่หลงติดใน รูป รส กลิ่น เสียง และสัมผัสจน

เป็นอารมณ์ มีลักษณะ บุคลิกดี มีมาด น้ำเสียงนุ่มนวลไพเราะ ติดในความสวย ความงาม ความ

หอม ความไพเราะ ความอร่อย ไม่ชอบคิด แต่ช่างจินตนาการเพ้อฝัน มีจุดแข็ง คือมีความ

ประณีตอ่อนไหว และละเอียดอ่อน ช่างสังเกต เก็บข้อมูลเก่ง มีบุคลิกหน้าตาเป็นที่ชอบและ

ชืน่ชมของทกุคนทีเ่หน็ วาจาไพเราะ เขา้ไดก้บัทกุคน เกง่ในการประสานงาน การประชาสมัพนัธ
์ 



146 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

และงานที่ต้องใช้บุคลิกภาพ จุดอ่อน คือ ไม่มีสมาธิ ทำงานใหญ่ได้ยาก ไม่มีเป้าหมายในชีวิต 

ไม่มีความเป็นผู้นำ ขี้เกรงใจคน ขาดหลักการ มุ่งแต่บำรุงบำเรอผัสสะทั้ง 5 ของตน คือ รูป รส 

กลิ่น เสียง สัมผัส ชอบพูดคำหวานแต่อาจไม่จริง อารมณ์รุนแรงช่างอิจฉา ริษยาชอบปรุงแต่ง 

(อนุสรณ์ จันทพันธ์ และ บุญชัย โกศลธนากุล, 2555 : 8, 10)


ธรรมเป็นที่สบายของคนราคจริต เสนาสนะ ชนิดที่ตั้งอยู่กับพื้น ชายคารอบๆ ไม่ล้าง

เช็ด ไม่ทำกันสาด เป็นกุฎีมุงหญ้า เป็นบรรณศาลาที่มุงบังด้วยใบตองอย่างใดอย่างหนึ่ง เปรอะ

ไปด้วยละอองธุลี เต็มไปด้วยค้างคาวเล็กๆ ทะลุปรุโปร่ง ปละปรักหักพัง สูงเกินไปหรือต่ำเกิน

ไป อยู่ที่ดอน  มีความรังเกียจด้วยภัยอันตราย มีทางสกปรก และสูงๆ ต่ำๆ แม้จะมีเตียงและตั่ง

ก็เต็มไปด้วยตัวเรือด รูปร่างไม่ดี สีไม่งาม ที่พองแต่เพียงแลเห็นก็ให้เกิดความรังเกียจ เสนาสนะ 

เช่นนั้นเป็นที่สบายคนราคจริต


อารมณ์กัมมัฏฐาน เป็นอารมณ์ชนิดใดชนิดหนึ่ง ในวรรณกสิณทั้งหลาย มีนีลกสิณ

เป็นต้น ชนิดที่มีสีไม่สะอาดตา เหมาะสมแก่คนราคจริต(พระพุทธโฆสเถระ รจนา, 2551 : 179) 

และจัดลงในสติปัฏฐาน มีกายนุปัสสนา เวทนานุปัสสนา ธัมมานุปัสสนา จิตตานุปัสสนา 


อารมณ์ของพระกรรมฐานมี 2 อย่าง ตามประเภทของกรรรมฐาน คือ สมถะและ

วิปัสสนา หรือ อารมณ์ของสมถะอย่างหนึ่ง อารมณ์ของวิปัสสนาอย่างหนึ่ง หมายถึง สิ่งที่จิตจะ

เข้าไปสัมผัส แล้วสามารถที่จะอยู่กับสิ่งนั้นได้ ด้วยกำลังของสติและสัมปชัญญะสมาธินั้นมีทั้ง

ฝ่ายสมถะ มีทั้งฝ่ายวิปัสสนา แต่ในฝ่ายสมถะนั้น สมาธิต้องมีกำลังแรงกล้า สูงขึ้นไปถึงอรูป

ฌานส่วนในทางวิปัสสนานั้น ใช้กำลังแห่งสมาธิที่ไม่ได้เน้นหนักทางสมาธิโดยตรง มุ่งให้เกิด

สมาธิเพียงเพื่อต้องการที่จะให้ได้เป็นพื้นฐาน ให้สติสัมปชัญญะสามารถกำหนดรู้ได้ทันว่า สิ่งนี้

เป็นส่วนแห่งนาม สิ่งนี้เป็นส่วนแห่งรูป ดังนี้	


1. อสุภะ 10   ในอสุภะอันปราศจากวิญญาณที่พระผู้มีพระภาคตรัสไว้ในลำดับแห่ง

กสิณนั้น มี 10 ประการคือ อุทธกมาตกะ 1 วินีลกะ 1 วิปุพพกะ 1 วิจฉิททกะ 1 วิขขายตกะ 1 

วิกขิตตกะ 1 หตวิกขิตตกะ 1 โลหิตกะ 1 ปุฬุวกะ 1 อัฏฐิกะ 1


2.	ปฏิกูลมนสิการ  เป็นการพิจารณาความน่าเกลียดของร่างกายตั้งแต่ปลายผมลงไป

ถึงปลายเท้าล้วนเป็นของไม่สะอาด ในมหาสติปัฏฐานสูตรพระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า ภิกษุทั้งหลาย 

อีกประการหนึ่ง ภิกษุพิจารณาเห็นกายนี้ ตั้งแต่ฝ่าเท้าขึ้นไปเบื้องบน ตั้งแต่ ปลายผมลงมาเบื้อง

ล่าง มีหนังหุ้มอยู่โดยรอบ เต็มไปด้วยสิ่งที่ไม่สะอาดชนิดต่างๆ ว่า ในกายนี้มี ผม ขน เล็บ ฟัน 

หนัง เนื้อ เอ็น กระดูก เยื่อในกระดูก ไต หัวใจ ตับ พังผืด ม้าม ปอด ลำไส้ใหญ่ ลำไส้เล็ก 

อาหารใหม่ อาหารเก่า ดี เสลด หนอง เลือด เหงื่อ มันข้น น้ำตา เปลวมัน น้ำลาย น้ำมูก ไขข้อ 

มูตร




147วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

3.	 ธาตุมนสิการ เป็นการพิจารณาธาตุ คือ พิจารณาดิน น้ำ ไฟ ลม ในกายของตน ให้

เห็นโดยความเป็นธาตุ มีพระบาลีและคำแปลในมหาสติปัฏฐานสูตร ประกอบด้วย


(1)		ปฐวีธาตุ ธาตุดิน มีลักษณะแข็ง หรืออ่อน คือ อาการ 20 อย่าง ได้แก่ ผม ขน เล็บ 

ฟัน หนัง เนื้อ เอ็น กระดูก ไขกระดูก ม้าม หัวใจ ตับ พังผืด ไต ปอด ไส้ใหญ่ ไส้น้อย อาหาร

ใหม่ อาหารเก่า (อุจจาระ) มันสมอง


(2) 	อาโปธาตุ ธาตุน้ำ มีลักษณะไหล หรือเกาะกุม คือ อาการ 12 อย่างได้แก่ ดี เสลด 

หนอง เลือด เหงื่อ มันข้น น้ำตา มันเหลว น้ำลาย น้ำมูก ไขข้อ ปัสสาวะ


ส่วนภายในร่างกายยังมีธาตุอีก 2 ลักษณะ (รวมเป็นอาการ 10 อย่าง) คือ


(3) 	เตโชธาตุ ธาตุไฟ มีลักษณะเย็น หรือร้อนคือ ไออุ่น ไฟทำให้เสื่อมโทรม ไฟแผดเผา

และไฟที่ย่อยอาหาร (อาการ 4)


(4) 	วาโยธาตุ ธาตุลม มีลักษณะหย่อน หรือตึง คือ ลมพัดขึ้นเบื้องบน ลมพัดลง
 

เบื้องต่ำ ลมในท้อง ลมในลำไส้ ลมพัดไปตามอวัยวะน้อยใหญ่ และลมหายใจ (อาการ 6)
 

(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 : 330)


4.	นวสีวถิการ เป็นการกำหนดพิจารณากายเปรียบด้วยซากศพที่อยู่ในสภาพต่างๆ 

กัน โดยระยะเวลา 9 ระยะ ตั้งแต่ตายใหม่ๆ ไปจนถึงกระดูกผุ ให้ย้อนมานึกถึงร่ายกายของตน

จะต้องเป็นเช่นนั้น เช่นกัน เรียกว่า “ป่าช้า 9” ในมหาสติปัฏฐานสูตร พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า 

“ภิกษุทั้งหลาย อีกประการหนึ่ง ภิกษุเห็นซากศพอันเขาทิ้งไว้ในป่าช้าซึ่งตายแล้ว 1 วัน ตาย

แล้ว 2 วัน หรือตายแล้ว 3 วัน เป็นศพขึ้นอืด ศพเขียวคล้ำศพมีน้ำเหลืองเยิ้ม แม้ฉันใด ภิกษุนั้น

นำกายนี้เข้าไปเปรียบเทียบให้เห็นว่า ถึงกายนี้ก็มีสภาพ อย่างนั้น มีลักษณะอย่างนั้น ไม่ล่วงพ้น

ความเป็นอย่างนั้นไปได้ ฉันนั้น”


ซากศพที่ผู้ปฏิบัติจะต้องพิจารณากำหนดรู้มี 9 ประเภท ดังนี้


(1)	 ซากศพที่ตายได้ 1 วัน 2 วัน หรือ 3 วัน ที่เขาทิ้งไว้ในป่าช้า เป็นศพขึ้นอืดมีน้ำ

หนองเฟะ พึงนำเอาซากศพนี้ไปเปรียบเทียบกับกายตน 


(2) 	ซากศพที่เขาทิ้งไว้ในป่าช้าถูกกา แร้ง สุนัขและสัตว์มีชีวิตต่างๆ กัดกิน พึงนำ

ซากศพนี้ไปเปรียบเทียบกับกายตน 


(3) 	ซากศพที่เขาทิ้งไว้ในป่าช้าเหลือแต่โครงกระดูก ยังมีเนื้อ เลือดและเอ็นรึงรัดอยู่ 

พึงนำซากศพนี้ไปเปรียบเทียบกับกายตน 


(4) 	ซากศพที่เขาทิ้งไว้ในป่าช้า ไม่มีเนื้อและเลือดเปื้อนเปรอะ มีเอ็นรึงรัดอยู่ พึงนำ

ซากศพนี้ไปเปรียบเทียบกับกายตน 




148 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

(5) 	ซากศพที่เขาทิ้งไว้ในป่าช้า เป็นโครงกระดูกไม่มีเนื้อและเลือด ยังมีเอ็นรึงรัดอยู่ 
 

พึงนำซากศพนี้ไปเปรียบเทียบกับกายตน 


(6) 	ซากศพที่เป็นท่อนกระดูกไม่มีเอ็นรึงรัดอยู่ กระจัดกระจายอยู่ทั่วไปตามทิศทาง

ต่างๆ พึงนำซากศพนี้ไปเปรียบเทียบกับกายตน 


(7) 	ซากศพที่เขาทิ้งไว้ในป่าช้า เป็นท่อนกระดูก มีสีขาวดุจสังข์ พึงนำซากศพนี้ไป

เปรียบเทียบกับกายตน 


(8) 	ซากศพที่เขาทิ้งไว้ในป่าช้า เป็นท่อนกระดูก กองอยู่ด้วยกันเป็นเวลาหนึ่งปีแล้ว 
 

พึงนำซากศพนี้ไปเปรียบเทียบกับกายตน 


(9) 	ซากศพที่เขาทิ้งไว้ในป่าช้า ที่เป็นท่อนกระดูก ผุเปื่อย ป่นเป็นจุณ พึงนำซากศพนี้

ไปเปรียบเทียบกับกายตน (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 34 : 84)


การปฏิบัติในธรรมทั้งหลายได้แก่ นิวรณ์ 5 คือ กามฉันท พยายบาท ถีนมิทธะ 
 

อุทธัจจกุกกุจจะ วิจิกิจฉา นิวรณ์ทั้ง 5 นี้ถ้าพิจารณาเห็นธรรมข้อใด ข้อหนึ่ง ก็จะมีเกิดขึ้น 
 

ตั้งอยู่ ดับไป ที่เป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ถ้าราคจริต พึงเกิดขึ้นในใจให้พิจารณาเนืองๆ เช่นนี้ 


(1) 	เมื่อราคจริต คือความพอใจในกามคุณ 5 มีอยู่ภายในจิตก็รู้ชัดว่า กามฉันทะ 
 

มีอยู่ในจิตของเรา


(2) 	เมื่อราคจริต คือความพอใจในกามคุณ 5 ไม่มีอยู่ภายในจิตก็รู้ชัดว่า กามฉันทะ 

ไม่มีอยู่ภายในจิตของเรา


(3) 	เมื่อราคจริต ที่ยังไม่เกิด ย่อมเกิดขึ้นด้วยประการใด ก็รู้ชัดประการนั้น


(4) 	เมื่อราคจริต ที่เกิดขึ้นแล้ว ย่อมละได้ด้วยประการใด ก็รู้ชัดประการนั้น


(5)	 เมื่อราคจริต ที่ละได้แล้ว ไม่เกิดขึ้นอีกต่อไปด้วยประการใด ก็รู้ชัดประการนั้นดังนี้


กามฉันทะจะเกิดขึ้นเพราะเหตุ 2 อย่างคือ


(1) 	มีอารมณ์ดีงามมาปรากฏทาง ตา หู จมูก ลิ้น กาย


(2) 	ไม่กระทำไว้ในใจโดยอุบายอันแยบคาย 


กามฉันทะคือ ไม่รู้จักวิธีที่จะปฏิบัติเพื่อกำจัดกามฉันทะ และใส่ใจโดยผิดทาง เช่น 

ใส่ใจในของที่ไม่เที่ยงว่าเที่ยง ในของที่เป็นทุกข์ว่าเป็นสุข ในของที่ไม่ใช่ตัวตนว่าเป็นตัวตน ใน

ของที่ไม่สวยงามว่าสวยงามเป็นต้น


ในมหาสติปัฏฐานทั้ง 4 นั้น กายานุปัสสนา ว่าด้วยการกำหนดรูปล้วนๆ เวทนา

นุปัสสนา ว่าด้วยการกำหนดนามล้วนๆ ธัมมานุปัสสนา ว่าด้วยการกำหนดทั้งรูปและนามผสม

กัน ส่วนจิตตานุปัสสนานั้น ว่าด้วยการกำหนดนามล้วนๆ 




149วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

เมื่อราคจริตเกิดขึ้นเกิดขึ้นในภาวนาว่า “ราคจริตหนอๆ” ปักสติลงไปที่หทยวัตถุ 

(จิตใจ) จนกว่าจะหายไป เมื่อภาวนาถูกต้องตามหลักในธัมมานุปัสสนาข้อนี้แล้ว ได้ประโยชน์

เป็น 3 ขั้นคือ 


1.	ขั้นต่ำ ทำให้สติ สมาธิ สัมปชัญญะ เกิดขึ้นมา เมื่อ สติ สมาธิ สัมปชัญญะ มีอยู่ใน

ที่ไหนในที่นั้นจะไม่มีโลภ โกรธ หลง เกิดขึ้นได้เลย ดังนี้คือ โลภะ โทสะ โมหะ เปรียบเหมือน

ความมืด สติ สมาธิ สัมปชัญญะ เปรียบเหมือนแสงสว่าง แสงสว่างเป็นคู่ปรับกับความมือฉันใด 

สติเป็นคู่ปรับกับโลภะ โทสะ โมหะ ฉันนั้นเหมือนกัน


2.	ขั้นกลาง สามารถจะให้ได้บรรลุฌาน มีปฐมฌานเป็นต้น เมื่อได้ฌานแล้วนิวรณ์นี้ 
 

ก็เป็นอันละได้โดยวิกขัมภนปหาน


3.	ขั้นสูง เมื่อกำหนดไปก็จะเกิดวิปัสสนาต่างๆ ขึ้นมาโดยลำดับๆ นับตั้งแต่นามรูป

ปริจเฉทญาณเป็นต้นไป จนกระทั่งถึงปัจจเวกขณญาณ (พระธรรมธีรราชมหามุนี : 414-417)





บทสรุป 


จริต มีลักษณะแตกต่างกัน คือราคจริต โทสจริต โมหจริต สัทธาจริต พุทธิจริต และ

วิตกจริต แนวทางการปฏิบัติเพื่อการพ้นทุกข์ ทางพระพุทธศาสนา คือ การปฏิบัติสมถะกรรม

ฐาน และการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งเป็นทางสายเอกที่พระพุทธเจ้าทรงคันพบและปฏิบัติ 

เพื่อความหมดสิ้นไปแห่งอาสวะกิเลสทั้งหลายและเพื่อถึงซึ่งความพ้นทุกข์หมดจากการเวียน

ว่ายตายเกิดในสังสารวัฏอย่างแท้จริง ส่วนราคจริต เป็นผู้ที่ลุ่มหลงในรูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส 

จิตมีความประณีตละเอียดอ่อน และความสุขที่ได้รับจากผัสสะทั้งห้าอยู่ทุกลมหายใจ มุ่งให้เกิด

สมาธิเพียงเพื่อต้องการที่จะให้ได้เป็นพื้นฐาน ให้สติสัมปชัญญะสามารถกำหนดรู้ได้ทันว่า สิ่งนี้

เป็นส่วนแห่งนาม และเป็นส่วนแห่งรูป ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เพื่อการพ้นทุกข์เข้าถึง

พระนิพพานประกอบด้วย1) อสุภะ 10  2) ปฏิกูลมนสิการ  3) ธาตุมนสิการ 4) นวสีวถิการ 













150 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺทิเถร ป.ธ. 9). (2548). วิปัสสนากรรมฐาน	ภาค	2	

วาดวย	มหาสติปัฏฐาน. กรุงเทพมหานคร : สหธรรมิก. 

พระพุทธโฆสเถระ รจนา. (2551). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. (พิมพ์ครั้งที่ 7). แปลโดย สมเด็จ 

พระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร). กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ธนาเพรส. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). 2553. พจนานุกรมพุทธศาสตร์	 ฉบับประมวลธรรม. 

(พิมพ์ครั้ง ที่18). นนทบุรี : เพิ่มทรัพย์การพิมพ์. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2535). พระไตรปฎกภาษาบาลี	 ฉบับมหาจุฬาเตปฏกํ	 2500. 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

.
 (2539).	 พระไตรปฎกภาษาไทย	 ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .  

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

.
 (2532). อรรถกถาภาษาบาลี	 ฉบับมหาจุฬาอฏกถา. กรุงเทพมหานคร :  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

.
 (2539). ฎีกาภาษาบาลี	 ฉบับมหาจุฬาฎีกา . กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

.
 (2539). ปกรณวิเสสภาษาบาลี	 ฉบับมหาจุฬาปกรณวิเสโส. กรุงเทพมหานคร :  

โรงพิมพ์วิญญาณ. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย.(2525). พระไตรปฎกภาษาบาลี	 ฉบับสฺยามรฏเตปฏกํ	 2525.  

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

.
 (2534). พระไตรปฎกพรอมอรรถกถา	 แปล	 ชุด	 91	 เลม. กรุงเทพมหานคร :  

โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

อนุสรณ์ จันทพันธ์ และ บุญชัย โกศลธนากุล. (2555). จริต	 6	 ศาสตร์ในการอานในคน. 

(พิมพ์ครั้งที่ 29). กรุงเทพมหานคร : บริษัท อมรินทร์พริ้มนติ้งแอนด์พับลิชิ่ง.  




