
บทคัดยอ


ในสมัยโบราณวัดเป็นสถานที่รวมจิตใจของคนไทยและนอกจากนั้นวัดยังเป็นสถานที่ให้

ความรู้แก่คนในสมัยก่อนเพราะเเต่ก่อนยังไม่มีโรงเรียนก็เลยใช้วัดเป็นที่ให้ ความรู้เเก่เด็กโดยมี

พระเป็นผู้อบรมสั่งสอนและวัดยังเป็นที่ชุมนุมของคน เพื่อเป็นที่ประชุมหรือเพื่อเป็นที่ชำระ

จิตใจของผู้คน นับได้ว่าในสมัยก่อนวัดมีอิทธิพลมากต่อคนไทย จนมาถึงในยุคสมัยปัจจุปันวัดก็

ยังเป็นศูนย์รวมจิตใจของคนไทยมาช้านาน ซึ่งวัดจะเป็นที่รวบรวมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า

ต่างๆ ไว้มากมาย บทบาทของวัดและพระสงฆ์เริ่มสูญเสียไปเพราะความเจริญแบบตะวันตกเข้า

มาสู่สังคมไทยเมื่อประมาณ 70-80 ปีที่ผ่านมา เริ่มจากสังคมเมืองไปสู่สังคมชนบท อย่างไร

ก็ตามพระสงฆ์ยังคงมีบทบาทมากบ้างน้อยบ้าง ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับการเปลี่ยนแปลงของสังคมแต่ละ

สังคมโดยเฉพาะในชนบทหรือท้องถิ่นที่ห่างไกลมากๆ พระสงฆ์ยังคงมีบทบาทหลายอย่าง

เหมือนเดิมและเป็นความจริงที่ว่าคนไทยเกือบทุกคนจะต้องกลับเข้าสู่วัดอีกครั้งหนึ่ง ในวาระ

สุดท้ายของชีวิต จึงกล่าวได้ว่าห้วงชีวิตของพุทธศาสนิกชนต้องเกี่ยวข้องกับพุทธศาสนาตลอด

เวลาตั้งแต่สมัย อดีต ปัจจุบัน และอนาคตจนกว่าพุทธศาสนาจะสูญสิ้นไปจากแผ่นดินไทย 

อันเป็นที่อยู่ของสังคมไทย นอกจากนี้วัดก็ยังเป็นศูนย์รวมความเชื่อต่างๆ ทางไสยศาสตร์ของ

ชาวพุทธซึ่งเป็นความเชื่อของเเต่ละบุคคล ดังนั้นวัดจึงเปรียบเสมือนแหล่งรวบรวมและสร้าง

วัฒนธรรม ซึ่งวัฒนธรรมเป็นค่านิยมและความเชื่อที่มีร่วมกันมาอย่างช้านาน 

คำสำคัญ : บทบาทของวัด, สันติสุข, ชุมชน 

บทบาทของวัดในการเสริมสร้างให้เกิดสันติสุขในชุมชน 
The
Role
of
the
Temple
in
the
Promotion
of



the
Peace
in
the
Community

พระครูธรรมธรนิเทศ อภิญาโณ และ พระครูสุนทรเจติยาภิวัฒน

Phrakhruthammathon Nithet Abhiyano and

Phrakhru Sunthorncetiyabhivath 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Doi: 10.14456/jmcupeace.2016.42



83วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

Abstract
 


In ancient time Wat are the places to joint hearts of Thai people and 

besides the Wat are still the places to give knowledge to people in former 

times, they are not still have schools, so Wat are the places to give knowledge 

to children, by the monks who are to train and Wat still the places to gather 

the people until to the present time. Wat are still the places to joint hearts of 

people for a long time, which Wat shall be the places to collect the Buddha’s 

various teachings. The roles of Wat and the monks began to lose because the 

modernize of the West to Thai Society in about 70-80 years ago. Began from 

urban society to rural society however the monks are still have roles more or 

less, in this regard is it up to the change of Society at each society especially in 

rural areas or locals are far away. The monks are still have several roles as the 

sole and it is the fact all Thai people must return to Wat again in the last day 

of one’s life that is when they are dead. It is said that the period of life of 

Buddhists must involve with Buddhism all the time from the past to present 

and in the future until the Buddhists all gone from Thailand with is the place in 

Thailand, which are the places of Thai Society, besides, the Wat are still the 

places to be center of various beliefs on supernatural arts, which are the belief 

of each person. Therefore the temple to be like the center to collect and 

create the culture, which the culture is value and belief together for a long 

time.  

Keywords : The role of the temple, Peace, community 



84 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

บทนำ


วัดมีบทบาทในสังคมที่เกี่ยวพันกับชาวไทยตั้งแต่เกิดจนกระทั่งตาย เป็นศูนย์กลางทาง

สังคมและวัฒนธรรมของชาวบ้านอย่างเห็นได้ชัด จากการศึกษาประวัติศาสตร์ของชนชาติไทย

พบว่าประเทศไทยเป็นส่วนหนึ่งของดินแดนที่เรียกว่าสุวรรณภูมิ เป็นที่ตั้งมั่นของพระพุทธ

ศาสนามาเป็นเวลายาวนาน คำสอนของพระพุทธศาสนาได้เผยแผ่ไปทุกภูมิภาคของประเทศ

และสัมพันธ์กับวิถีชีวิตของผู้คน จนก่อให้เกิดขนบธรรมเนียมประเพณีวัฒนธรรม ศิลปกรรม 

สถาปัตยกรรมอันเนื่องด้วยพระพุทธศาสนา จนกลายมาเป็นสมบัติของชาติให้พุทธศาสนิกชน

ได้เกิดความภาคภูมิใจ พระพุทธศาสนาจึงมีความสัมพันธ์กับชีวิตประจำวันอย่างใกล้ชิดอยู่แล้ว

โดยปริยาย แม้มรรยาทต่างๆ ที่คนไทยถูกสอนให้เคารพผู้อาวุโส มีการยึดมั่นและปฏิบัติตนให้

ถูกต้องตามขนบธรรมเนียมประเพณีก็ล้วนมาจากหลักเกณฑ์ทางพระพุทธศาสนาทั้งสิ้น มีความ

เกี่ยวข้องสัมพันธ์กันและกันมาอย่างแนบแน่นทุกยุคทุกสมัย พระพุทธศาสนามีบทบาทในการ

อบรมสั่งสอนศีลธรรมปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรม พัฒนากล่อมเกลาจิตใจ สร้างทัศนคติและ
 

ค่านิยมที่ดีต่อวัฒนธรรมไทยให้เกิดแก่ประชาชนพลเมืองด้วยดีตลอดมา มีหลักธรรมที่มุ่ง
 

เน้นสอนให้ผู้ประพฤติปฏิบัติตามเป็นคนดี สามารถควบคุม กาย วาจา ใจ ได้อย่างดีงาม 
 

(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 ข้อ 64 หน้า 56) ในทางประวัติศาสตร์ชาวไทยได้นับถือ

ศาสนาพุทธต่อเนื่องตลอดมา ในด้านวัฒนธรรม วิถีชีวิตของคนไทยได้ผูกพันกลมกลืนกับหลัก

ความเชื่อและหลักปฏิบัติในพระพุทธศาสนา (กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ, 2546 : 1) 
 

มีบทบาทต่อวิถีชีวิตจิตใจของคนไทยทุกด้าน เข้าถึงจิตใจของประชาชนอย่างแท้จริง ได้หล่อ

หลอมอุปนิสัยให้มีความรัก ความเมตตาและช่วยเหลือซึ่งกันและกัน ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน 

(จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์, 2547 : 49) สังคมไทยยอมรับพระพุทธศาสนา เป็นศาสนาสำคัญประจำ

ชาติ เพราะเป็นศาสนาของประชากรส่วนใหญ่ของประเทศไทย ขนบธรรมเนียมประเพณีต่างๆ

ในสังคมไทย ตลอดจนศิลปวัฒนธรรมหลายแขนงก็ได้รับอิทธิพลมาจากพระพุทธศาสนาทั้งสิ้น 

(พระสมุทรวชิรโสภณ โสภณ ธมฺมโสภโณ, 2557 : 74)


สังคมที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วในยุคนี้ ก่อให้เกิดวิกฤตการณ์ทางสังคมอย่าง

มากมาย มีความพยายามในทุกด้านในการที่จะเอาชนะคู่แข่งแม้วิถีทางเหล่านั้นจะเป็นวิถีทาง
 

ที่ผิดก็ตาม เพื่อหาประโยชน์จากผู้อื่น สังคมจึงมีแต่วิกฤตการณ์ที่มีปัญหาอย่างมากมาย 
 

(พระศรีปริยัติโมลี สมชัย กุสลจิตฺโต, 2547 : 22) ซึ่งในปัจจุบันปัญหาความรุนแรงกำลังแพร่

กระจายไปทั่วโลกก่อให้เกิดความขัดแย้งนำไปสู่การทำลายล้างกันเกิดขึ้น โดยมีความพยายามที่

จะนำเอาศาสนาเข้ามาเป็นเครื่องมือเพื่อสร้างความชอบธรรม ในการกระทำของตนอีกด้วย 



85วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

หรือความพยายามจะนำศาสนาเข้ามาเกี่ยวข้องเพื่อขยายวงกว้างออกไปจนเกิดความรุนแรง
 

(D. Gopalakrishna & Amar Datt, 2011 : 62) ความขัดแย้งทางศาสนาเป็นความขัดแย้งที่

เกิดขึ้นง่ายและรุนแรง เนื่องจากผู้นับถือศาสนาแบบยึดมั่นถือมั่นจะเห็นว่าศาสนาหรือลัทธิที่ตน

นับถือดีกว่าของผู้อื่นละไม่ยอมรับคนต่างศาสนาต่างลัทธิ ทั้งนี้เพราะคนเหล่านั้นมีพื้นฐานความ

เชื่อต่างกันและตีความศาสนาไปตามความเชื่อของตน และวางรูปแบบการดำรงชีวิตแตกต่าง

กันออกไปตามที่ตนเชื่อถือ ซึ่งความยึดมั่นถือมั่นนี้เองทำให้เกิดความขัดแย้งกันขึ้นมา (กีรติ 
 

บุญเจือ, 2546 : 79-80) ความขัดแย้งเป็นสิ่งปกติธรรมดาที่เกิดขึ้นได้กับทุกคน ความขัดแย้ง

นั้นไม่ใช่สิ่งเลวร้ายหากสามารถคลี่คลายตัวเองไปในทางสร้างสรรค์ และนำไปสู่ข้อยุติ หรือหา

ทางออกได้ เราไม่อาจห้ามไม่ให้เกิดความขัดแย้งได้ แต่สามารถสร้างกระบวนการแก้ปัญหา

ความขัดแย้งหรือข้อพิพาทนั้นได้ ความขัดแย้ง (Conflict) และข้อพิพาท (Dispute) มีความ

หมายใกล้เคียงกัน ความขัดแย้งเป็นเรื่องของความเห็นหรือความเชื่อ ที่ต่างกัน แต่คู่กรณียัง

สามารถทำงานร่วมกันได้ แต่ข้อพิพาทเป็นเรื่องที่ผู้เกี่ยวข้องมุ่งที่จะเอาชนะกันเพื่อให้บรรลุ
 

เป้าหมายของตนเอง (วันชัย วัฒนศัพท์, 2550 : 1-3)


จากประเด็นปัญหาดังกล่าว วัดจึงต้องเข้ามามีบทบาทในด้านการพัฒนาคนในชุมชน

ทางด้านจิตใจให้เป็นคนดี มีความคิดเห็นที่ถูกต้อง มีปัญญาพิจารณาสิ่งต่างๆ ในชีวิตได้อย่างดี 

เพื่อความสงบสุขในสังคมไทย โดยนำหลักพุทธธรรมมาเสริมระบบการศึกษาเพื่อเพิ่มพูนสติ

ปัญญาหลักใหญ่ๆ ก็คือ หลักไตรสิกขา หรือศีล สมาธิ ปัญญา ซึ่งถือว่าเป็นหัวใจของพระพุทธ

ศาสนาที่มีความสำคัญมาก และหลักการคิดแบบโยนิโสมนสิการ ซึ่งจะช่วยเสริมและพัฒนา

ปัญญาของมนุษย์ให้กว้างขวางและถูกต้องยิ่งขึ้น (พุทธทาสภิกขุ, 2551) วัดจึงจำเป็นต้องตั้งรับ

ให้ทันต่อสภาพปัญหาที่เกิดมีขึ้น ทั้งนี้ ควรบริหารจัดการวัดโดยมีการวางแผน การควบคุมดูแล

และการสั่งการ และมีการกำหนดเป้าหมายและความคุ้มค่า พร้อมกับการศึกษาเหตุปัจจัยด้าน

อื่นๆ เพื่อเสริมสร้างการจัดการวัดให้เกิดสันติสุขต่อไป 





บทบาทของวัดไทยในอดีต


ประเทศไทยเป็นประเทศที่ประชาชนกว่าร้อยละ 95 นับถือพระพุทธศาสนา ในสมัย

กรุงสุโขทัยเป็นราชธานีของประเทศ พระมหากษัตริย์ไทยได้อาราธนาพระภิกษุเถรวาท เชื้อสาย

ลังกาจากเมืองนครศรีธรรมราช มาเป็นแบบอย่างปรับปรุงการพระพุทธศาสนาให้บริสุทธิ์และ

เหมาะสมกับลักษณะของคนไทย จนกลายเป็นศาสนาประจำชาติ และได้มีการติดต่อสัมพันธ์



86 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

กับพระสงฆ์ลังกาอีกหลายครั้งในสมัยต่อมา จนพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทได้เจริญมั่นคงอยู่

ในประเทศไทยและเป็นรากฐานของ วัฒนธรรมไทยแทบทุกด้านมาจนทุกวันนี้ พระพุทธศาสนา

ในประเทศไทยนั้นมีวัดเป็นสถาบันที่มีความสำคัญมากต่อพระพุทธศาสนา กล่าวคือ วัดเป็นที่

พำนักอาศัยศึกษาเล่าเรียนและปฏิบัติตามพระธรรมวินัยเพื่อเป็นศาสนทายาทสืบต่ออายุ
 

พระศาสนาของพระภิกษุสามเณร เมื่อศึกษาและพิจารณาในทางสังคมจากอดีตที่ผ่านมาแล้ว
 

จะพบว่าวัดในพระพุทธศาสนาได้มีบทบาทสำคัญต่อวิถีชีวิตของคนไทย หรือชุมชนไทยเป็น

อย่างมาก เป็นปัจจัยเกื้อหนุนต่อการศึกษาปฏิบัติ ปัจจัยที่เอื้อต่อการเป็นอยู่ดีและการที่จะ

พัฒนาตน ช่วยให้ความเจริญตั้งมั่นไม่เสื่อมถอย เกื้อหนุนสิ่งสถานที่หรือบุคคลซึ่งเป็นที่สบาย
 

เหมาะสมกันเกื้อกูล โดยเฉพาะที่ช่วยเกื้อหนุนการบำเพ็ญและประคับประคองรักษาสติปัญญา 
 

(พระวีระศักดิ์ ชยธมฺโม, 2558 : 98) สามารถดําเนินงานหรือการจัดการ กิจกรรมต่างๆ ของหมู่

คณะหรือองค์กรต่างๆ ให้สําเร็จลุล่วงไปตามนโยบายได้อย่างมีประสิทธิภาพ และเป็นสถานที่ใน

การประกอบกิจกรรมในการเผยแผ่อย่างแพร่หลาย (พระครูวิสุทธานันทคุณ สุรศักดิ์ วิสุทฺธาจา

โร, 2558 : 133) สามารถอธิบายโดยสังเขปได้ดังต่อไปนี้


1)	 วัดเป็นสถานที่ที่ชาวบ้านส่งกุลบุตรมาอยู่รับใช้พระสงฆ์และรับการฝึกอบรมทาง
 

ศีลธรรม และเล่าเรียนวิชาการต่างๆ ตามที่สอนในสมัยนั้น 


2)	 วัดเป็นสถานที่ที่พ่อแม่ตลอดจนคนแก่คนเฒ่าและสตรีมารับความรู้ด้วยการสดับ

พระธรรมเทศนา


3)	 วัดเป็นสถานพยาบาลที่รักษาผู้เจ็บป่วยตามภูมิรู้ของคนในสมัยก่อน โดยวัดเป็น

แหล่งตำราแพทย์ และพระสงฆ์ทำหน้าที่เป็นหมอรักษาพยาบาลคนเจ็บป่วยทั่วไป 


4) วัดเป็นสถานสงเคราะห์ที่บุตรหลานชาวบ้านที่ยากจนได้มาอาศัยเลี้ยงชีวิตและ

ศึกษา เล่าเรียน ตลอดจนถึงผู้ใหญ่ที่ยากจนได้มาอาศัยเลี้ยงชีพ 


5) วัดเป็นสถานที่พักอาศัยของคนเดินทาง เช่น วัดเฉลิมพระเกียรติ จังหวัดนนทบุรี 
 

ได้สร้างศาลาเอาไว้กว้างขวางใหญ่โตเพื่อการนี้โดยเฉพาะ 


6) วัดเป็นสถานที่ที่ชาวบ้านได้มาพบปะสังสรรค์และพักผ่อนหย่อนใจ โดยที่ทางวัดได้

จัดสถานที่ต่างๆ ในบริเวณวัดเป็นระเบียบเรียบร้อย สะอาด และร่มรื่น 


7) วัดเป็นสถานที่รื่นเริงที่จัดเทศกาลและมหรสพต่างๆ สำหรับชาวบ้านทั้งหมด เช่น 

งานก่อพระเจดีย์ทรายในวันสงกรานต์ งานเทศน์มหาชาติ ฯลฯ และยังเป็นสถานที่พบปะของ

คนหนุ่มสาวด้วย 




87วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

8)	 วัดเป็นบ่อเกิดและเป็นศูนย์กลางของศิลปกรรมแขนงต่างๆ เช่น จิตรกรรม 

ประติมากรรม สถาปัตยกรรม และวรรณกรรม


9)	 วัดเป็นที่ไกล่เกลี่ยข้อพิพาท เป็นที่ปรึกษาแก้ปัญหาชีวิตครอบครัวและความทุกข์

ต่างๆ ของชาวบ้าน


10)	 วัดเป็นสถานที่สำหรับชาวบ้านรอบวัดมาทำบุญและบำเพ็ญกุศล ตลอดจน

พิธีกรรมต่างๆ ทางศาสนา


11)	 วัดเป็นคลังพัสดุสำหรับเก็บของใช้ต่างๆ ซึ่งชาวบ้านจะได้ใช้ร่วมกันเมื่อมีงานที่วัด

หรือขอยืมไปใช้เมื่อคราวมีงาน


12)	 วัดเป็นศูนย์กลางการบริหารหรือการปกครองที่กำนันหรือผู้ใหญ่บ้านจะเรียกลูก

บ้านมาประชุมกัน เพื่อบอกแจ้งกิจการต่างๆ (กีรติ ศรีวิเชียร, 2555) 


ด้วยบทบาทที่กล่าวมา วัดจึงเปรียบเสมือนเป็นศูนย์รวมจิตใจของชาวบ้านและ

ศูนย์กลางกิจกรรมต่างๆ ทางสังคม และเป็นส่วนประกอบที่จะขาดเสียมิได้สำหรับชุมชนแต่ละ

ระดับ แต่ละท้องถิ่น จนแม้กระทั่งเมื่อได้สร้างหมู่บ้านเล็กๆ ขึ้นใหม่ก็ต้องสร้างวัดขึ้นมาด้วย 

นับว่าวิถีชีวิตของคนไทยได้ผูกพันอยู่กับวัดอย่างแน่นแฟ้นโดยแท้จริง ในบริบทของประเทศไทย 

ประเด็นปัญหาทางเศรษฐกิจ สังคม และการเมือง ที่มีความสลับซับซ้อนยิ่งขึ้น ได้นำไปสู่ความ

ขัดแย้งทางสังคมในหลากหลายด้าน ไม่ว่าจะเป็นความขัดแย้งในด้านนโยบายสาธารณะ ความ

ขัดแย้งทางด้านทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ความขัดแย้งด้านแรงงาน รวมถึงความ
 

ขัดแย้งทางการเมืองแบ่งพรรคแบ่งฝ่าย จะเห็นได้ว่าในช่วงเวลาที่ผ่านมา การเผชิญหน้ากัน

ระหว่างฝ่ายที่สนับสนุนกลุ่มทางการเมืองคนละขั้ว มีแนวโน้มที่จะเผชิญหน้ากันด้วยความ

รุนแรง จะนำไปสู่วิกฤตการณ์ความแตกแยกทางสังคม ส่งผลให้เกิดความไม่สันติสุขขึ้นในชุมชน





บทบาทวัดในการสร้างสันติสุขในชุมชน


การสร้างสันติสุขในชุมชน เพื่อให้เป็นแหล่งเรียนรู้และให้การศึกษาแก่พุทธบริษัท การ

บริหารจัดการจำเป็นต้องอาศัยปัจจัยหลายสิ่งหลายอย่าง เช่น การวางแผน การจัดการ เป็นต้น 

จึงจะทำให้องค์กรประสบผลสำเร็จและเกิดสันติสุขได้ (พระมหาดนัย อุปวฑฺฒโน และ อำนาจ 

บัวศิริ, 2558 : 30) องค์ประกอบสนับสนุนการสร้างสันติสุข และสันติสุขในสังคมที่สำคัญมีอยู่ 

5 ประการคือ การศึกษา ศาสนา การเมือง กระบวนการยุติธรรม และเรื่องของสื่อทางสังคม 

ทั้งหมดถือว่าเป็นองค์ประกอบสนับสนุนที่รัฐจะต้องเข้าไปควบคุมดูแลอย่างใกล้ชิด เพื่อให้



88 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

สามารถดำเนินงานไปสู่เป้าหมายในเรื่องเดียวกัน คือสร้างสันติสุข และสันติภาพในสังคมได้

อย่างแท้จริง สามารถสรุปรายละเอียดความสำคัญแต่ละเรื่องได้ดังนี้


1) บทบาทในการจัดการศึกษา


การศึกษาที่แท้จริงมีจุดเริ่มต้นที่ครอบครัว เมื่อครอบครัวมีความอบอุ่นจะสร้างฐาน

การเรียนรู้ที่ถูกต้องให้กับเยาวชน คือมีความรู้ มีความคิด และมีความรัก ส่วนการศึกษาใน

ระบบของรัฐจะต้องกำหนดเป้าหมายเพื่อสร้างสันติสุข และสันติภาพอย่างชัดเจน โดยที่ผู้เรียน

จะต้องเรียนรู้สิ่งแวดล้อมของตน มีความรักต่อบุคคลและสิ่งแวดล้อม มีจิตใจกว้างและเต็มไป

ด้วยความเมตตา มีจิตใจที่เป็นอิสระจากอำนาจของวัตถุ จากอำนาจของกิเลสและทิฏฐิ และมี

ความสามารถทางด้านการใช้ความคิด หรือใช้ปัญญาได้อย่างกว้างขวางลึกซึ้ง รวมทั้งมีศักยภาพ

ในการพัฒนายกระดับปัญญาของตนให้สูงขึ้นได้เรื่อยๆ ดังนั้นโรงเรียนหรือระบบการศึกษาควร

จะสอนกระบวนการคิดต่อไปนี้ให้กับผู้เรียน คิดคล่อง คิดหลากหลาย คิดละเอียด คิดชัดเจน 

คิดอย่างมีเหตุผล คิดถูกทาง คิดกว้าง คิดลึกซึ้ง คิดไกล กระบวนการคิดต่างๆ เหล่านี้ จะช่วย

เสริมสร้างปัญญาให้กับมนุษย์และเป็นพื้นฐานสำคัญ สำหรับการสร้างสันติสุขและสันติภาพใน

สังคม


2) ศาสนา


ศาสนาเป็นสถาบันหลักทางสังคมมาตั้งแต่อดีต ในสภาวะสังคมปัจจุบัน ซึ่งสังคมไทย

กำลังเผชิญปัญหาที่สำคัญอยู่หลายเรื่อง จำเป็นต้องพัฒนาคนให้มีปัญญาหลายๆ ด้าน เพื่อช่วย

กันแก้ปัญหาและพัฒนาสังคมในทางสร้างสรรค์ และเพื่อมุ่งหวังให้สันติสุขอย่างแท้จริงเกิดขึ้น

ในสังคม บทบาทที่สำคัญของศาสนาในส่วนนี้จึงควรเป็นการเสริมสร้างปัญญาให้กับประชาชน 

เป็นการช่วยเสริมบทบาทหน้าที่ของระบบการศึกษาให้มีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น 


3) การเมือง


ระบบการเมืองจะช่วยสร้างสันติสุขให้กับสังคมอีกทางหนึ่ง การเมืองจะต้องสร้าง

ระบบการปกครองบ้านเมือง ระบบการบริหารที่มีประสิทธิภาพ เพื่อประโยชน์ส่วนรวมทีเรียก

ว่า ธรรมาภิบาล หรือธรรมรัฐ (Good Governance) ขึ้นมาให้ได
้

ธรรมรัฐ หมายถึงผลลัพธ์ของการจัดกิจกรรม ซึ่งบุคคลและสถาบันทั่วไป ภาครัฐ และ

เอกชนมีผลประโยชน์ร่วมกัน ได้กระทำลงไปในหลายทาง มีลักษณะเป็นกระบวนการที่เกิดขึ้น

ต่อเนื่อง ซึ่งอาจนำไปสู่การผสมผสานประโยชน์ที่หลากหลายและขัดแย้งกันได้ (อานันท์ 
 

ปันยารชุน, 2541)




89วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

วัดเป็นศูนย์รวมจิตใจของประชาชน ส่วนพระสงฆ์เป็นตัวแทนของวัด ในการแสดง

บทบาทต่างๆ เป็นผู้นำทางจิตใจของประชาชน เป็นศูนย์รวมแห่งความเคารพ เชื่อถือ และการ

ร่วมมือกันให้เกิดความสามัคคีความเป็นระเบียบเรียบร้อย นอกจากนี้พระสงฆ์ยังมีบทบาท 

สำคัญในการควบคุมทางสังคมในระดับประเทศด้วยเพราะพระสงฆ์เป็นที่เคารพนับถือของ

บุคคลทุกชั้นในสังคมตั้งแต่พระมหากษัตริย์ลงมาจนถึงประชาชนทั่วไป  

บทสรุป


การสร้างชุมชนให้เกิดสันติสุขได้นั่น ทุกคนในชุมชนต้องให้ความสำคัญในการส่งเสริม

ใหป้ระชาชนประพฤต ินำหลกัธรรมมาปฏบิตั ิทำใหป้ระชาชนในชมุชนมคีวามรกั ความปรารถนา

ดีต่อกัน ควรให้ความสำคัญโดยการส่งเสริมให้ประชาชนเห็นความสำคัญและเอื้อเฟอเผื่อแผ่ต่อ

ผู้อื่นและส่วนรวม ฟังความคิดเห็นและยอมรับฟังความคิดเห็นของผู้อื่นอย่างมีเหตุผล และควร

ส่งเสริมให้ประชาชนประพฤติปฏิบัติตนด้วยการวางใจเป็นกลาง วางเฉยกับเรื่องที่ไม่มี

ประโยชน์ต่อตนเองและผู้อื่น ปฏิบัติตนตามแนวทางคุณธรรมในศาสนาที่ตนนับถือ ซึ่งบทบาท

ของวัดในการเสริมสร้างให้เกิดสันติสุขในชุมชนนั้น จะต้องพัฒนาวัดให้เป็นศูนย์กลาง และเป็น

จุดศูนย์รวมนำหลักธรรม เผยแผ่ความรู้ให้ประชาชนเกิดความเข้าใจในหลักธรรมจะทำให้คน 

ตั้งมั่นอยู่ในความไม่ประมาท มีการปล่อยวางไม่เห็นแก่ตัว จะทำให้บุคคลแก้ปัญหาอย่างสันติ 

แก้ปัญหาอย่างถูกวิธี ไม่ใช้ความรุนแรง เป็นต้น จากการศึกษา วิเคราะห์ และตีความทำให้ 

พบว่า ปัญหาที่เกิดขึ้นในชุมชนเป็นเพียงเครื่องมือที่ทำให้ชุมชนได้ร่วมกันสร้าง “ปัญญา”  

จนนำชุมชนไปสู่มิติของการพบปะ พูดคุย แลกเปลี่ยนเรียนรู้ข้อมูล ข้อห่วงใย และความกังวล

ของกันและกัน จนนำสิ่งเหล่านั้นมาสร้างสรรค์สังคมและชุมชนให้เกิดสันติและอยู่ร่วมกันอย่าง

มีความสุข  

กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ. (2546). การจัดสาระการเรียนรู้พระพุทธศาสนา . 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์คุรุสภา ลาดพร้าว. 

กีรติ บุญเจือ. (2546). ปรัชญาประสาชาวบ้าน. กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น. 

กีรติ ศรีวิเชียร. (18 มีนาคม 2555). อดีต ปัจจุบันและอนาคต แห่งบทบาททางสังคม

ของวดั. สบืคน้เมือ่ 25 กมุภาพนัธ ์2558, จาก http://supanneeke. blogspot.com 



90 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์. (2547). สังคมวิทยา. กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์


พระครูวิสุทธานันทคุณ (สุรศักดิ์ วิสุทฺธาจาโร). (2558). ยุทธศาสตร์ในการบริหารจัดการวัด

เพื่อความมั่นคงแห่งพระพุทธศาสนา. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร. 3(1), 132-

143. 


พระมหาดนัย อุปวฑฺฒโน และ อำนาจ บัวศิริ. (2558). รูปแบบการบริหารจัดการองค์กร

สันติสุข : ศึกษากรณีวัดปัญญานันทาราม อำเภอคลองหลวง จังหวัดปทุมธานี. 

วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร. 3(1), 23-36.


พระวีระศักดิ์ ชยธมฺโม. (2558). แนวทางการจัดการวัดสันติสุขตามหลักสัปปายะ 7 : กรณี

ศึกษาวัดธารน้ำไหล จังหวัดสุราษฎร์ธานี. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร. 3(2), 

98-114. 


พระศรีปริยัติโมลี (สมชัย กุสลจิตฺโต). (2547). พุทธศาสตร์ร่วมสมัย 2. (พิมพ์ครั้งที่ 2). 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.


พระสมุทรวชิรโสภณ (โสภณ ธมฺมโสภโณ). (2557). การพัฒนาส่งเสริมศิลปวัฒนธรรมไทยของ

คณะสงฆ์. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร. 2(1), 72-81.


พุทธทาสภิกขุ. (2551). พุทธธรรมประยุกต์. กรุงเทพมหานคร : ธรรมทานมูลนิธิ.


มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.


วันชัย วัฒนศัพท์. (2555). ความขัดแย้ง : หลักการและเครื่องมือแก้ปัญหา. (พิมพ์ครั้งที่ 4). 

ขอนแก่น : คลังนานาวิทยา.


อานันท์ ปันยารชุน. (2541). คนดีที่สังคมยังต้องการ. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร : 
 

แสงดาวการพิมพ์.


D. Gopalakrishna & Amar Datt. (2011). “Buddhist Virtues : The Foundations of 

Socio -Economic Development-A Study”, in Buddhist Virtues in Socio-

Economic Development. Ven. Dr. Khammai Dhammasami and other 

Editorial. Bangkok : Thairaiwanprinting.






