
บทคัดยอ


บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาระบบนิเวศที่ปรากฏในวรรณคดีโดยใช้หลักนิยาม 

5 และเพื่อวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศที่ปรากฏในวรรณคดี ผลการ

ศึกษาพบว่า ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศที่มีลักษณะของการเกื้อกูลกัน มีปรากฏ

ในวรรณคดีเรื่องศิลาจารึกพ่อขุนรามคำแหงมหาราช, โคลงทวาทศมาส, กาพย์ห่อโคลงประพาส

ธารทองแดง และเสภาเรื่องขุนช้างขุนแผน ส่วนความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศใน

รูปแบบของการทำลายล้างระบบนิเวศ มีปรากฏในวรรณคดีเรื่อง เสภาเรื่องขุนช้างขุนแผน และ

เรื่องชีวิตของฉันลูกกระทิง     

คำสำคัญ : ระบบนิเวศ, นิยาม 5, ความสัมพันธ์ 

ระบบนิเวศที่ปรากฏในวรรณคดีตามหลักนิยาม 5 :  
ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศ∗

The
Ecosystem
as
Appeared
in
Literatures
in

accordance with the Five Aspects of Natural law : 

the
Relation
between
Men
and
the
Ecosystem


รุจี ตันติอัศวโยธี 
Rujee
Tanti-atsawayothee


นิสิตปริญญาเอก มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

∗บทความจากดุษฏีนิพนธ์เรื่อง “การวิจารณ์วรรณคดีเชิงพุทธนิเวศ” บัณฑิตวิทยาลัย   

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Doi: 10.14456/jmcupeace.2016.29



65วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

Abstract
 


This article aims to study the ecosystem as appeared in literatures, 

through the five aspects of natural law.  This is to examine the relation 

between men and the ecosystem.  The outcome of the study show that the 

assistant relation were appeared in Silacharuk Phokhun Ramkhamhaeng 

Maharat, Khlong Davadosamas, Kap Ho Khlong Prapat Thanthongdaeng and 

Sepha Khun Chang Khun Phaen. The destructive relation were appeared in 

Sepha Khun Chang Khun Phaen and This Is My Life, The Baby Bull. 

Keywords : Ecosystem, the Five Aspects of Natural Law, The Relation



บทนำ


สรรพสิง่ในโลกทัง้สิง่มชีวีติและสิง่ไมม่ชีวีติลว้นเปน็สว่นหนึง่ของระบบนเิวศ ซึง่สรรพสิง่

ทั้งหลายเหล่านี้ไม่ได้อยู่โดยลำพังอย่างโดดเดี่ยว แต่มีความสัมพันธ์กันอย่างเป็นระเบียบที่ 

เรียกว่า “ระบบนิเวศมีภาวะความสมดุล (Steady State or Equilibrium)” เมื่อไรก็ตามที่

ความสัมพันธ์ของสรรพสิ่งเป็นไปอย่างไร้ระเบียบ ก็จะทำให้ความสมดุลของระบบนิเวศลดลง 

ซึ่งอาจเกิดจากสาเหตุหลายประการ เช่น เกิดการเปลี่ยนแปลงของภูมิอากาศอย่างรุนแรง เป็น

สาเหตุที่ทำให้เกิดไฟป่าหรือน้ำท่วม สาเหตุสำคัญที่สุดที่ทำให้ความสมดุลของระบบนิเวศลดลง

นั้นเกิดจากการกระทำของมนุษย์ที่มีการบริโภคทรัพยากรเกินประมาณ เช่น การตัดไม้ทำลาย

ป่าทำให้มีผลกระทบต่อระบบนิเวศของป่าไม้ ที่ยังผลไปสู่ระบบสิ่งแวดล้อมย่อยอื่นๆ คือ ระบบ

สิ่งแวดล้อมสัตว์ป่า ระบบสิ่งแวดล้อมพืช ระบบสิ่งแวดล้อมดินและระบบสิ่งแวดล้อมน้ำ อีกทั้ง

ยังส่งผลกระทบต่อเนื่องไปยังการดำรงชีวิตของสรรพสิ่งอื่นๆ แม้ว่ารัฐบาลและหน่วยงานต่างๆ 

ได้ใช้ความพยายามในการแก้ปัญหาการทำลายระบบนิเวศและสิ่งแวดล้อมด้วยวิธีการต่างๆ  

นับตั้งแต่การออกกฎหมาย การเชิญชวนให้อนุรักษ์ การแนะนำประชาสัมพันธ์ให้เห็นคุณค่า 

และโทษของการทำลายระบบนิเวศ แต่ถึงกระนั้นการทำลายระบบนิเวศก็ยังคงมีต่อไปและ 

ทวีความรุนแรงมากยิ่งขึ้น  

การที่ระบบนิเวศมีปัญหาหรือที่เรียกว่าระบบนิเวศขาดภาวะสมดุล (Ecological 

Imbalance) นั้นย่อมแสดงให้เห็นว่าความสัมพันธ์กันอย่างเป็นระเบียบของระบบนิเวศได้ถูก



66 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ทำลายซึ่งหากเป็นการทำลายโดยธรรมชาติ ระบบนิเวศย่อมสามารถที่จะปรับความสมดุลได้

ด้วยกลไกของระบบนิเวศเอง ดังนั้นสิ่งที่ควรจะได้รับการตรวจสอบก็คือความสัมพันธ์ระหว่าง

มนุษย์กับระบบนิเวศตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันว่าเป็นอย่างไร โดยสิ่งที่จะเป็นเครื่องตรวจสอบได้

ดีสิ่งหนึ่งก็คือวรรณคดี เหตุเพราะวรรณคดีเป็นดั่งกระจกเงาที่สะท้อนให้เห็นถึงสภาพสังคม 

วัฒนธรรม ประวัติศาสตร์ และความเป็นประชาชาติ เป็นบันทึกของสังคมที่บางครั้งไม่มีบันทึก

ไว้ในประวัติศาสตร์ วิทย์ ศิวะศริยานนท์   ได้เสนอแนวคิดเกี่ยวกับวรรณคดีว่า วรรณคดีไม่ใช่

เป็นการแสดงออกอย่างเดียว หากเป็นสื่อสัมพันธ์ เป็นการแสดงความรู้สึก ความนึกคิดตลอด

จนจินตนาการและประสบการณ์ของตนแก่ผู้อ่านและผู้อื่นด้วย ด้วยเหตุนี้ วรรณคดีจึงจำเป็น

ต้องมีการวิจารณ์เป็นเครื่องทดสอบหรือเป็นเครื่องวัดว่า ในการแสดงความรู้สึกนึกคิด

จินตนาการ และประสบการณ์ของ นักประพันธ์แต่ละคนนั้น เป็นผลสำเร็จเพียงใดแค่ไหนหรือ

ไม่ (วิทย์ ศิวะศริยานนท์, 2541 : 39-40) 


ในขณะที่สังคมโลกกำลังเผชิญกับวิกฤตต่างๆ และมนุษยชาติกำลังเผชิญกับปัญหา

ใหม่ๆ ที่เกิดขึ้นในสังคมโลกนั้น กลุ่มคนจำนวนมากได้เพียรพยายามที่จะค้นคว้าหาคำตอบจาก

ภูมิปัญญาดั้งเดิมและถือได้ว่า “เป็นขุมทรัพย์ที่ยิ่งใหญ่” ของมนุษยชาติ นั้นคือ “ศาสนา” โดย

เฉพาะอย่างยิ่ง พระพุทธศาสนา ประเด็นสำคัญคือ การพยายามที่จะบูรณาการและหลอมรวม

องค์ความรู้ทั้งในมิติของวิทยาการสมัยใหม่กับองค์ความรู้ทางพระพุทธศาสนาให้เชื่อมประสาน

สอดคล้องกัน เพื่อส่งเสริมจุดเด่นระหว่างกัน และช่วยตอบปัญหาของมนุษยชาติร่วมกัน (พระ

มหาหรรษา ธมฺมหาโส, 2555 : 11) และโดยเหตุที่พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาธรรมชาติ 

การนำเอาหลักนิยาม 5 ในพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นกฎของธรรมชาติมาเชื่อมโยงกับวรรณคดี

และนิเวศวิทยาและใช้เป็นเครื่องวิจารณ์ตรวจสอบความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศที่

ปรากฏในวรรณคดี จึงน่าจะเป็นอีกแนวทางหนึ่งที่จะนำไปสู่การโน้มน้าวให้เกิดจิตสำนึกทาง

นิเวศคือเกิดความตระหนักอย่างชัดแจ้งในความสำคัญของระบบนิเวศ เพื่อวิเคราะห์ความ

สัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศที่ปรากฏในวรรณคดี จำนวน 4 เรื่อง มีเกณฑ์ในการคัด

เลือกคือ ต้องเป็นหนังสือที่มีคุณลักษณะอย่างใดอย่างหนึ่ง คือ 1) ได้รับการคัดเลือกให้เป็น

วรรณคดี และ 2) ได้รับการคัดเลือกจากกระทรวงศึกษาธิการให้เป็นหนังสืออ่านสำหรับ

เยาวชนในสถานศึกษา ดังนี้


1. ศิลาจารึกพ่อขุนรามคำแหงมหาราช


2. โคลงทวาทศมาส


3. กาพย์ห่อโคลงประพาสธารทองแดง




67วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

4. เสภาเรื่อง ขุนช้างขุนแผน


5. ชีวิตของฉัน ลูกกระทิง





ผลการวิจัย


แนวคิดเรื่องระบบนิเวศตามหลักนิยาม 5 ในพระพุทธศาสนา


1. ระบบนิเวศ


ระบบนเิวศ หมายถงึความสมัพนัธร์ะหวา่งสิง่มชีวีติดว้ยกนั และสิง่มชีวีติกบัสิง่แวดลอ้ม
 

ที่ไม่มีชีวิต ทำให้เกิดการหมุนเวียนแร่ธาตุอาหาร สารอาหาร และการถ่ายทอดพลังงานภายใน

ระบบนั้น ระบบนิเวศในธรรมชาติมีทั้งขนาดใหญ่ เช่น มหาสมุทร ภาคพื้นดิน หรือขนาดเล็กๆ 

เช่น แอ่งน้ำ รอยเท้าสัตว์ที่มีตะไคร่น้ำ โปรโตซัว จุลินทรีย์ ระบบนิเวศสามารถเกิดขึ้นเองโดย

ธรรมชาติและจากการสร้างของมนุษย์เรียกว่าระบบนิเวศเทียม เช่น ระบบนิเวศเมือง ระบบ

นิเวศตู้ปลา ระบบนิเวศ ตู้เรือนกระจก ระบบนิเวศไร่นาสวนผสม ฯลฯ ถึงแม้ระบบนิเวศจะมี

ขนาดแตกต่างกันก็ตาม แต่สิ่งสำคัญที่ถือว่าเป็นหัวใจของระบบคือ มีการถ่ายทอดพลังงานและ

สารอาหารโดยผ่านการกินต่อกันเป็นทอดๆ ที่เรียกกันว่า ห่วงโซ่อาหาร (Food chain) หรือ

สายใยอาหาร (Food web) ซึ่งมุกดา สุขสมาน (2535 : 41) ได้อธิบายไว้ว่า “ระบบนิเวศเป็น

หน่วยพื้นฐานเชิงหน้าที่ (Functional unit) ของสิ่งมีชีวิตและสภาพแวดล้อมที่ไม่มีชีวิต ซึ่งต่าง

มีอิทธิพลต่อการดำเนินชีวิตของสิ่งมีชีวิตในโลกนี้ การทำหน้าที่ของสิ่งมีชีวิตจะก่อให้เกิดการ

หมุนเวียนของสสารระหว่างส่วนที่มีชีวิตและส่วนที่ไม่มีชีวิต ทำให้เกิดระบบนิเวศขึ้นมา” 


ระบบนิเวศมีบทบาทและความสำคัญอยู่สองประการคือ บทบาทในการถ่ายทอด

พลังงานและบทบาทในการหมุนเวียนของธาตุอาหาร โดยบทบาทในการถ่ายทอดพลังงานนั้น 

มีดวงอาทิตย์เป็นพลังงานเบื้องต้นที่ถ่ายทอดพลังงานลงสู่ผู้ผลิตซึ่งก็คือพืช จากนั้นผู้ผลิตจะใช้

พลังงานจากแสงอาทิตย์ไปทำปฏิกริยากับอินทรีย์สารจากสิ่งแวดล้อมที่เรียกว่า “กระบวนการ

สังเคราะห์แสง”  จนได้เป็นอินทรีย์สาร แล้วจึงสะสมเป็นพลังงานเบื้องต้นเพื่อถ่ายทอดไปยัง

สัตว์ที่กินพืชเป็นอาหารต่อไป ส่วนบทบาทในการหมุนเวียนของธาตุอาหาร เป็นวัฏจักรจาก
 

สิ่งแวดล้อมเข้าสู่สิ่งมีชีวิตและสิ่งมีชีวิตจะปลดปล่อยลงสู่สิ่งแวดล้อมอีกทีหนึ่ง การหมุนเวียน

ของธาตุอาหารทำให้ปริมาณของสารในธรรมชาติมีอยู่อย่างไม่หมดสิ้นพอเพียงกับความต้องการ

ของสิ่งมีชีวิตก่อให้เกิดความสมดุลของธรรมชาติ ทั้งบทบาทในการถ่ายทอดพลังงานและ

บทบาทในการหมุนเวียนของธาตุอาหารของระบบนิเวศนี้เป็นกระบวนการที่เกิดขึ้นพร้อมกัน




68 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

2. ความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งมีชีวิตในระบบนิเวศ


สิ่งมีชีวิตในระบบนิเวศจะไม่ยอมอยู่อย่างโดดเดี่ยว แต่จะอยู่อย่างมีความสัมพันธ์กัน

กับสิ่งมีชีวิตในระบบนิเวศเดียวกัน ขึ้นอยู่กับว่าจะสัมพันธ์กันในลักษณะใด ดังเช่น การที่เรา

ได้ยินเสียงนกร้องเพลงอยู่บนต้นไม้ในสวนหลังบ้าน หากพิจารณาให้เห็นถึงความสัมพันธ์ของสิ่ง

มีชีวิตในระบบนิเวศของสวนหลังบ้านอย่างกว้างๆ อาจเป็นความสัมพันธ์ในลักษณะของการ

เกื้อกูลสนับสนุนซึ่งกัน (Symbiosis) เพราะนกได้พึ่งพาต้นไม้เพื่อทำรัง หาอาหาร และจิกกิน

เมล็ดพันธุ์ไม้ ส่วนต้นไม้ได้นกช่วยขยายพันธุ์ แต่ในขณะเดียวกันการที่นกจิกหนอนในดอกไม้

หรือผลไม้หรือใบไม้กินเป็นอาหาร จัดเป็นความสัมพันธ์แบบแข่งขันทำลาย (Antagonist) 
 

นักวิชาการแบ่งความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งมีชีวิตไว้หลายลักษณะต่างกันสรุปได้กว้างๆ เป็น 4 

ลักษณะคือ 1) การเกื้อกูลสนับสนุนซึ่งกันและกัน (Symbiosis) ความสัมพันธ์ในลักษณะนี้อาจ

เป็นการพึ่งพาแบบถาวร การพึ่งพาแบบชั่วคราว การอิงอาศัยกันตลอดชีวิต และการอิงอาศัย

กันชั่วคราว 2) การแข่งขันทำลาย (Antagonist) ความสัมพันธ์ในลักษณะนี้อาจเป็น การล่า

เหยื่อ การแก่งแย่ง การต่อต้าน และการกระทบกระเทือน 3) ภาวะปรสิต (Parasite) และ 
 

4) ภาวะห่วงโซ่อาหาร (Food chain)


ระบบนิเวศใดที่มีความสัมพันธ์ระหว่างกันตามบทบาทและหน้าที่ทั้งหน้าที่ในการ

ถ่ายทอดพลังงานและหน้าที่ในการหมุนเวียนธาตุอาหาร ก็จะทำให้ระบบนิเวศนั้นอยู่ในภาวะ

สมดุล ระบบนิเวศที่มีความหลากหลายทางชีวภาพสูงจะมีผลให้ระบบนิเวศอยู่ในภาวะสมดุล 

ซึ่งความหลากหลายทางชีวภาพนั้นประกอบด้วย ความหลากหลายของชนิด (Species 

diversity) ความหลากหลายทางพันธุกรรม (Genetic diversity) และความหลากหลายทาง

นิเวศวิทยา (Ecological diversity) ความหลากหลายทางชีวภาพช่วยให้มนุษย์ได้รับประโยชน์

ในการบริโภค ทั้งในการนำมาใช้ประโยชน์อื่นๆ โดยปกติระบบนิเวศจะปรับตัวเข้าสู่ภาวะสมดุล

ได้โดยธรรมชาติ แม้ว่าองค์ประกอบของระบบนิเวศบางส่วนจะถูกทำลายไป แต่ระบบนิเวศส่วน

ใหญ่ถูกทำลายโดยฝีมือมนุษย์เช่น การทำการเกษตร การใช้ยากำจัดศัตรูพืชและสัตว์ ทำให้

ความหลากหลายทางชีวภาพลดลง ทำให้เกิดสภาวะเรือนกระจก การเปลี่ยนแปลงสภาพ

อากาศของโลก การลดลงของจำนวนโอโซน นักวิชาการท่านนงนภัส คู่วรัญญู เที่ยงกมลอธิบาย

ว่า การลดลงของจำนวนโอโซน เกิดจากการลดลงของโอโซนในชั้นสเตรโตสเพียร์ เนื่องมาจาก

การใช้สารคลอโรฟลูออโรคาร์บอน ซึ่งใช้ในสารทำความเย็นในเครื่องปรับอากาศ รถยนต์ ตู้เย็น 

น้ำยาดับเพลิง (นงนภัส คู่วรัญญู เที่ยงกมล, 2554 : 18 - 19)




69วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

3. นิยาม 5


นิยาม 5 หมายถึงกำหนดอันแน่นอน หรือความเป็นไปอันมีระเบียบแน่นอนของ

ธรรมชาติ 5 อย่าง ประกอบด้วย อุตุนิยาม พีชนิยาม จิตตนิยาม กรรมนิยาม และธรรมนิยาม 

นิยาม 5 แสดงให้เห็นว่า สิ่งทั้งหลายทั้งปวงทั้งที่เป็นรูปธรรมหรือนามธรรม เป็นวัตถุหรือเป็น

จิตใจ ล้วนเป็นธรรมดาแห่งเหตุและปัจจัย ในสุมังคลวิลาสินี อรรถกถาทีฆนิกาย มหาวรรค 

กล่าวถึงองค์ประกอบของนิยาม 5 ไว้ดังนี้ ชื่อว่านิยามนี้มี 5 อย่าง คือ กรรมนิยาม อุตุนิยาม 

พีชนิยาม จิตตนิยาม ธรรมนิยาม (พระไตรปิฎกและอรรถกถา แปล เล่ม 14 : 100) (พระ
 

พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2552 : 152-153) อธิบายเรื่องนิยาม 5 ไว้ว่า พระพุทธศาสนา

สอนหลักความจริงทั้งหลายทั้งปวงไม่ว่าจะเป็นคน สัตว์ หรือสิ่งของ เป็นรูปธรรมหรือนามธรรม 

เป็นวัตถุหรือเป็นเรื่องจิตใจ ไม่ว่าชีวิตหรือโลกที่แวดล้อมอยู่ก็ตาม ทั้งหมดล้วนเป็นไปตาม

ธรรมดาแห่งเหตุปัจจัย เป็นเรื่องของปัจจัยสัมพันธ์ ธรรมดาที่ว่านี้มองด้วยสายตาของมนุษย์

เรียกว่า กฎธรรมชาติ หรือในภาษาบาลีว่า นิยาม แปลว่ากำหนดอันแน่นอน หรือแนวทางที่

แน่นอน หรือความเป็นไปอันมีระเบียบแน่นอน เพราะปรากฏให้เห็นว่า เมื่อมีเหตุปัจจัยอย่าง

นั้นๆ แล้ว ก็จะมีความเป็นไปอย่างนั้นๆ แน่นอน 


1)	 อุตุนิยาม กฎของธรรมชาติที่เกี่ยวกับสิ่งไม่มีชีวิตในธรรมชาติ เช่น ลม ฟ้า อากาศ 

ฤดูกาล ดิน น้ำ ความผันแปรของวัตถุ มีส่วนที่คล้ายคลึงกับองค์ประกอบของระบบนิเวศในส่วน

ของสิ่งที่ไม่มีชีวิต เป็นปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ 


2)	 พีชนิยาม กฎของธรรมชาติที่เกี่ยวกับ เรื่องพันธุกรรม มีส่วนที่คล้ายคลึงกับ
 

องค์ประกอบของระบบนิเวศในส่วนของสิ่งมีชีวิตที่เกี่ยวกับพันธุกรรม 


3)	 จิตตนิยาม กฎของธรรมชาติที่เกี่ยวกับการทำงานของจิตที่ส่งผลให้เกิดพฤติกรรม

ต่างๆ ทั้งที่ดีและไม่ดี หากการทำงานของจิตเป็นกุศลก็จะเป็นพลังให้ทำความดี แต่หากการ

ทำงานของจิตเป็นอกุศลก็จะชักนำให้ทำในสิ่งที่ชั่ว จิตตนิยามมีความเกี่ยวข้องกับระบบนิเวศ

ในด้าน “นิเวศสำนึก” ของมนุษย์ที่มีต่อระบบนิเวศ 


4)	 กรรมนิยาม กฎธรรมชาติที่กล่าวถึงการกระทำอันมีเจตนาของมนุษย์ และผลที่ได้

รับจากการกระทำนั้น จริงอยู่ที่สัตว์ก็มีการทำกรรมเช่นกัน แต่การกระทำของสัตว์เป็นการ

กระทำด้วยสัญชาตญาณของการอยู่รอดเพื่อการดำรงชีวิต ดังนั้นผลแห่งการกระทำที่เกิดขึ้น

ย่อมมาจากมนุษย์ เพราะมนุษย์เป็นผู้บังคับควบคุมธรรมชาติและต่อสู้กับธรรมชาติ 




70 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

5)	 ธรรมนิยาม กฎแห่งธรรมชาติที่แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์เชิงเหตุผลระหว่าง

นิยาม 5 เหตุปัจจัยให้เกิดภาวะการขาดสมดุลของระบบนิเวศ “ธรรมนิยาม” จึงเป็นหลัก

ธรรมชาติที่แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์อันเป็นเหตุเป็นผลกันของนิยามทุกข้อหรือกฎแห่ง

ธรรมชาติทุกข้อที่กล่าวมา


ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศที่ปรากฏในวรรณคดี


1. วรรณคดีและวรรณกรรม


วรรณคดีคืองานเขียนที่ใช้กลวิธีในการแต่งอันประกอบด้วยเชิงชั้นของวรรณศิลป์ให้

ผสานกลมกลืนกับเนื้อหาที่นำเสนอและการแสดงแนวคิดของกวี วรรณคดีจึงเป็นดั่งกระจกเงา

ที่สะท้อนให้เห็นถึงสภาพสังคม วัฒนธรรม ประวัติศาสตร์และความเป็นชาติ โดยวรรณคดีอาจ

เป็นทั้งวรรณคดีที่เป็นมุขปาฐะ (Oral Literature / Patha Told) และวรรณคดีลายลักษณ์ 

(Court Literature / Case Writing) วรรณคดีและวรรณกรรมมีลักษณะที่เหมือนกันคือเป็น

งานเขียนที่ถ่ายทอดจากผู้ประพันธ์ มีท่วงทำนองในการเขียนที่ดี แต่อาจต่างกันด้วยเรื่องของ

เวลา กล่าวคือหากเป็นงานเขียนในยุคเก่าเรียกว่าวรรณคดี หากเป็นงานเขียนในยุคปัจจุบันเรียก

ว่าวรรณกรรม ดังที่ รื่นฤทัย สัจจพันธุ์ (2549 : 58) อธิบายว่า “วรรณคดีหรือวรรณกรรมคือ

งานประพันธ์ที่แสดงความรู้สึกนึกคิดของมนุษย์อย่างมีศิลปะ งานประพันธ์ที่สืบทอดกันมาช้า

นาน มีเวลาเป็นเครื่องตัดสินและมีผู้ยกย่องคุณค่าเป็นที่ประจักษ์อย่างกว้างขวางมักได้รับการ

เรียกว่าวรรณคดี ส่วนงานประพันธ์ในรูปแบบอย่างใหม่ซึ่งปรากฏนับตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 5 

เป็นต้นมา มีคุณค่าในฐานะเป็นงานประพันธ์ร่วมสมัยเรียกว่าวรรณกรรม”


2. การวิจารณ์วรรณคดีและความสำคัญของการวิจารณ์วรรณคดี


การวิจารณ์วรรณคดีคือ การศึกษา การประเมิน และการตีความว่าวรรณคดีเรื่องนั้นๆ

เป็นอย่างไร ทั้งนี้ในการวิจารณ์วรรณคดีจะต้องมีหลักเกณฑ์และเป้าหมายในการวิจารณ์ว่าจะ

วิจารณ์วรรณคดีเรื่องนั้นๆ ในแนวใด เช่น วิจารณ์แนวประวัติศาสตร์ วิจารณ์แนวจิตวิทยา 

วิจารณ์แนวชีวประวัติ เป็นต้น การวิจารณ์วรรณคดีเป็นการมองวรรณคดีในมุมมองพิเศษที่เป็น

จุดเด่นของวรรณคดีเรื่องนั้นๆ ด้วยความคิดเป็นปัจเจกของผู้วิจารณ์แต่ละคนซึ่งในวรรณคดี

เรื่องเดียวกันผู้วิจารณ์แต่ละคนอาจวิจารณ์ต่างกันได้


การวิจารณ์วรรณคดีมีความสำคัญต่อนักอ่าน เพราะช่วยให้นักอ่านเข้าใจหนังสือได้

ชัดเจนขึ้นและเห็นความสำคัญของหนังสือที่อ่าน อย่างไรก็ตามผู้อ่านบางคนอาจเห็นด้วยหรือ

ไม่เห็นด้วยกับการวิจารณ์ก็ได้ซึ่งต้องขึ้นอยู่กับความรู้และความคิดเห็นของผู้อ่านวรรณคดีเรื่อง



71วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

นั้นๆ การวิจารณ์วรรณคดีช่วยให้นักเขียนมีโอกาสได้พัฒนางานเขียนของตนให้ดียิ่งขึ้น และ

ช่วยประชาสัมพันธ์งานเขียนอีกด้วย การวิจารณ์วรรณคดียังมีประโยชน์ต่อวงวรรณกรรม 

เพราะจะช่วยส่งเสริมงานเขียนให้มีการพัฒนา นอกจากนี้การวิจารณ์วรรณคดียังก่อให้เกิด

จิตสำนึก (conscious) เกิดความตระหนักและย้ำเตือนในบางเรื่องที่อาจไม่เคยได้ให้ความสนใจ 

ไม่ได้นึกถึงหรือข้ามเลยไป ดังบทกวี “เปิบข้าว” ของ จิต ภูมิศักดิ์ ที่กล่าวถึงชีวิตของชาวนา ซึ่ง

หากนำมาวิจารณ์วรรณคดีแนวสังคม ย่อมแสดงให้เห็นถึงสภาพของชาวนาและคุณค่าของข้าว 

แต่หากนำมาวิจารณ์แนวศิลปะเพื่อชีวิต บทกวีแสดงให้เห็นถึงปฏิกิริยาของกวีที่ซ่อนไว้ในกลวิธี

การแต่งในเชิงวรรณศิลป์อันแสดงถึงความรู้สึกของกวีที่เกลียดและชังน้ำหน้าชนชั้นสูงหรือพวก

ผู้ดีมีเงินทั้งนี้เพราะศิลปะเพื่อชีวิตในทรรศนะของจิต ภูมิศักดิ์ คือ ศิลปะทั้งผองต้องเกื้อเพื่อ

ชีวิต ของมวลมิตรผู้ใช้แรงทุกแห่งหน ใช่ศิลปอย่างที่นักสัปดน ใช่เพื่อตนศิลปินชีวินเดียว (จิตร 

ภูมิศักดิ์, 2551 : 47) 


ผู้วิจารณ์วรรณคดีจะต้องเป็นผู้ที่กล้าเขียนกล้าวิจารณ์และที่สำคัญก็คือต้องเป็นผู้ที่

สามารถใช้ภาษาเพื่อสื่อให้ผู้อ่านเข้าใจในงานวิจารณ์ของตน นักวิชาการท่านวิทยากร เชียงกูล 

อธิบายถึงงานเขียนของนักวิจารณ์ไว้ว่า งานวิจารณ์นั้นในสังคมที่เจริญด้วยศิลปวัฒนธรรม 

ถือว่าเป็นงานที่มีคุณค่าควบคู่ไปกับงานเขียน อาจไม่ดีเท่าแต่ก็ไม่ใช่ต่างกันอย่างถึงขนาดที่นัก

เขียนจะหมิ่นนักวิจารณ์ได้ มีงานวิจารณ์ดีดีมากมายซึ่งเป็นที่ยกย่อง และอยู่มาจนถึงปัจจุบัน 

และไม่น่าแปลกใจเลยที่ว่าเป็นความจริงอย่างยิ่งที่นักวิจารณ์ผู้มีความสามารถบางคน สามารถ

มองงานบางชิ้นได้ลึกซึ้งและอธิบายออกมาได้ดีกว่าผู้สร้างงานนั้นเองเสียอีก และนี่เองคือหัวใจ

และค่าแท้ๆ ของงานวิจารณ์ ซึ่งมีขึ้นเพื่อสร้างสรรค์ ไม่ทำลาย (วิทยากร เชียงกูล, 2513 : 21) 

จะเห็นได้ว่าการวิจารณ์วรรณคดีมีความสำคัญเป็นอย่างยิ่ง หากวรรณคดีเป็นดั่งกระจกเงา 
 

งานวิจารณ์วรรณคดีก็เป็นเครื่องตรวจพิจารณ์ว่ากระจกเงานั้นเป็นอย่างไร มีคุณภาพมากน้อย

เพียงใด มีภาพสะท้อนที่เหมือนจริงหรือบิดพลิ้วอย่างไร


3. ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศที่ปรากฏในศิลาจารึกพ่อขุนราม



คำแหงมหาราช


ศิลาจารึกพ่อขุนรามคำแหงมหาราช (ศิลาจารึกหลักที่ 1) เป็นวรรณคดีลายลักษณ์เล่ม

แรกของไทย ศิลาจารึกพ่อขุนรามคำแหงมหาราชได้รับการประกาศเกียรติคุณจากคณะ

กรรมการที่ปรึกษานานาชาติขององค์การศึกษาวิทยาศาสตร์และวัฒนธรรมแห่งสหประชาชาติ 

ให้ขึ้นทะเบียนเป็นมรดกความทรงจำของโลกด้านเอกสารหอสมุดและจดหมายเหตุ ปัจจุบัน

ศิลาจารึกพ่อขุนรามคำแหงมหาราช (ศิลาจารึก หลักที่ 1) ตั้งอยู่ ณ ห้องประวัติศาสตร์ชาติไทย 



72 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

พระที่นั่งศิวโมกขพิมาน พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร ถนนหน้าพระธาตุแขวงพระบรม

มหาราชวัง เขตพระนคร กรุงเทพมหานคร


ศิลาจารึกพ่อขุนรามคำแหงมหาราชมิได้เป็นเพียงมรดกแห่งความทรงจำของโลกด้าน

เอกสารหอสมุดและจดหมายเหตุ มิได้เป็นเพียงโบราณวัตถุที่เป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่

สำคัญของชาติไทยเท่านั้น แต่จากการตรวจวิจารณ์วรรณคดีเชิงพุทธนิเวศ ทำให้พบว่าศิลา

จารึกพ่อขุนรามคำแหงมหาราชยังเป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์ของนิเวศวิทยาที่ทำให้ทราบ

ว่า ในสมัยพ่อขุนรามคำแหงมหาราชแห่งกรุงสุโขทัยมีระบบนิเวศที่อยู่ในภาวะสมดุล แสดงให้

เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศทั้งที่เป็นองค์ประกอบที่ไม่มีชีวิตและที่มีชีวิต

เป็นไปในลักษณะที่เกื้อกูล(Assistant Relation) ไม่ปรากฏความสัมพันธ์ในการทำลายล้าง 

(Destructive Relation) ทั้งนี้อาจเป็นเพราะจำนวนของประชากรที่มีไม่มากและความใส่ใจ

ดูแลของผู้ปกครองบ้านเมือง ซึ่งเห็นได้จากการที่เมืองสุโขทัยแม้จะมีแหล่งน้ำธรรมชาติอยู่เป็น

จำนวนมาก เช่น “ทะเลหลวง (ทเลหลวง)” ซึ่งหมายถึงทุ่งกว้างที่มีการเปลี่ยนแปลงไปตาม

ธรรมชาติ  มี “ตระพัง” มี “โพยสี” ซึ่งเป็นหนองน้ำธรรมชาติ แต่ชาวสุโขทัยก็ยังมีการสร้าง

ระบบนิเวศขึ้นเองด้วยการสร้าง “สรีดภงส์” เป็นคลองส่งน้ำเพื่อใช้ในการปลูกพรรณไม้ ดังเนื้อ

ความ มีสรดภงส์ (สรีดภงส์) มีป่าพร้าว ป่าลาง (พ่อขุนรามคำแหงมหาราช, 2550 : 24) 

นอกจากนี้ยังแสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสิ่งมีชีวิตที่เป็นไปในลักษณะของ

การพึ่งพาแบบชั่วคราว เช่น การนำช้างมาใช้เป็นพาหนะ หรือใช้ในการออกศึก เป็นต้น


“อุตุนิยาม” ซึ่งเป็นกฎของธรรมชาติของสิ่งไม่มีชีวิตในธรรมชาติเช่น ลม ฟ้า อากาศ 

ฤดูกาล ดิน น้ำ ตลอดจนปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ และความหลากหลายทางชีวภาพ ตาม

หลักของ “พีชนิยาม” ล้วนแสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ที่ระบบนิเวศได้มอบไว้ให้กับเมือง

สุโขทัย ดังคำประพันธ์ “เมืองสุโขทัยนี้ดี ในน้ำมีปลาในนามีข้าว…เมืองสุโขทัยนี้จึงชม สร้างป่า

หมากป่าพลู ทั่วเมืองนี้  ทุกแห่ง ป่าพร้าวก็หลายในเมืองนี้ ป่าลางก็หลายในเมืองนี้ หมากม่วงก็

หลายในเมืองนี้ หมากขามก็หลายในเมืองนี้” (พ่อขุนรามคำแหงมหาราช, 2550 : 17-20)


การกำหนดนโยบายทางเศรษฐกิจและการเมืองของพ่อขุนรามคำแหงมหาราชด้วย  

“จิตตนิยาม” อันเป็นกุศลจิตของพระองค์ยังผลให้ระบบนิเวศอยู่ในภาวะสมดุล ชาวเมือง

สุโขทัยมีวิถีชีวิตที่สงบสุขร่มเย็นภายใต้การปกครองของพระมหากษัตริย์ที่ทรงกอปรด้วยคุณ

ธรรม และภายใต้ร่มเงาแห่งพระพุทธศาสนา ไม่มีบันทึกการเผาทำลายป่า ประชาชนมีทักษะ

การใช้ชีวิตอยู่กับธรรมชาติได้อย่างชาญฉลาด สามารถอยู่กับธรรมชาติอย่างได้ประนีประนอม 

การเป็นผู้ “มักทรงศีล มักโอยทาน” ของชาวสุโขทัยจึงได้ชื่อว่าเป็นอริยะตามหลักพระพุทธ



73วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ศาสนา ในพระไตรปิฎกกล่าวว่า “บุคคลไม่ชื่อว่าเป็นอริยะเพราะยังเบียดเบียนสัตว์อยู่ แต่ชื่อ

ว่าอริยะเพราะไม่เบียดเบียนสัตว์ทั้งปวง (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25, ข้อ 270 : 119)  


4. ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศที่ปรากฏในโคลงทวาทศมาส


โคลงทวาทศมาส เป็นวรรณคดีที่แต่งขึ้นในสมัยกรุงศรีอยุธยา ปรากฏนามผู้แต่งเป็นกวี

สี่ท่านด้วยกัน คือ เยาวราช ขุนพรหมมนตรี ขุนศรีกวีราช และขุนสารประเสริฐ ไม่ปรากฏ

ชัดเจนว่าแต่งขึ้นในรัชสมัยใด แต่หากสันนิษฐานจากลักษณะของการประพันธ์น่าจะแต่งขึ้นใน

สมัยเดียวกันกับ ลิลิตยวนพ่าย และลิลิตพระลอ โคลงทวาทศมาส เป็นแบบอย่างของวรรณคดี

นิราศรุ่นหลังๆ ต่อมา 


ในโคลงทวาทศมาสมีปรากฏนัยสำคัญทางนิเวศที่เป็นไปตามกฎธรรมชาติ “นิยาม 5” 

อย่างชัดเจน แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศทั้งที่เป็นองค์ประกอบที่

ไม่มีชีวิตและที่มีชีวิตเป็นไปในลักษณะที่เกื้อกูล(Assistant Relation) ไม่ปรากฏความสัมพันธ์

ในการทำลายล้าง (Destructive Relation) กวีได้ใช้ระบบนิเวศในส่วนที่เป็น “อุตุนิยาม” คือ

ความเคลื่อนไหวของฤดูกาล อากาศและอุณหภูมิ ที่สะท้อนให้เห็นว่ามนุษย์อยู่กับธรรมชาติ

และระบบนิเวศที่รายล้อมตนเองได้อย่างมีความสุข สิ่งที่ธรรมชาติได้ให้มากับมนุษย์ ไม่ว่าจะ

เป็นผืนดิน หรือสายฝน ล้วนเป็นวิถีการดำเนินชีวิตและการสร้างสรรค์วัฒนธรรมให้สอดคล้อง

กับภูมิประเทศและฤดูกาลดังเช่น ในเดือนหกฝนเริ่มตก ชาวบ้านเริ่มทำนา มีพิธีแรกนา มอง

เห็นธงปลิวไสวเหมือนนางกวักมือเรียก ดังคำประพันธ์ (อ้างในสุมาลี วีระวงศ์, 2550 : 179) 


          		  เดือนหกเรียมไห้ร่ำ	 ฤๅวาย


      	 ยามย่อมชนบทถือ	 ท่องหล้า


         	 ธงธวัชโบกโบยปลาย	 งอนง่า


         	 คิดว่ากรกวักข้า	 แล่นตาม


ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศในส่วนที่มีชีวิตนั้นสะท้อนให้เห็นว่าการ

บุกรุกทำลายธรรมชาติมีน้อยมาก ในบทกวีแสดงให้เห็นถึงความหลากหลายทางชีวภาพมีการ

กล่าวถึงนกและปลานานาชนิด เช่น นกกระสา นกกระสัง ปลาสาก (ปลาน้ำดอกไม้) ปลาแขยง 

และปลาสร้อยเป็นต้น ไม่ปรากฏความสัมพันธ์ในเชิงไล่ล่าหรือทำร้ายของมนุษย์ที่มีต่อระบบ

นิเวศ แต่กลับปรากฏการแสดง “จิตตนิยาม” อันเป็นกุศลจิตของกวีและความเชื่อในเรื่องของ

ผลแห่งกรรม “กรรมนิยาม” ดังคำประพันธ์ (อ้างในสุมาลี วีระวงศ์, 2550 : 181)  




74 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

				    เพรงเราเคยพรากเนื้อ	 นกไกล คู่ฤๅ


       	 ริบราชเอาของเขา	 คั่งไว้


          	 มาทันปลิดสายใจ	 เจียรจาก เรียมนา


          	 มานิราศรศให้	 ห่างไกล		


นอกจากนี้โคลงทวาทศมาสยังได้แทรก “ธรรมนิยาม” ไว้ในเนื้อเรื่องโดยตลอด เพราะ

จากคำประพันธ์ทั้งหมดได้สะท้อนให้เห็นว่า ไม่ว่ากาลเวลาหรือภูมิอากาศจะเป็นอย่างไร หรือ

เปลี่ยนแปลงไปอย่างไร คนในยุคนั้นและสังคมนั้นก็สามารถอยู่กับธรรมชาติได้อย่าง

ประนีประนอม มีความสัมพันธ์อันดีกับระบบนิเวศ ไม่มีการทำร้ายหรือตักตวงทรัพยากรจน

ทำให้ระบบนิเวศขาดภาวะสมดุลแต่อย่างใด แต่ยังสามารถนำเอาสิ่งต่างๆ เหล่านั้นมาประยุกต์

ให้เป็นประเพณีวัฒนธรรม


5. ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศที่ปรากฏในกาพย์ห่อโคลงประพาส

ธารทองแดง


กาพย์ห่อโคลงประพาสธารทองแดงเป็นวรรณคดีที่แต่งขึ้นในรัชสมัยของพระเจ้าอยู่หัว

บรมโกศแห่งกรุงศรีอยุธยา ผู้ทรงพระนิพนธ์คือ เจ้าฟ้าธรรมธิเบศไชยเชษฐ์สุริยวงศ์ (เจ้าฟ้ากุ้ง) 

แต่งด้วยคำประพันธ์ประเภทกาพย์ห่อโคลง ในโอกาสที่พระองค์ขบวนเสด็จทางสถลมารคของ

พระเจ้าอยู่หัวบรมโกศไปนมัสการพระพุทธบาทที่สระบุรี ธารทองแดงเป็นลำธารที่เกิดจากเขา

ธารทองแดง ตำบลธารเกษม อำเภอพระพุทธบาท จังหวัดสระบุรี กาพย์ห่อโคลงประพาสธาร

ทองแดงได้ชื่อว่าเป็นวรรณคดีที่มีนัยสำคัญทางนิเวศที่ชัดเจน และแสดงให้เห็นถึงภาวะความ

สมดลุของระบบนเิวศในประเทศไทยในยคุนัน้ เนือ้เรือ่งพรรณนาถงึขบวนเสดจ็ สตัวป์า่ พรรณไม ้

ปลา สัตว์บกและสัตว์น้ำ ส่วนการใช้ภาษาในวรรณคดีที่สื่อนัยสำคัญเรื่องระบบนิเวศนั้นพบว่า 

มีการสรรคำโดยเลือกใช้คำให้เหมาะสมกับเนื้อเรื่องและสอดคล้องกับลักษณะคำประพันธ์ 
 

โดยใช้คำไวพจน์ คำสัทธพจน์ และการเล่นคำ 


กาพย์ห่อโคลงประพาสธารทองแดงเป็นวรรณคดีที่แสดงนัยสำคัญทางนิเวศที่เป็นไป

ตามหลัก “นิยาม 5” อย่างชัดเจน อันได้แก่ “พีชนิยาม” ซึ่งเป็นกฎธรรมชาติที่กล่าวถึงสิ่งมี

ชีวิตในเรื่องของพันธุกรรมทำให้ผู้อ่านได้เห็นความหลากหลายทางชีวภาพที่มีอยู่ในระบบนิเวศ 

“อุตุนิยาม” ซึ่งเป็นกฎของธรรมชาติของสิ่งไม่มีชีวิตในธรรมชาติเช่น ลม ฟ้า อากาศ ฤดูกาล 

ดิน น้ำ ตลอดจนปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ และความหลากหลายทางชีวภาพ ตามหลักของ 

“พีชนิยาม” ที่ปรากฏตลอดเส้นทางการเดินทางจากอยุธยาถึงธารทองแดงล้วนแสดงให้เห็นถึง



75วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ความเกื้อกูลที่ระบบนิเวศได้มอบไว้ให้กับมนุษย์ ให้ความสุขกับมนุษย์ ดังคำประพันธ์ (เจ้าฟ้า

ธรรมธิเบศไชยเชษฐ์สุริยวงศ์, 2553 : 94)


	      ธารไหลใสสะอาดน้ำ	 รินมา


	 มัจฉาชาตินานา	 หวั่นว่าย


	 จอกสร่ายกินไคลคลา	 เชยหมู่


	 ตามคู่มาคล้ายคล้าย	 ผุดให้เห็นตัว


ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศในส่วนที่มีชีวิตนั้นแสดงให้เห็นว่าระบบ

นิเวศยังอยู่ในภาวะสมดุลไม่ปรากฏการทำร้ายระบบนิเวศแต่สะท้อนให้เห็นถึง “จิตตนิยาม” ใน

ด้านกุศลจิตของกวีที่ไม่มีการทำร้ายระบบนิเวศในส่วนที่มีชีวิตแต่อย่างใด แต่กลับมองสิ่งมีชีวิต

ร่วมโลกด้วยความเมตตา ดังคำประพันธ์


		  กระจิบกระจาบน้อยน่า	 เอ็นดู


	 ปากตะกั่วชายชมพู	 แห่งห้อม


	 นกไส้กรอดดูฟู	 พองปีก


	 จอแจพรังพรั่งพร้อม	 เพรียกร้องในไพร	


ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศที่ปรากฏในวรรณคดีสะท้อนให้เห็นว่าแม้กวี

ผู้อยู่ในฐานะสูงศักดิ์ที่มีตำแหน่งเป็นถึงกรมพระราชวังบวรสถานมงคลแห่งกรุงศรีอยุธยา ก็ยัง

ทรงมองสิ่งมีชีวิตอื่นๆ ที่อยู่ร่วมโลกอย่างเข้าใจในธรรมชาติของสิ่งนั้นๆ ภาพชีวิตจากธรรมชาติ

ทำให้ทรงดำริย้อนรำลึกไปถึงความรักความอบอุ่นในครอบครัว ดังคำประพันธ์ (เจ้าฟ้าธรรม

ธิเบศไชยเชษฐ์สุริยวงศ์, 2553 : 39)


  		  ตัวตุ่นงุนคลาคลาน	 ได้อาหารเข้าในโพรง


	 ชอบกลต้นสำโรง	 เข้าเคล้าคู่อยู่เป็นรัง


6. ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศที่ปรากฏในเสภาเรื่องขุนช้างขุนแผน 

ฉบับหอสมุดแห่งชาติ


เสภาเรื่องขุนช้างขุนแผนเป็นวรรณคดีที่มีเค้าความเดิมมาตั้งแต่สมัยพระรามาธิบดีที่ 2 

แห่งกรุงกรุงศรีอยุธยา แต่เนื้อเรื่องแต่งขึ้นในสมัยรัตนโกสินทร์ มีผู้แต่งหลายท่านด้วยกัน เสภา 



76 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

เรื่องขุนช้างขุนแผนได้รับการยกย่องให้เป็นวรรณคดีมรดก ใจความสำคัญของเนื้อเรื่องเป็นเรื่อง

รักสามเส้าระหว่างชายสองหญิงหนึ่ง คือ ขุนแผนขุนช้างและนางพิมพิลาไลย (นางวันทอง) 


เนื่องจากเสภาเรื่อง ขุนช้างขุนแผนเป็นเรื่องยาว จึงมีนัยสำคัญทางนิเวศปรากฏอย่าง

ชัดเจน และมีปรากฏอยู่เป็นจำนวนมาก พฤติกรรมและการดำเนินชีวิตของตัวละครแต่ละตัว 

จึงสะท้อนให้ผู้อ่านเห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศได้อย่างชัดเจน ความ

สัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศนั้นมีปรากฏทั้งลักษณะที่เกื้อกูล (Assistant Relation) 

เป็นมิตรกับธรรมชาติและความสัมพันธ์ในลักษณะการทำลายล้าง (Destructive Relation) มี

การทำลายระบบนิเวศป่าไม้ซึ่งทำให้พอจะทราบได้ว่าการถางทำลายและเผา (Slash and 

Burn) มีมาตั้งแต่ยุคโบราณ 


เนื้อหาในวรรณคดีเรื่องนี้สะท้อนให้เห็นถึงความอุดมสมบูรณ์และสวยงามของระบบ

นิเวศป่าไม้ที่ยังมีอยู่ ระบบนิเวศป่าไม้ก็ยังคงเป็นที่พึ่งของมนุษย์ (ตัวละครในเนื้อเรื่อง)ได้ตลอด

เวลา ดังคำประพันธ์ตัวอย่างที่กล่าวถึงความสมบูรณ์และสวยงามของระบบนิเวศและความ

หลากหลายทางชีวภาพตามเส้นทางจากอยุธยาไปยังพิจิตร (กรมศิลปากร, 2510 : 45) 


		  ที่เชิงเขาเหล่าพรรณมิ่งไม้	 ลมพัดกวัดไกวอยู่หันเหียน


	 รกฟ้าขานางยางตะเคียน	 กันเกราตระเบาตระเบียนแลชิงชัน


	 สนสักกรักขีต้นกำยาน	 ฉนวนฉนานคล้าคลักจักจั่น


	 ปรางปรูประดู่มูกมัน	 เหียงหันกระเพราสะเดาแดง


ในขณะเดียวกันกับที่มนุษย์เองก็เพียรพยายามสรรค์สร้างระบบนิเวศอันดีงามขึ้นด้วย

ฝีมือของมนุษย์เอง ดังเช่น ระบบนิเวศภายในอาณาบริเวณของเรือนขุนช้างที่ประกอบด้วยไม้

ยืนต้น ไม้กระถาง ไม้ดัด ไม้เลื้อย อ่างเลี้ยงปลา ฯลฯ สิ่งเหล่านี้สะท้อนให้เห็นถึง “จิตตนิยาม” 

ฝ่ายดีของขุนช้างผู้เป็นเจ้าของเรือนที่ยังมีความเป็นมิตรกับธรรมชาติ จนก่อให้เกิดเป็น “กรรม

นิยาม” ฝ่ายดี ด้วยการสร้างระบบนิเวศที่สดชื่นสวยงาม ดังคำประพันธ์ ดังคำประพันธ์ (กรม

ศิลปากร, 2510 : 372)


		  ยี่สุ่นกุหลาบมะลิซ้อน	 ซ่อนชู้ชูกลิ่นถวิลหา


	 ลำดวนกวนใจให้ไคลคลา	 สาวหยุดหยุดช้าแล้วยืนชม


	 ถัดถึงกระถางอ่างน้ำ	 ปลาทองว่ายคล่ำเคล้าคลึงสม


	 พ่นน้ำดำลอยถอยจม	 น่าชมชักคู่อยู่เคียงกัน




77วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศในส่วนที่มีชีวิตที่เป็นสัตว์เป็นสัมพันธภาพที่

ดี มีความผูกพันและให้เกียรติดั่งพี่น้อง มองสรรพสิ่งที่เป็นธรรมชาติด้วยความเท่าเทียมกันกวี

ได้ถ่ายทอดออกมาโดยใช้โวหารบุคคลวัต (personification) คือเปรียบสิ่งที่ไม่ใช่มนุษย์ให้มี

อาการดั่งมนุษย์ ดังเหตุการณ์เมื่อนางวันทองขอขมาม้าสีหมอกก่อนที่จะใช้ม้าสีหมอกเป็น

พาหนะ นางใช้สรรพนามแทนตนเองว่า “น้อง” และเรียกม้าสีหมอกว่า “พี่” ดังคำประพันธ์ 

(กรมศิลปากร, 2510 : 398) 


		  ปลอบพลางทางกอดกระซิบบอก	 ม้าสีหมอกตัวนี้มีสง่า


	 เนื้ออ่อนงอนง้อขอสมา	 อย่าให้สีหมอกม้ากระเดื่องใจ


	 วันทองสองมือประนมมั่น	 พรั่นพรั่นกลัวม้าไม่เข้าใกล้


	 พี่สีหมอกของน้องอย่าจองภัย	 จะขอขี่พี่ไปทั้งผัวเมีย


แต่ในขณะเดียวกันเสภาเรื่องขุนช้างขุนแผนก็ได้สะท้อนให้เห็นความสัมพันธ์ของมนุษย์

ที่มีต่อระบบนิเวศอันสะท้อนถึง “จิตตนิยาม” และ “กรรมนิยาม” ของมนุษย์คือการทำร้าย

ระบบนิเวศ ด้วยการเผาทำลายป่าและไล่ล่าสัตว์ของข้าราชการตามพระบัญชาของกษัตริย์ ซึ่ง

เป็นความต้องการนอกเหนือไปจากการล่าเพื่อเป็นอาหารในดำรงอยู่ของชีวิตดังคำประพันธ์ 

(กรมศิลปากร, 2510 : 25)


     		  ลอดลัดสกัดทางในกลางดง	 เวียนวงตามเถินเนินไศล


	 โห่ร้องก้องสนั่นพนมไพร	 จุดไฟเผาพงเป็นวงมา


	 ควันคลุ้มกลุ้มกลบตลบไป	 เปลวไฟโพลงพลามลามป่า


	 ไม้ไหล้ไหม้ยับอรัญวา	 งูเห่าเต่าฝาก็บรรลัย


	 เนื้อเบื้อเสือสางกวางทราย	 หมีหมูกระต่ายไม่อยู่ได้


	 ลิงค่างโลดโผนโจนจากไม้	 นกหกตกใจไปทั้งดง


	 กระบือเถื่อนใหญ่น้อยนับร้อยพัน	 หวาดหวั่นวิ่งกระเจิงละเลิงหลง


	 ตกใจด้วยไฟนั้นไหม้พง	 เสียงคนโห่ส่งก็ตรงมา		
 

นอกจากนี้ยังมีการล่าสัตว์เพราะต้องการอวัยวะบางส่วนของสัตว์มาทำเครื่องรางของ

ขลัง ซึ่งล้วนเป็น ความเชื่อและค่านิยมที่ บ่งบอกถึง “จิตตนิยาม” และ “กรรมนิยาม” ของ

มนุษย์เช่นกัน ดังเช่น การนำองค์ประกอบของระบบนิเวศอื่นๆ มาใช้ในการป้องกันตัวเอง เช่น 



78 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

น้ำมันสัตว์ เขี้ยว งา ลูกตา รวมทั้งพืชต่างๆ เช่น ว่าน ไพล และวัตถุธาตุต่างๆ เช่น ทองแดง หิน 

เพชร เป็นต้น 


7. ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศที่ปรากฏในเรื่องชีวิตของฉันลูก

กระทิง


ชีวิตของฉันลูกกระทิง คือผลงานประพันธ์ของนายแพทย์บุญส่ง เลขะกุล เป็นนวนิยาย

แนวธรรมชาติวิทยา โดยใช้โวหารเชิงบุคคลวัติ กำหนดให้ตัวละครเอกเป็นลูกกระทิง เป็นงาน

ประพันธ์ที่สะท้อนให้เห็นถึงภาวะสมดุลของระบบนิเวศป่าไม้ที่สมบูรณ์ไปด้วยธรรมชาติและ

สัตว์ป่านานาพันธุ์ 


ในความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศนั้นความสัมพันธ์ในลักษณะการทำลาย

ล้าง (Destructive) โดยผู้เขียนได้ถ่ายทอดผ่านตัวละครคือลูกกระทิง เป็นความสัมพันธ์เป็นไป

ในลักษณะที่สะท้อนให้เห็นถึง “จิตตนิยาม” ด้านอกุศลจิตของมนุษย์ที่มีค่านิยมในการล่าสัตว์มี

ปรากฏอยู่หลายตอน ดังเช่น ตอนที่ละอง ได้เล่าเหตุการณ์เมื่อครั้งที่เขาถูกมนุษย์ไล่ล่าให้ลูก

กระทิงฟังดังนี้ เราวิ่งเข้าไปหลบภัยในป่าไม่ได้ เพราะเขาของเราสวยงามจนเกินไป เราต้องหา

กินอยู่แต่ในทุ่งแจ้ง กลางวันเราก็ซุกและบังร่มอยู่ในป่าหญ้าที่ยาวๆ กลางทุ่ง ด้วยเหตุนี้แหละ 

เจ้าลูกกระทิงน้อย เราจึงถูกส่องไฟยิงกันมากในตอนกลางคืน พอถึงฤดูแล้งอ้ายพวกวายร้าย

มนุษย์สองขามันก็เอาไฟมาจุดเผาป่าเผาหญ้าแห้งจนเตียนราบโล่งไปหมด พวกฉันก็เลยไม่มีที่

จะหลบนอนหรือหลบลี้หนีภัยในทุ่งกว้างอีกต่อไป พวกสัตว์ร้ายสองขาจึงมองเห็นฉันได้ง่ายแต่

ไกลๆ บางครั้งก็พาหมามาช่วยกันขับไล่ยิงฉัน พอตกกลางคืนบางทีมันก็เอารถยนต์ เอาไฟฉาย

อย่างแรงมาเที่ยวส่องยิงพวกเราอีก พอตกฤดูฝนน้ำท่วมเราต้องหนีขึ้นไปอยู่ตามโคกที่กลางทุ่ง 

อ้ายสัตว์ร้ายสองขาก็ยังขี่ม้า ขี่ควายตามเข้าไปยิงตีพวกเรากันอีก พวกเราจึงพากันล้มตาย

สูญหายไปอย่างรวดเร็ว จนเกือบจะไม่เหลือกันอีกต่อไปแล้ว (บุญส่ง เลขะกุล, 2546 : 280) 
 

คำพูดของแม่กระทิงที่สอนลูกสะท้อนให้เห็นว่าความสัมพันธ์ของมนุษย์ที่มีต่อระบบนิเวศเป็น

ความสัมพันธ์อันเลวร้ายที่เพิ่มมากยิ่งขึ้น ดังคำประพันธ์ ตามป่าโคก ป่าโปร่ง ป่าทุกแห่ง เรามี

ละองละมั่งเที่ยวเดินเล่นและหากิน ให้เราได้ชมและได้ทักทายปราศรัย นอกจากละองละมั่ง

แล้ว สัตว์อื่นๆ เช่น วัวแดง กวาง และอีเก้ง แม่ก็เห็นเขาออกหากินเล่นอยู่ตามชายทุ่งเช้าๆ 

เย็นๆ แต่มาสมัยนี้โลกของเรานี้ไม่ใช่ที่อยู่อาศัยของพวกเราเหล่าสัตว์เสียแล้วละลูก พวกสัตว์

ร้ายสองขาถือดีว่าเขามีอาวุธ เขามีปืน เขามีไฟฉาย เขามีมือที่จะทำอะไรๆ ได้หลายอย่าง เขาก็

คอยตามเข่นฆ่า คล้ายกับว่าเขาไม่อยากให้สัตว์อื่นๆ อยู่ร่วมโลกกับเขา เขาจะอยู่เป็นเจ้าโลก

ของเขาแต่พวกเดียว (บุญส่ง เลขะกุล, 2546 : 280)




79วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

เรื่องชีวิตของฉันลูกกระทิงได้แสดงให้เห็นถึงการกระทำอันมีเจตนาตามหลักของ 

“กรรมนิยาม” ที่เป็นอกุศลกรรมของมนุษย์ที่มีต่อระบบนิเวศ เป็นความสัมพันธ์ที่ไม่เป็นมิตร

กับระบบนิเวศของมนุษย์มาเป็นเวลาอันเนิ่นนาน และเห็นผลมาจนถึงปัจจุบันในชีวิตจริงว่า 

แทบไม่มีพื้นที่ป่าหลงเหลืออยู่ในประเทศไทย 





สรุป


นิยาม 5 คือ กฎแห่งธรรมชาติ 5 อย่าง ประกอบด้วย อุตุนิยาม พีชนิยาม จิตตนิยาม 

และกรรมนิยาม โดย“อุตุนิยาม” คือกฎของธรรมชาติที่เกี่ยวกับสิ่งไม่มีชีวิตในธรรมชาติ เช่น 

ลม ฟ้า อากาศ ฤดูกาล ดิน น้ำ และความผันแปรของวัตถุ มีส่วนที่คล้ายคลึงกับองค์ประกอบ

ของระบบนิเวศในส่วนของสิ่งที่ไม่มีชีวิต “พีชนิยาม” คือกฎของธรรมชาติที่เกี่ยวกับเรื่อง
 

พันธุกรรม มีส่วนที่คล้ายคลึงกับองค์ประกอบของระบบนิเวศในส่วนของสิ่งมีชีวิตที่เกี่ยวกับ

พันธุกรรม “จิตตนิยาม” คือกฎของธรรมชาติที่เกี่ยวกับการทำงานของจิตที่ส่งผลให้เกิด

พฤติกรรมต่างๆ ทั้งที่ดีและไม่ดี จิตตนิยามมีความเกี่ยวข้องกับระบบนิเวศในด้าน “นิเวศ

สำนึก” ของมนุษย์คือการตระหนักถึงความสำคัญของมนุษย์ที่มีต่อระบบนิเวศ “กรรมนิยาม” 

คือกฎธรรมชาติที่ว่าด้วยการกระทำของมนุษย์ อันประกอบด้วยเจตนา รวมทั้งผลที่ได้รับจาก

การกระทำนั้น กรรมนิยามมีความเกี่ยวข้องกับระบบนิเวศ กล่าวคือเป็นผลอันเกิดจากการ

กระทำของมนุษย์ที่ปรากฏออกมาในรูปของภาวะสมดุลของระบบนิเวศ และภาวะขาดสมดุล

ของระบบนิเวศ และ “ธรรมนิยาม” คือกฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับความสัมพันธ์อันเป็นเหตุผล
 

แก่กันของทุกสิ่งตามกฎของนิยามทุกข้อที่กล่าวมา อันเป็นเหตุปัจจัยของภาวะสมดุลของระบบ

นิเวศ


วรรณคดีที่แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศในรูปแบบของ

ความสัมพันธ์อันดีเป็นลักษณะของการเกื้อกูล ดังมีปรากฏวรรณคดีเรื่องศิลาจารึกพ่อขุน

รามคำแหงมหาราช, โคลงทวาทศมาส, กาพย์ห่อโคลงประพาสธารทองแดง และเสภาเรื่อง
 

ขุนช้างขุนแผน ส่วนความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบนิเวศในรูปแบบของความสัมพันธ์ที่มี

การทำลายล้าง มีปรากฏในวรรณคดีเรื่อง เสภาเรื่องขุนช้างขุนแผน และเรื่อง ชีวิตของฉันลูก

กระทิง







80 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

กรมศิลปากร. (2510). เสภาเรื่องขุนช้างขุนแผน. (พิมพ์ครั้งที่ 11).
 กรุงเทพมหานคร :  

อมรการพิมพ์. 

จิต ภูมิศักดิ์. (2551). ถึงร้อยดาวพราวพรายกระจายแสง. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ 

ฟ้าเดียวกัน. 

เจ้าฟ้าธรรมธิเบศไชยเชษฐ์สุริยวงศ์. (2553). กาพย์ห่อโคลงประพาสธารทองแดง. นนทบุรี : 

วิสดอม. 

นงนภัส คู่วรัญญู เที่ยงกมล. (2554). สิ่งแวดล้อมและการพัฒนา (เล่ม 1). (พิมพ์ครั้งที่ 4). 

กรุงเทพมหานคร : แอคทีฟ ปริ้นท์.  

บุญส่ง เลขะกุล. (2546). ชีวิตของฉันลูกกระทิง. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร : 

อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2552). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. 

(พิมพ์ครั้งที่ 15). กรุงเทพมหานคร : สหธรรมิก. 

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (นิธิบุณยากร) (2555). พระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่. 

กรุงเทพมหานคร : สุขุมวิทการพิมพ์. 

พ่อขุนรามคำแหงมหาราช. (2547). ศิลาจารึกพ่อขุนรามคำแหงมหาราช. กรุงเทพมหานคร :  

โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 

มุกดา สุขสมาน. (2535). ชีวิตกับสภาพแวดล้อม. กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพ์มหาวิทยาลัย

ธรรมศาสตร์. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย.  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม. 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

รื่นฤทัย สัจจพันธุ์. (2549). สุนทรียภาพแห่งชีวิต. กรุงเทพมหานคร : อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์

พับลิชชิ่ง. 

วิทย์ ศิวะศริยานนท์. (2541). วรรณคดีและวรรณคดีวิจารณ์. (พิมพ์ครั้งที่ 5).
 กรุงเทพ-

มหานคร : สำนักพิมพ์ธรรมชาติ. 



81วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

วทิยากร เชยีงกลู. (2513). “การเขยีนหนงัสอืในบา้นเรา” คนเขยีนหนงัสอื. กรงุเทพมหานคร : 

มิตรนราการพิมพ์.


สุมาลี วีระวงศ์. (2550). “ทวาทศมาส” นามานุกรมวรรณคดีไทย ชุดที่ 1 ชื่อวรรณคดี. 

กรุงเทพมหานคร : แปลน พริ้นติ้ง.






