
บทคัดย่อ


บทความนี้ มุ่งสะท้อนให้เห็นถึงหลักคิดสำคัญในการเปิดโลกแห่งการเรียนรู้บนวิถีแห่ง

พุทธ ที่ช่วยจรรโลงโลกสังคมให้เกิดสันติภาพ ด้วยการจัดกระบวนการเรียนรู้ในสังคมไทยให้

เป็นสัมมาสิกขา ทำให้ผู้เรียนเกิดความเห็นถูกในการดำเนินชีวิตที่ดีงาม สามารถเผชิญกับ

ปัญหาความขัดแย้งตามสมมุติโลกได้อย่างมี สติ ขันติ และเข้าถึงสันติภายใน ผู้เขียนนำเสนอ 5 

กฎทอง บันไดแห่งการเรียนรู้ ที่สำคัญและเป็นเปาหมายของการศึกษาเพื่อสันติภาพ คือ  

1) รักษาศีล 5 ด้วยหลัก หมั่นเติม หมั่นรด หมั่นตอกย้ำ 2) เรียนรู้เป็นผู้ให้ ด้วยการปลูกฝัง

การเสียสละแบ่งปัน การใช้วาจา การทำประโยชน์ การไม่ถือตนข่มท่าน 3) เรียนรู้จักลมหายใจ

แห่งความรัก คือ รักตนเองเพื่อแบ่งปันรักให้ผู้อื่น ด้วยวิปัสสนาภาวนาและสวดมนต์ภาวนา  

4) ปรับเปลี่ยนการใช้ชีวิตที่พอเพียง 5) การรู้จักวางใจ เรียนรู้ให้อภัย

คำสำคัญ : สันติ, ศึกษา, มรรคา, สันติภาพ 

Abstract


This article aims to reflect the main idea is to open the world to learn 

the ways of the Buddha. To help sustain the social peace with Samma Sika 

learning process in Thai society. Keep learners were seen in the adoption of 

knowledge in good live. Can be face conflicts as putative world has consciously 

สันติศึกษา : มรรคาสู่สันติภาพ 
Peace Education : the path way to peace 

ดร.ขันทอง วัฒนะประดิษฐ์ 
Dr. Khantong Wattanapradith  

อาจารย์ประจำหลักสูตรบัณฑิตศึกษา สาขาวิชาสันติศึกษา  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Doi: 10.14456/jmcupeace.2016.27



40 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

tolerance and peace. Author Presents five golden rules ladder of learning. And 

is a major goal of education for peace are : 1) The Five Precept 2) Learning 

Providers 3) Nurture breath of love 4) Modifying life with sufficient 5) Learning 

about trust and forgiveness.


Key words : Peace, Education, Path way, Peace.




สันติภาพกับการศึกษา


พุทธศาสนา คือการศึกษาเพื่อสันติภาพ เป็นวลีทองของ พระพรหมคุณาภรณ์ 
 

(ป.อ. ปยุตฺโต) ที่กล่าวไว้ในหนังสือ การศึกษาเพื่อสันติภาพ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 

2538 : 4) ที่ต้องหยิบยกประเด็นนี้เป็นจุดเริ่มต้นในการชวนให้ผู้อ่านคิดตาม คือ การศึกษา 

ความหมายที่แท้จริง คือ อะไร เกี่ยวข้องอย่างไรกับการสร้างสันติภาพโลก และการศึกษาใน

สังคมไทยทุกวันนี้เราไปถึงจุดหมายที่แท้จริงหรือไม่ คำว่า “การศึกษา” ท่านพระพุทธทาสภิกขุ 

(อินทปัญฺโญ) ได้เมตตาให้นิยามไว้ คือ “สิ่งซึ่งทำความก้าวหน้าอย่างถูกต้อง เพื่อมนุษย์ได้ลุถึง

สิ่งที่ดีที่สุดในทุกขั้นตอนแห่งวิวัฒนาการของเขา” (พุทธทาสภิกขุ (อินทปัญฺโญ), 2549 : 14) 

และได้ขยายความถึงนัยนี้ว่า ความก้าวหน้าอย่างถูกต้อง คือ ความรู้ที่ทำให้เกิดประโยชน์
 

ปราศจากโทษอย่างเดียว เพื่อมนุษย์ได้สิ่งที่ดีที่สุด คำว่า ที่สุด นั้นขึ้นอยู่กับสติปัญญาที่จะต้อง

ค่อยๆ เรียนรู้สิ่งที่ดีที่สุดในชีวิตคืออะไร จนกว่าจะเข้าสิ่งที่ที่สุดในทางศาสนา คือ ไม่มีเกิดไม่มี

ตาย (พระนิพพาน) ซึ่งกว่าจะถึงจุดนี้ มนุษย์จำเป็นต้องอาศัยวิวัฒนาการเรียนรู้ตั้งแต่เกิดจน

ตาย ในขณะที่นักคิดฝากโลกตะวันตก ยัง ยัคส์ รุสโซ (Jean Jacques Rousseau) ได้ให้ความ

หมายของการศึกษาไว้ว่า การศึกษา คือ การปรับปรุงคนให้เหมาะกับโอกาสและสิ่งแวดล้อมที่

เปลี่ยนไป  กล่าวคือ การนำความสามารถในตัวบุคคลมาใช้ให้เกิดประโยชน์ ซึ่งเป็นไปในทาง

เดียวกับ โจฮัน เฟรดเดอริค แฮร์บาร์ต (John Friedich Herbart) กล่าวว่า การศึกษาคือ 
 

การทำพลเมืองให้มีความประพฤติดี และมีอุปนิสัยที่ดีงาม และการศึกษาในทัศนะของ จอห์น 

ดิวอี้ (John Dewey) ได้ให้ความหมายของการศึกษาไว้หลายความหมาย คือ การศึกษาไม่ใช่

เตรียมตัวเพื่อชีวิต, เป็นความเจริญงอกงาม, เป็นความกระบวนการทางสังคม, เป็นการสร้าง

ประสบการณ์แก่ชีวิต (วรนุช ตุนทกิจ, 2559 : ออนไลน์) จะเห็นได้ว่า การศึกษาที่แท้จริง

สำหรับผู้รู้ มิใช่เป็นการศึกษาเพื่อนำมาประกอบเลี้ยงชีพ เป็นไปเพื่อประโยชน์ของตนโดยไม่ได้

สนใจว่าจะทำลายประโยชน์ผู้อื่น หรือทำลายสิ่งแวดล้อม แต่เป็นไปเพื่อพัฒนาให้มนุษย์เกิดการ



41วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

เรียนรู้และดำเนินชีวิตที่มีความก้าวหน้าในทางที่ดีงามทั้งวิชาและจรณะ เป็นผู้มีความรู้ที่

สร้างสรรค์ประโยชน์ต่อโลกและประพฤติปฏิบัติดีสมกับการเกิดมาเป็นมนุษย์ ที่แปลว่า ผู้ที่มี

ใจสูง 


หากแต่ การศึกษาในยุคปัจจุบัน กลับพบว่า แม้คนไทยจะมีการศึกษาสูงขึ้น ประชาชน

อ่านออกเขียนได้เพราะการศึกษาภาคบังคับของรัฐบาล แต่ในทางกลับกัน การศึกษาที่สูงกับ
 

ไม่นำพาให้คนในสังคมได้พานพบกับความสุขหรือความสงบภายในจิตใจ ดังคำกล่าวของท่าน

พุทธทาสภิกขุ ว่า “ยิ่งเรียนยิ่งไม่รู้ ยิ่งศึกษายิ่งไม่เข้าใจ ยิ่งเรียนยิ่งหลงยาเสพติด ยิ่งเรียนก็ยิ่ง
 

บ้ากาม ยิ่งเรียนก็ยิ่งไม่มีสถาบันการศึกษาแห่งผู้มีบุญคุณ ยิ่งเรียนยิ่งหลบลู่สถาบันศักดิ์สิทธิ์ 
 

ยิ่งเรียนยิ่งเจริญด้วยอบายมุข และยิ่งเรียนยิ่งเห็นกงจักรเป็นดอกบัว” (พุทธทาสภิกขุ 
 

(อินทปัญฺโญ), 2549 : 2-5) คำกล่าวนี้ สะท้อนความจริงปัญหาความรุนแรงในสังคมไทย เช่น 

วัยรุ่นติดยาเสพติด อัตราการหย่าร้างที่สูงขึ้นสถาบันครอบครัวเริ่มสันคลอนเพราะไม่เห็นความ

สำคัญในการกตัญญูต่อผู้มีพระคุณ การดื่มสุราทำลายสุขภาพและสร้างความเดือดร้อนให้สังคม 

ปัญหาทรัพยากรธรรมชาติถูกทำลาย ปัญหาสภาพแวดล้อมที่เป็นมลพิษ เป็นต้น ทั้งนี้เป็น

เพราะการศึกษาปัจจุบันมิได้ดำเนินไปในทางที่เป็นจุดหมายที่แท้จริง แต่เป็นการศึกษาที่วิ่งตาม

กิเลส ที่คอยจูงใจให้แสวงหาความชอบธรรมและประโยชน์ให้กับตนเองหรือพวกพ้องของตนเอง 

เต็มไปด้วย ตัณหา มานะ และทิฏฐิ ซึ่งเป็นตัวนำพามนุษย์แสดงบทบาทต่างๆ มากมายที่โลก

เรียกว่าขาดสันติภาพ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2538 : 19) ทำให้คำว่าสันติภาพหรือ

ภาพแห่งความสุขสงบในสังคมไทยยิ่งลางเลือน 


ที่ผู้เขียนกล่าวเช่นนี้ เป็นเพราะผู้เขียนเห็นด้วยกับคำกล่าวของท่านพระพรหม-

คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ว่า สันติภาพ มิใช่มีความหมายแค่เพียง ภาวะที่ปราศจากสงคราม

และความรุนแรง ปราศจากการรบราฆ่าฟัน ตามความหมายทั่วๆ ไป แต่คำว่า สันติภาพ 

ประกอบมาจากคำบาลีว่า “สันติ” บวก “ภาวะ” คำว่า ภาวะ แปลว่า เป็นเมื่อแปลงเป็นไทย 

หมายถึง ภาพ สำหรับสันติ แปลว่า ความสงบเป็นไวพจน์ของพระนิพพาน ดังพุทธพจน์ว่า 

“นตฺถิ สนฺติ ปรํ สุขํ” สุขอื่นยิ่งกว่าความสงบไม่มี และ “นิพฺพานํ ปร สุขํ” นิพพานเป็นบรมสุข

หรือเป็นสุขอย่างยิ่ง กล่าวคือ สันติก็คือนิพพาน (พระธรรมปิฎก (ป.อ.  ปยุตฺโต), 2538 : 4) 
 

ดังนั้น สันติภาพในทางพระพุทธศาสนา เป็นเรื่องของการเข้าถึงพระนิพพาน ซึ่งหากสังคมมี

ความเข้าใจเรื่องสันติภาพในหมุดหมายนี้ ย่อมจะทำให้สังคมนั้นปราศจากการเบียดเบียนเป็น

สังคมที่พึงปรารถนา สามารถกล่าวได้ว่าเป็นสังคมที่มีสันติภาพที่แท้จริง เพราะคนในสังคมมี

สันติในจิตใจ และไม่ต้องร้องหาคำว่าสิทธิมนุษยชน เนื่องจากในสังคมเรียนรู้ที่จะเคารพและ



42 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ปรารถนาดีต่อกัน เหล่านี้อาจดูเหมือนเป็นสังคมในอุดมคติหากปราศจากเครื่องมือที่จะนำพา

ไปถึง และเครื่องมือที่ว่านี้คือ  ข้อปฏิบัติในพระพุทธศาสนา เรียกว่า สิกฺขา ที่แปลว่า การ

ศึกษา, การสำเหนียก, ข้อที่จะต้องศึกษา, ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรม มี 3 อย่างคือ 1) อธีศีล

สิกขา ฝึกอบรมในเรื่องศีล 2) อธิจิตตสิกขา ฝึกอบรมในเรื่องจิต 3) อธิปัญญาสิกขา ฝึกอบรมใน

เรื่องปัญญา รวมเรียกว่า ไตรสิกขา (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546 : 285) เป็นการศึกษา

เพื่อการดำเนินชีวิตที่ดีงามด้วยมรรคมีองค์ 8 ดังพุทธพจน์มีว่า “ในมรรคมีองค์ 8 ซึ่งเป็นพรหม

จรรย์ เพื่อความเบื่อหน่ายโดยส่วนเดียว เพื่อคลายกำหนัดเพื่อดับ เพื่อสงบระงับ เพื่อรู้ยิ่ง เพื่อ

ตรัสรู้ เพื่อนิพพาน รวมลงในไตรสิกขา อันประกอบด้วย ศีล คือ สัมมาวาจา (เจรจาชอบ), 

สัมมากัมมันตะ (กระทำชอบ), สัมมาอาชีวะ (เลี้ยงชีพชอบ) สมาธิ คือ สัมมาวายามะ (พยายาม

ชอบ), สัมมาสติ (ระลึกชอบ), สัมมาสมาธิ (ตั้งจิตมั่นชอบ) และปัญญา คือ สัมมาทิฏฐิ 
 

(เห็นชอบ), สัมมาสังกัปปะ (ดำริชอบ) (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย : เล่ม 12 ข้อ 462 หน้า 

502-503) 


สำหรับหลักประพฤติปฏิบัติทั้ง ๘ ประการ สัมมาทิฏฐิ หรือ ความเห็นชอบ เป็นหัวใจ

สำคัญและเป็นจุดเริ่มต้นของกระบวนการเรียนรู้ในทางพระพุทธศาสนา สัมมาทิฎฐิสูตร 
 

พระสารีบุตรแสดงเกี่ยวกับสัมมาทิฏฐิ ไว้ดังนี้ 1) รู้ชัดอกุศล ได้แก่ การฆ่าสัตว์ การลักทรัพย์ 

การประพฤติผิดในกาม การพูดเท็จ การพูดส่อเสียด การพูดคำหยาบ การพูดเพ้อเจ้อ การเพ่ง

เล็งอยากได้สิ่งของของผู้อื่นการคิดปองร้ายผู้อื่น มิจฉาทิฏฐิ เป็นอกุศล ส่วนสาเหตุรากเหง้าของ

อกุศล มาจาก โลภะ (ความโลภ) โทสะ (ความคิดประทุษร้าย) โมหะ (ความหลง) 2) รู้ชัดกุศล 

ได้แก่ เจตนางดเว้นจากการฆ่าสัตว์ เจตนางดเว้นจากการลักทรัพย์ เจตนางดเว้นจากการ

ประพฤติผิดในกาม เจตนางดเว้นจากการพูดเท็จ เจตนางดเว้นจากการพูดส่อเสียด เจตนางด

เว้นจากการพูดคำหยาบ เจตนางดเว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ การไม่เพ่งเล็งอยากได้สิ่งของของ
 

ผู้อื่น การไม่ปองร้ายผู้อื่น สัมมาทิฏฐิ เป็นกุศล ส่วนสาเหตุรากเหง้าแห่งกุศล มาจาก อโลภะ 

(ความไม่โลภ) อโทสะ(ความไม่คิดประทุษร้าย) โมหะ(ความไม่หลง) ผู้ที่มีปกติพิจารณาเช่นนี้ 
 

ได้ชื่อว่ามีสัมมาทิฏฐิ มีความเห็นตรงอันเป็นหนทางเข้าสู่พระนิพพาน (พระไตรปิฎกฉบับภาษา

ไทย : เล่ม 12 ข้อ 89 หน้า 81-85) กล่าวได้อีกนัยหนึ่งคือ บุคคลใดเมื่อมีสัมมาทิฏฐิแล้วย่อมมี

ชีวิตที่เป็นไปเพื่อการไม่เบียดเบียน การไม่ทำร้าย การเคารพผู้อื่น ลดความเห็นแก่ตัวจนถึงขั้น

ไม่มีตัวไม่ตน จิตเป็นอิสระจากความโลภ ความโกรธ ความหลง และเพื่อให้มนุษย์ได้เข้าถึงสิ่งนี้

อย่างค่อยเป็นค่อยไป สัมมาทิฏฐิ ในพระพุทธศาสนาจึงมีสองอย่าง คือ โลกียะสัมมาทิฐฏิ 
 

เป็นเรื่องของการสอนในขณะที่ยังมีตัวตนยังยึดถือตัวกูของกู สิ่งที่มนุษย์ควรยึดถือ คือ 
 



43วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

การทำบุญให้ทาน คุณบิดามารดามี โลกนี้มีโลกหน้ามี หรือการเชื่อในบุญบาป นรกสวรรค์ 

เป็นต้น และ โลกตุตตระสัมมาทิฏฐิ คือ การรู้ในขั้นที่มองเห็น ความทุกข์ อะไรเป็นเหตุแห่ง

ทุกข์ ความดับทุกข์ และทางที่ทำให้เข้าถึงการดับทุกข์ (พุทธทาสภิกขุ (อินทปัญฺโญ), 2549 : 

131) เบื้องต้น โลกียะสัมมาทิฏฐิ ถือว่าเป็นประตูก้าวแรกที่จรรโลงโลกให้น่าอยู่ด้วยการสร้าง

ความดีงามให้กับชีวิตตนและรักผู้อื่น และเรียนรู้ที่จะสลัดสิ่งสมมุติเหล่านั้นเพื่อทำให้ตนเองพ้น

จากทุกข์ 


กล่าวได้ว่า แนวคิดการเรียนรู้ตามแนวพระพุทธศาสนา มีมุมมองจากพื้นฐานเรื่องการ

เกิดของมนุษย์เป็นความทุกข์ นอกเหนือจากที่มนุษย์จะต้องเผชิญปัญหาการแก่ การเจ็บ และ

การตาย ซึ่งเป็นปัญหาพื้นฐานที่มนุษย์ทุกคนต้องเผชิญ ดังนั้น การเรียนรู้ในพระพุทธศาสนาจึง

เริ่มจากทำอย่างไรที่มนุษย์จะออกจากปัญหาเหล่านี้ เป็นการเรียนรู้ปัญหาจากชีวิตจริง และเมื่อ

ต้องมีชีวิตอยู่มนุษย์จะดำเนินชีวิตอย่างไร หลักคำสอนในพระพุทธศาสนาเชื่อว่าสิ่งที่บ่งการให้

มนุษย์ดีหรือเลวนั้น มาจากกิเลส ตัณหา และอุปาทานในตัวมนุษย์เอง  แต่มนุษย์ก็มีศักยภาพ

เรียนรู้และมีพลังอำนาจในตนเองที่จะเอาชนะสิ่งเหล่านั้นได้ ดังนั้น มนุษย์จึงเรียนรู้ที่จะนำพา

ชีวิตตนเองไปในสิ่งที่ดีงาม และสามารถที่จะหลุดพ้นอำนาจกระแสกิเลสในตนและหลุดพ้นจาก

อำนาจกระแสกิเลสโลกหรือสิ่งแวดล้อมภายนอกได้ มีชีวิตที่อิสระและสามารถหลุดจากความ

ทุกข์ทั้งปวง









แผนภูมิ 1 แสดงจุดหมายการเรียนรู้ตามหลักพระพุทธศาสนา (ขันทอง วัฒนะประดิษฐ์, 2556 : 69-70)




44 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

เห็นได้ว่า การเรียนรู้ในพระพุทธศาสนามีจุดหมายชัดเจนที่จะพัฒนาคนในด้านของ

การดำเนินชีวิตไปในทางที่ดีงาม ซึ่งสะท้อนออกมาทางพฤติกรรมทางกาย วาจา ใจ ที่ดีงามเป็น

ไปเพื่อขัดเกลากิเลสตัณหาในจิตใจตนเอง นอกจากจะทำให้ตนเองพบกับความสุขที่ไม่ต้องพึ่ง

พิงปัจจัยภายนอกแล้ว ยังทำให้การปฏิบัติต่อกันในสังคมเป็นไปอย่างเรียบร้อยเกิดสันติสุขสงบ 

จุดหมายที่แท้จริงของการเรียนรู้มิใช่เป็นเพียงการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรม (ที่ค่อนข้างถาวร) แต่

ท้ายที่สุดควรมุ่งหมายที่จะทำให้มีปัญญาเรียนรู้ที่จะไม่เบียดเบียนทำร้ายตนเองหรือผู้อื่น 

เป็นการเรียนรู้พัฒนาจิตใจเพื่อความเป็นผู้มีปัญญาที่จะพาตนให้พ้นจากสภาพที่ตกอยู่ภายใต้

กระแสกิเลสโลก นำไปสู่การดำเนินชีวิตที่ดีงามมีความสุข เป็นไปเพื่อประโยชน์ต่อตนเองและ

สังคมหรือสิ่งแวดล้อม สมดังเจตจำนงหมายของพระพุทธองค์ในการเผยแผ่ศาสนา คือ พหุชน

หิตาย พหุชนสุขาย โลกานุกมฺปาย แปลว่า เพื่อประโยชน์ เพื่อเกื้อกูล เพื่อความสุขแก่คน

จำนวนมาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ และนั่นเป็นเครื่องยืนยันว่า 

พระพุทธ-ศาสนา คือการศึกษาเพื่อสันติภาพ ทั้งนี้เพื่อให้ผู้สนใจศึกษาสามารถนำไปเป็น

แนวทางในการจัดการเรียนรู้ในสถานศึกษา ผู้เขียนได้นำเสนอ กฎทอง 5 ข้อ อันเป็นบันไดที่นำ

ไปสู่การเรียนรู้เพื่อสันติภาพที่ทั้งตัวผู้สอนและผู้เรียนพึงศึกษาปฏิบัติ 





5 กฎทอง บันไดแห่งการเรียนรู้เพื่อสันติภาพ	 


คำสั่งสอนที่พระพุทธทรงแสดงไว้เพื่อเป็นหลักในการปฏิบัติรวมอยู่ในพระโอวาท
 

ปาฏิโมกข์ว่า “การไม่ทำบาปทั้งปวง การทำกุศลให้ถึงพร้อม การทำจิตของตนให้ผ่องแผ้วนี้คือ 

คำสัง่สอนของพระพทุธเจา้ทัง้หลาย ความอดทน คอื ความอดกลัน้เปน็ตบะอยา่งยิง่ พระพทุธเจา้

ทั้งหลายตรัสว่า นิพพานเป็นบรมธรรม ผู้ทำร้ายผู้อื่น ไม่ชื่อว่าเป็นบรรพชิต ผู้เบียดเบียนผู้อื่น 

ไม่ชื่อว่าเป็นสมณะ การไม่กล่าวร้ายผู้อื่น การไม่เบียดเบียนผู้อื่น ความสำรวมในปาติโมกข์ 

ความเป็นผู้รู้จักประมาณในอาหาร การอยู่ในเสนาสนะที่สงัด การประกอบความเพียรในอธิจิต

นี้คือ คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย : เล่ม 25 ข้อ 183-185 

หน้า 90-91) กล่าวได้ว่า เป็นคำสอนที่ครอบคลุมเรื่องที่จำเป็นที่มนุษย์พึงเรียนรู้และศึกษาเพื่อ

นำมาตนเองและสังคมไปสู่การมีสันติภาพ ผู้เขียนน้อมนำคำสอนของพระพุทธเจ้าตามสติ

ปัญญาของผู้เขียนและประสบการณ์ในการสอน นำเสนอและแบ่งปันความคิด ในการวาง

แนวทางการศึกษาเพื่อพัฒนาผู้เรียนให้เข้าถึงการมีสันติภาพที่แท้จริงและสามารถพัฒนาผู้เรียน

ให้เข้าถึงสันติสุขในจิตใจ เรียกว่า 5 กฎทอง บันไดแห่งการเรียนรู้เพื่อสันติภาพ




45วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

บันไดขั้นที่ 1 รักษาศีล 5 : เป็นหลักสากลที่เป็นพื้นฐานของการประพฤติปฏิบัติที่

ทำให้สังคมมนุษย์อยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสุข ในทางพระพุทธศาสนาถือว่าเป็น หลักประพฤติ

มาตรฐานอย่างต่ำที่สุดของมนุษย์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2552 : 772) เป็นหลัก

ของการประพฤติปฏิบัติของผู้ที่ได้ชื่อว่า อุบาสก อุบาสิกา (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย : เล่ม 

22 ข้อ 197 หน้า 200) ธรรมดาคำสอนของพระพุทธเจ้าในเรื่องศีล 5 ทรงเน้นเรื่องของการไม่

เบียดเบียนกันและกัน ให้ระลึกถึงจิตใจผู้อื่นต่างมีความรู้สึกเฉกเช่นเดียวกับตัวเรา ในทัศนะของ

ผู้เขียน การที่สังคมจะมีสันติภาพ ภาพแรกที่เห็นได้ชัดว่าสังคมนั้น มีสันติภาพแท้จริงหรือไม่ 

คือ การไม่เบียดกันของคนในสังคม การไม่ทำร้าย การไม่ทำลายผู้อื่น ซึ่งหากคนในสังคมต่างก็

รักษาศีล 5 เบื้องต้นสังคมนั้นเข้าถึงความสงบและมีสันติสุข และเป็นหลักปฏิบัติในโอวาท-
 

ปาฏิโมกข์ ที่สอนให้ละอกุศล หรือความไม่ดีงามทั้งปวง เบื้องต้นที่มนุษย์พึงละ คือ ละการ

เบียดเบียนผู้อื่น ซึ่งรวมอยู่ในศีลข้อ 1-4 คือ ไม่ประทุษร้ายในชีวิต ทรัพย์สิน ของรักของผู้อื่น 

และการกล่าวเท็จ แต่ยังครอบคลุมถึงการละที่จะเบียดเบียนตนเองโดยไม่ดื่มสุราที่เป็นเหตุให้

บั่นทอนตนเอง และเป็นเหตุแห่งความประมาท สังคมที่วุ่นวายและนับวันยิ่งห่างไกลความสงบ

นี้ เป็นเพราะเราไม่รักษาศีล 5 ทำให้คนในสังคมต่างก็หวาดระแวงซึ่งกันและกัน โดยเฉพาะ

อย่างยิ่งศีลข้อที่ 4 คือ การกล่าวเท็จนับว่าเป็นมูลเหตุแห่งความขัดแย้ง ทำลายสัมพันธภาพที่ดี

ต่อกันระหว่างสามีภรรยา เพื่อน ผู้ร่วมงาน แต่ก็อาจมีผู้แย้งว่า บางเรื่องหากพูดความจริงก็อาจ

เป็นเหตุนำไปสู่ความขัดแย้งได้ ดังนั้น เรื่องนี้ต้องอาศัยปัญญาของบุคคลในการรู้จักเจรจา 
 

แต่อย่างไรก็ตามผู้เขียนยังเชื่อมั่นในสอนของพระพุทธเจ้า คือ ให้พิจารณาเจตนาเป็นสำคัญ 


นอกจากที่จะไม่กล่าวเท็จแล้ว ในโอวาทปาฏิโมกข์ ยังชี้ให้เห็นถึงการไม่ใช้วาจาทำร้าย 

ที่นับว่าเป็นประเด็นสำคัญ เพราะสังคมไทยทุกวันสร้างวาทกรรมที่เป็นมิจฉาทิฏฐิ เป็น
 

วาทกรรมด้านมืด ที่แม้จะมีคำพูดที่สุภาพแต่ก็เป็นเปลือกห่อหุ้มอาวุธที่คอยทำร้ายทิ่มแทงกัน 

เป็นดาบที่หมกอยู่ในจีวร และนั่นเป็นรอยแตกร้าวในสังคมไทยที่นำไปสู่การไม่รับฟังซึ่งกันและ

กัน ทั้งนี้ การจะนำศีล 5 มาสู่การจัดกระบวนการเรียนรู้นั้น ตามหลักพุทธธรรมการประพฤติ

ปฏิบัติในระดบัศลี 5 นัน้ ศรทัธา เปน็องคธ์รรมทีส่ำคญั เกือ้กลู ทำให้คนมหีลกัตั้งตวัเปน็กำลงั

เหนี่ยวรั้ง และต้านทานปะทะไม่ยอมต่อสิ่งชักจูงล่อเร้าเย้ายวนให้ทำความชั่ว (พระพรหม- 

คณุาภรณ ์(ป.อ. ปยุตฺโต), 2552 : 649) ศรัทธาในที่นี้ หมายถึง อากรวตีศรัทธา คือ ความมั่นใจ

ในกฎแห่งกรรม โดยมีความเข้าใจพื้นฐานมองเห็นเหตุผลว่าพฤติกรรม และผลของมันต้องเป็น

ไปตามเหตุปัจจัย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2552 : 774) ซึ่งสิ่งเหล่านี้เป็นเรื่องที่
 

ผู้สอนหรือผู้เกี่ยวข้องต้องหมั่นเติม หมั่นรด หมั่นตอกย้ำ ขยายความได้ว่า หมั่นเติม คือ การให้



46 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ความรู้การน้อมนำสอนของพระพุทธเจ้ามาแสดงให้เห็นถึงความสำคัญและจุดหมายของการ

เกิดมาเป็นมนุษย์ คือ มาเพื่อสร้างมิใช่ทำลาย มาเพื่อละมิใช่มาเพื่อเอา หมั่นรด คือ การให้

ความเชื่อมั่น การให้กำลัง เพื่อแสดงให้เห็นว่าการรักษาศีล 5 มิใช่เรื่องที่ไกลเกินเอื้อมสามารถ

เริ่มต้นได้ทุกวันทุกเวลา หมั่นตอกย้ำ คือ การย้ำจุดหมายของชีวิต การเข้าถึงความสันติสุข 

และการ  จะไปถึงจุดนั้นได้ต้องฝึกตนที่จะระงับการเบียดเบียนทั้งหลายทั้งปวง สร้าง

บรรยากาศห้องเรียนบ่มเพาะอริย คือ ผู้ที่ตั้งใจจะพัฒนาตนให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์มีใจสูงด้วย

การรักษาศีล 5 


บันไดขั้นที่ 2 เรียนรู้เป็นผู้ให ้: แม้ศีล 5 จะเป็นรากฐานสำคัญที่ทำให้สังคมมีความสุข

สงบและมีสันติภาพ แต่ยังไม่เพียงพอที่จะสานพลังสันติภาพ เปรียบไปเหมือนโอเอซิสในทะเล

ทรายที่ไร้น้ำ การเป็นผู้ให้จะเป็นเครื่องชูใจ เติมใจ ให้กับทั้งผู้ให้และผู้รับ การให้ในที่นี้มิใช่แต่

เพียงการรู้จักสละทรัพย์ภายนอกแต่เพียงเท่านั้น แต่ต้องเรียนรู้ที่จะให้วาจาที่อ่อนหวาน สุภาพ 

ซึ่งจะเป็นตัวชี้ให้เห็นถึงการให้ความเคารพผู้อื่น นอกจากนี้ยังต้องเรียนรู้ที่จะให้การกระทำของ

ตนเป็นประโยชน์ต่อผู้อื่น คือ การรู้จักบำเพ็ญประโยชน์ และให้ประการสุดท้าย คือ การวางตัว

เสมอบคุคล คอื การใหค้วามเปน็กนัเอง การเปน็ญาตมิติร ทีก่ลา่วมานี ้รวมอยูใ่นหลกัสงัคหวถัต ุ

4 อันเป็นหลักสากลที่เป็นพื้นฐานของการประพฤติปฏิบัติที่ทำให้สังคมมนุษย์อยู่ร่วมกันได้อย่าง

มีความสุข เป็นหลักการของการครองใจคน หลักยึดเหนี่ยวใจกันไว ้วิธีทำให้คนรัก และยังถือว่า

เป็นหลักสังคมสงเคราะห์ ประสานใจและเหนี่ยวรั้งใจสมาชิกในสังคมมีความเป็นอันหนึ่งอัน

เดียวกัน สามารถอยู่กันด้วยความรักความปรารถนาดีต่อกัน บุญยวีย์ ศิริรัตน์ (2559 : 4) 

ความสำคัญของสังคหวัตถุ 4 ที่ส่งผลต่อการสร้างสันติภาพและทำให้สังคมเกิดสันติสุขนั้น 
 

มีเรื่องเล่าเกี่ยวกับหัตถกอุบาสก ชาวเมืองอาฬวี ซึ่งเป็นบุคคลที่มีบริวารมากและเป็นที่รักของ

ทุกคนเนื่องจากหัตถกอุบาสกเป็นผู้ที่สงเคราะห์ผู้อื่นด้วยหลักสังคหวัตถุ 4 (พระไตรปิฎกฉบับ

ภาษาไทย : เล่ม 23 ข้อ 24 หน้า 267) ซึ่งสามารถนำมาถอดบทเรียนในการสอน คือ         

การปลูกฝังการเสียสละแบ่งปัน ซึ่งต้องพิจารณาผู้รับว่าเขาต้องการสิ่งที่ให้นั้นหรือไม่ สิ่งนั้น

เป็นประโยชน์ต่อเขาหรือไม่ กล่าวคือ การให้ที่ใช้ปัญญามิใช่สักแต่ให้ การปลูกฝังเรื่องของการ

ใช้วาจา คือ การสร้างวัฒนธรรมแห่งการใช้วาจาที่อ่อนหวาน สุภาพ ให้เกียรติ์ เป็นประโยชน์ 

ไม่มุ่งร้ายทำลายผู้อื่นด้วยวาจา (แม้จะสุภาพ) และต้องพิจารณาว่าขณะนั้นผู้ฟังมีจิตปรารถนาที่

จะฟังหรือไม่ การปลูกฝังด้วยการทำประโยชน์ คือ การไม่อยู่นิ่งเฉย ช่วยเหลือกิจการงานที่อยู่

ตรงหน้าด้วยความเอื้อเฟื้อ ซึ่งสิ่งเหล่านี้สามารถฝึกฝนและเติมเต็มให้เกิดขึ้นได้ในห้องเรียนแห่ง

สันติ การปลูกฝังการไม่ถือตนข่มท่าน คือ การสร้างบรรยากาศในห้องเรียนที่มีแต่คำว่าเรา 



47วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ไม่มีเขา นั่นคือ การให้ความเสมอกัน ทำให้นึกถึงในอดีตการเรียนที่วัดนับว่าเป็นภูมิปัญญาอัน

ยิ่งยวดของบรรพบุรุษ ในการอยู่ร่วมกันด้วยเบ้าหลอมเดียวกัน คือ เป็นเด็กวัด และทำให้เกิด

การเรียนรู้จักสัมพันธภาพที่บริสุทธิ์ ประเด็นสำคัญคือ ผู้สอนต้องไม่สร้างความรู้สึกใส่ใจเฉพาะ

ผู้เรียนที่จะมีประโยชน์ให้ตนและให้ความเป็นธรรมกับทุกคน สิ่งเหล่านี้จะเป็นตัวสะท้อนให้
 

ผู้เรียนได้ซึมซับและเชื่อมั่น มีพลังในการทำความดีร่วมกัน


บันไดขั้นที่ 3 เรียนรู้ลมหายใจแห่งความรัก : คือ รู้จักตนเอง รักตนเองเพื่อแบ่งปัน

รักให้ผู้อื่น ทั้งนี้การจะสอนให้รู้จักตนเองได้นั้น ในทางพระพุทธศาสนามีเครื่องมือหนึ่งที่เรียกว่า 

วิปัสสนาภาวนา เป็นเรื่องของการเรียนรู้โลกด้านใน เป็นการขัดเกลาและฝึกจิตของตนให้ยิ่ง 

เป็นการดับเครื่องจักรทางจิตใจ ที่มีความวุ่นวาย ความรุ่มร้อน การพาจิตของตนเข้าถึงความ

สงบเย็น สำหรับการศึกษาในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย มีการส่งเสริมให้ผู้เรียน

ก่อนจบการศึกษาต้องผ่านการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในระดับปริญญาโท 30 วัน ปริญญา

เอก 45 วัน นับว่าเป็นคุณูปกรณ์แก่ผู้เรียนเป็นอย่างยิ่งที่เอื้อให้การศึกษานั้นไม่หลงทิศหลงทาง

ทำการศึกษาให้สมบูรณ์ แต่อย่างไรก็ตามการฝึกภาวนานี้สามารถทำให้เป็นวัฒนธรรมใน

ห้องเรียนได้ โดยการแบ่งปันห้วงเวลาบางขณะให้ผู้เรียนรู้จักฝึกควบคุมจิตของตนให้จดจ่ออยู่

กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ในทางพระพุทธศาสนาใช้ลมหายใจเป็นเครื่องมือสำคัญ เพราะไม่ต้องซื้อหา

และฝึกได้ทุกที่ทุกเวลา การหายใจนั้นเป็นเรื่องสำคัญ เพราะสังคมทุกวันนี้ที่วุ่นวายเป็นเพราะ

เราต่างก็พ่นลมหายใจแห่งความเร่าร้อน ลมหายใจแห่งการเห็นแก่ตัว การฝึกลมหายให้มีความ

สุข จะช่วยประคองให้ลมหายใจของสังคมและโลกใบนี้น่าอยู่ขึ้น เมื่อลมหายใจเป็นลมหายใจที่

เย็น ย่อมจะพาใจไปสู่ความเย็นและอยากแบ่งปันความเย็นนั้นให้กับผู้อื่น การสวดมนต์ภาวนา 

ก็เป็นหนทางหนึ่งที่นำไปสู่การทำจิตให้จ่อกับบทสวด ขณะสวดกำหนดการเปล่งเสียง การ

พิจารณาตามธรรมแห่งคำสวดนั้นและการแผ่เมตตา หลังปฏิบัติหรือสวดมนต์ภาวนา เป็น

เครื่องมือหนึ่งที่ทำให้จิตเรียนรู้ที่จะแบ่งปันสิ่งทีดีงามเป็นกุศลให้กับผู้อื่น เป็นตามหลักโอวาท

ปาฏิโมกข์ คือ การชำระจิตของตนให้ผ่องแผ้ว เป็นการเปลี่ยนถ่ายหรือ Transform จิตของคน 

เรื่องนี้ได้รับการยืนยันจากการค้นคว้าทางวิทยาศาสตร์ที่น่าเชื่อถือ ดร. มาซารุ อิโมโต เป็น

แพทย์แผนใหม่ชาวญี่ปุ่นทีได้ทำการวิจัยศึกษาเกี่ยวกับผลึกของน้ำ และได้เขียนหนังสือจากงาน

วิจัยชื่อ Hidden Messages in Water ค้นพบว่า จิตของมนุษย์และสภาพแวดล้อมรอบตัวนั้นมี

ผลต่อการก่อตัวของผลึกน้ำ เนื่องจากการที่มนุษย์มีส่วนประกอบของน้ำมากกว่า 70 

เปอร์เซนต์ โดยเขาใช้กล้องจุลทรรศน์ที่มีกำลังขยายสูงความไว้สูงถ่ายภาพในอุณหภูมิต่ำโดยเขา

ใช้กล้องจุลทรรศน์ที่มีกำลังขยายสูงความไว้สูงถ่ายภาพในอุณหภูมิต่ำ และเก็บน้ำที่มาจาก



48 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

แหล่งต่างๆ และทดลองด้วยขั้นตอนที่ละเอียดได้อย่างน่าอัศจรรย์ นอกจากเปรียบเทียบ

คุณภาพของน้ำในที่ต่างๆ แล้ว เขาพบว่า น้ำที่ได้จากการสวดมนต์ หรือน้ำมนต์มีผลึกที่สวยงาม

ที่สุด นอกจากนี้น้ำที่ได้รับการเขียนข้อความหรือบอกกล่าวด้วยคำที่ชื่นชมไพเราะ มีความ

สวยงามกว่าน้ำที่ถูกเขียนข้อความเชิงลบหรือรุนแรง (Myamoto Dewey – Reiko, 2013 : 

ออนไลน์) จะเห็นว่าจิตของมนุษย์นั้นนอกจากจะมีอิทธิพลต่อร่างกายตัวเองแล้ว ยังสามารถมี

อิทธิพลต่อสภาพแวดล้อม และผู้ที่อยู่รอบข้างด้วย ถ้าฝึกคิดในสิ่งที่ดีและทำความดีต่อผู้ที่อยู่

รอบข้างจะรู้สึกด้วยเช่นกัน และจะทำให้สามารถใช้ชีวิตอยู่ในโลกได้อย่างมีความสุข ดังนั้น 
 

ผู้สอนควรให้ความสำคัญกับพัฒนาด้านนี้เพื่อสร้างวัฒนธรรมห้องเรียนแห่งความรัก


บันไดขั้นที่ 4 ปรับเปลี่ยนการใช้ชีวิตที่พอเพียง : เมื่อการเรียนรู้ได้สร้างความเข้าใจ 

สะท้อนกระจกให้กับผู้เรียน บันไดขั้นนี้เป็นการฝึกอีกด้านหนึ่ง คือ การปรับเปลี่ยนพฤติกรรม

ซึ่งมีพื้นฐานของการเข้าใจโลก การมองเห็นโลกในความจริง จะทำให้เกิดจิตสำนึกของการนำไป

สู่การเปลี่ยนพฤติกรรมให้เป็นผู้มีกายสะอาด ใจสะอาด วาจาสะอาด ประเด็นนี้ผู้วิจัยเสริมเรื่อง

ของการปฏิบัติตนต่อสิ่งแวดล้อม การสำนึกรู้คุณค่าของวัตถุสิ่งของ ทรัพย์สิน เครื่องใช้ต่างๆ 

ต้องฝึกให้ผู้เรียนเป็นคนที่ใส่ใจในการใช้ การดูแลรักษา และการรู้คุณค่าของสิ่งนั้น เพราะ

ปัจจุบันนี้ทรัพยากรของโลกนับวันก็จะไม่เพียงพอ เพราะความต้องการที่ไม่สิ้นสุดของมนุษย์ 

การแสวงหาโดยไม่รู้จักความพอเพียง ดังนั้น จึงเป็นหน้าที่ของผู้สอนและบุคลากรที่เกี่ยวข้อง 

ในการสร้างวัฒนธรรมแห่งความพอเพียง กล่าวคือ เริ่มต้นจากการรู้จักบริโภคของตน การ

บริโภคจนเกินพอดี สอดคล้องกับโอวาทปาฏิโมกข์ ความเป็นผู้รู้จักประมาณในอาหาร การอยู่

ในเสนาสนะที่สงัด ซึ่งสิ่งเหล่านี้เริ่มต้นได้ จากการฝึกจิตสำนึกที่ห้องเรียน การฝึกบริโภคของที่มี

อย่างคุ้มค่า เช่น การดื่มน้ำให้หมดขวด หรือการนำภาชนะมาใส่น้ำไม่ต้องใช้ขวดน้ำพลาสติก

โดยสิ้นเปลืองถ้าไม่จำเป็น การใช้กระดาษรีไซเคิล เป็นต้น การฝึกทำอะไรให้ช้าลง เช่น การรับ

ประทานอาหารที่เคี้ยวละเอียด การบริโภคสิ่งที่เป็นประโยชน์ไม่ทำลายสุขภาพเพราะตามใจ

กิเลส การมีความซื่อสัตย์ในการศึกษาค้นคว้าเรียนรู้ ตระหนักเห็นค่าของความเพียรจากสิ่งไม่รู้

ให้ได้รู้ มากกว่าจะเป็นผู้มักง่ายในทางวิชาการที่คอยคัดลอกงานหรือนำผลงานผู้อื่นมาเป็นของ

ตน ประเด็นนี้ผู้เขียนให้ความสำคัญกับแหล่งศึกษา และตัวผู้สอนที่ต้องคอยย้ำเตือนในขณะ

เดียวกันก็ต้องให้ความเอาใจใส่เอื้อเฟื้อให้ผู้เรียนเท่าที่กำลังความสามารถของตนพึ่งมี ซึ่งสิ่งนี้จะ

ทำให้ผู้สอนและผู้เรียนเกิดการเรียนรู้และรับฟัง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในฐานะครูอาจารย์ 
 

ต้องสร้างวัฒนธรรมแห่งการฟัง ฟังด้วยใจ ฟังด้วยความกรุณา ทำให้พื้นที่แห่งความกรุณาของ

ทุกคนขยายพื้นที่ ทำให้ความคิดสร้างสรรค์ผลิบานในการเรียนรู้ได้อย่างสวยงามและภาคภูมิใจ




49วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

บันไดขั้นที่ 5 การรู้จักวางใจ เรียนรู้ให้อภัย : เมื่อพัฒนาเรียนรู้มาถึงขั้นสุดท้าย สิ่งที่

สำคัญที่สุด คือการทำใจของตนให้เบา การรู้จักปล่อยว่าง หรืออุเบกขาภาวนา ซึ่งเป็นหัวใจแห่ง

สันติภาพที่แท้จริง คือการเข้าถึงการให้อภัย การยอมรับว่าตนเองและผู้อื่นก็สามารถผิดพลาด

ได้ การให้โอกาส และการให้ความรักปรารถนาต่อผู้อื่นโดยไม่ต้องคาดหวัง เพราะความหวัง

เป็นต้นเหตุแห่งความทุกข์ การฝึกให้อยู่กับคนตรงหน้าในเวลาปัจจุบันเป็นเรื่องสำคัญ เพราะ

การที่คิดถึงตัวตนในอดีตของอีกฝ่ายจะทำให้เกิดเสียงแห่งอคติในใจ ไม่อยากทำดีด้วยเพราะเขา

เคยทำร้ายหรือว่าร้าย ไม่อยากทำดีด้วยเพราะเขา. . . แต่หากฝึกทำความดีทำสิ่งที่เป็นกุศลและ

ก่อให้เกิดประโยชน์ โดยไม่ต้องหวังสิ่งตอบแทนแม้แต่คำว่าตอบแทน คำนี้เป็นคำที่ผู้เขียนได้

จากครูอาจารย์ พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, รศ.ดร. ที่เมตตาสั่งสอน คำนี้หากนำมาใช้ในการ

ทำงานเราจะวางใจเป็นสุข การให้อภัยผู้อื่นไม่โกรธแค้นแม้เขาจะทำร้ายทั้งที่เราทำดีด้วย 

ปัญหาความขัดแย้งๆ ต่างๆ แม้จะมีก็ไม่ลุกลามเป็นกองเพลิงที่ทำลายความสัมพันธ์ แต่ในทาง

กลับกันคือ จะเป็นบันไดที่นำให้ผู้เรียนได้เข้าถึงโลกแห่งสันติสุขที่สามารถสร้างได้ด้วยตนเอง มี

ตนเองเป็นที่พึ่งและนั่นจะเป็นสิ่งที่นำพาสันติภาพที่แท้จริงและมีความยั่งยืนมาสู่โลก สมดังที่

พระพุทธองค์ตรัสว่า สนฺติเมว โส สิกฺเขยฺย พึงศึกษาสันติ (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย : เล่ม 6 

ข้อ 343 หน้า 403) คือ การเรียนรู้พัฒนาให้เกิดสันติให้เกิดขึ้นภายในเอง การทำใจให้สงบได้อยู่

เสมอ สละความชอบใจการยึดถือ ต่อสู้เพื่อที่จะเสียสละจากความยึดถือของตน (พระธรรมปิฎก 

(ป.อ.ปยุตฺโต), 2538 : 29) สำหรับผู้เขียน การยึดถือความดีงามของตน เป็นเครื่องกีดขวางการ

เข้าถึงความสงบเพราะมัวแต่ยึดว่าสิ่งนี้ดี เป็นคุณต่อสังคมประเทศชาติ การเสียสละสิ่งที่ยึดถือ

ย่อมทำให้บุคคลนั้นสงบจากความเร่าร้อน มีสันติสุขเกิดขึ้นในใจ และนั่นจะเกื้อหนุนให้การ

ทำความดีที่ปรารถนาแน่วแน่มีพลังและมั่นคง สันติภาพจึงปรากฏขึ้นให้เห็น 





สรุป


กฎทองทั้ง 5 นี้ ผู้เขียนได้ถอดมาจากประสบการณ์ย่างก้าวของการเรียนรู้และการมา

เป็นผู้สอนที่หลักสูตรสันติศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย สิ่งที่วัฒนธรรมที่

ถูกตอกย้ำกับผู้เรียนเสมอ คือ “สติ ขันติ และสันติ” ซึ่งเป็นวลีทองของหลักสูตรคำว่า สันตินับ

ว่าเป็นจุดหมายที่จะส่งเสริมให้การศึกษาหรือผู้เรียนเข้าถึงความรู้ที่เป็นความจริงของชีวิต 
 

แต่อย่างไรก็ตามในขั้นตอนมรรคาแห่งการปฏิบัตินั้นจะไม่สามารถสัมฤทธิ์ผลได้เลย หากขาดสติ 

หรือการรู้เท่าทันในสิ่งที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริง และการมีขันติ คือ การรู้จักอดทนอดกลั้น
 



50 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ซึ่งน่าจะแทรกซึมอยู่ในทุกอณูของการฝึกฝนให้เข้าถึงสันติ หรือความสงบ ทั้งสติ และขันติ 
 

จะเป็นแรงเสริมให้แต่ละอย่างก้าวของการเรียนรู้สันติภายในสามารถขับเคลื่อนหรือเติบโตได้

อย่างแข็งแรงและต้องอาศัยความเพียรที่จะมุ่งไปให้ถึง กล่าวคือ เพียรที่จะอดทน อดกลั้น ต่อสู้

กับเสียงที่ไม่อยากได้ยิน สิ่งที่ไม่อยากเห็น รับรู้สัมผัส เพียรที่จะมีสติรู้ตัว รู้เท่าทันความรู้สึก

ตนเองใจตนขณะนั้นเป็นอย่างไร ซึ่งจะเป็นตัวฉุดรั้งหรือเบรกความคิด การกระทำ คำพูด ที่จะ

ทำร้ายผู้อื่น ทั้งสติ และขันติ เป็นเครื่องมือสำคัญที่ในแต่ละย่างก้าวบันไดสู่มรรคาแห่งสันติภาพ

ทั้ง 5 ข้อพึงมี เป็นการเรียนรู้ที่ทำให้สันติภาพเกิดขึ้นได้ขึ้นทันที


และปัจจัยสำคัญที่มิสามารถขาดได้ คือ การมีกัลยาณมิตร ในการการศึกษาหมายถึง 

ครูอาจารย์ ผู้ที่ทำหน้าที่สั่งสอน ต้องเป็นกัลยาณมิตรที่เอื้อให้ผู้เรียนได้เข้าถึงการเรียนรู้ที่

สามารถนำไปต่อยอดด้วยปัญญาของตน ทั้งนี้ เรื่องกัลยาณมิตรของผู้สอนเป็นเรื่องที่ผู้เขียนเห็น

ว่ามีรายละเอียดอีกมากจึงไม่ได้นำมาเสนอในที่นี้ แต่อย่างไรก็ตามผู้เขียนก็เชื่อว่า บทความนี้น่า

จะสามารถเป็นการแบ่งปันให้กับผู้อ่าน ทั้งนิสิต นักศึกษา อาจารย์หรือบุคคลที่เกี่ยวข้อง หรือ

แม้กระทั่งพ่อแม่ สามารถปลูกต้นแห่งสันติสุขได้ในทุกที่ทุกสถาน ทุกสังคมและเมื่อทุกฝ่ายร่วม

ทักทอเส้นทางแห่งการเรียนรู้นี้ เชื่อว่าสังคมย่อมเกิดสันติภาพได้อย่างแน่นอน





Five Precept 
Learning Providers
Nurture breath of  love

Modifying life with sufficient

Learning about trust and 
forgiveness.

Peace
Education  

 

แผนภาพ 2 Golden rules of a learning peace







51วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ขันทอง วัฒนะประดิษฐ์. (2556). แนวคิดขั้นพื้นฐานในการจัดกระบวนการเรียนรู้วิถีพุทธ : 

กรณีศึกษาผู้จัดกระบวนการเรียนรู้วิถีพุทธ. สารนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฏีบัณฑิต.

บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2538). การศึกษาเพื่อสันติภาพ. พิมพ์ครั้งที่ 2. บริษัท  

สหธรรมิก จำกัด : กรุงเทพมหานคร. 

. พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (2546). พิมพ์ครั้งที่ 10. บริษัท  

เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมสโปรดักส์ จำกัด : กรุงเทพมหานคร). 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต).(2552). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์

ครั้งที่ 15, บริษัท สหธรรมิก จำกัด : กรุงเทพมหานคร.

พุทธทาสภิกขุ (อินทปัญฺโญ). (2549). การศึกษาของโลก. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา และ

สถาบันบันลือธรรม. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2539). พระไตรปฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วรนุช ตุนทกิจ. ความหมายของการศึกษา. (2559). [ออนไลน์], แหล่งที่มา : http://

www.km.skn.go.th. (4 พ.ค.2559). 


