
บทคัดยอ


บทความนีม้จีดุมุง่หมายเพือ่ศกึษาวเิคราะหอ์เุบกขาบารมใีนนารทชาดก มวีตัถปุระสงค ์

2 ประการ คือ (1) เพื่อศึกษาความสำคัญของการบำเพ็ญอุเบกขาบารมีในนารทชาดก (2) เพื่อ

ศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติอุเบกขาบารมีในนารทชาดก 

จากการศึกษาวิจัยพบว่า นารทชาดกเป็นเหตุการณ์ที่พระพุทธทรงเล่าเรื่องเกี่ยวกับ

อดีตชาติของท่านอุรุเวลกัสสปะ กล่าวถึงในสมัยเป็นพระเจ้าอังคติราช ทรงเชื่อถือคำสอนของ

คุณาชีวกจากนั้นพระองค์ทรงละเว้นการปฏิบัติพระราชกรณียกิจแล้วหันมาบริโภคกามคุณ

อย่างเดียว พระนารทพรหมเห็นพระนางรุจาธิดาของพระเจ้าอังคติราชที่ปรารถนาหาผู้ที่มี

บารมีเพื่อจะปลดเปลื้องความเป็นมิจฉาทิฏฐิของพระบิดา จึงได้แปลงกายเป็นมนุษย์ เหาะมา

ในลักษณะของพระฤๅษี และได้ตรัสสอนแก่พระเจ้าอังคติราช ให้ทรงละมิจฉาทิฏฐิ ดำรง

พระชนม์ อยู่ด้วยความไม่ประมาท พระเจ้าอังคติทรงอยู่ในโอวาทนารทพรหม ปฏิบัติบำเพ็ญ

ทาน ศีล อย่างสม่ำเสมอ ปกครองเมืองโดยสงบร่มเย็น 

การบำเพ็ญอุเบกขาบารมีในนารทชาดก คือความวางใจเป็นกลางหรืออคติต่างๆ ท่าน

ได้วางเฉยที่การสร้างคุณงามความดีของพระนางรุจาที่ได้สร้างกุศล แต่ก็จะเข้ามาให้แนวทางใน

การปฏิบัติสำหรับผู้ที่เห็นผิดดังที่พระเจ้าอังคติ ปฏิบัติ หลงผิดเพราะได้รับการสั่งสอนที่คลาด

เคลื่อนจากความเป็นจริง เพราะว่าถ้าพระเจ้าอังคติราชเป็นพระราชาถ้าเกิดหลงผิดไปมากกว่า

นี้ย่อมสร้างความเสียหายต่อบ้านเมืองเป็นอย่างมาก 

คำสำคัญ : นารทชาดก, อุเบกขาบารมี 

การศึกษาวิเคราะห์อุเบกขาบารมีในนารทชาดก

The
Analytical
Study
of
Upekkha
Parami



in
Narada
Jataka



พระปลัดสมชาย ปโยโค, พระครูพิพิธปริยัติกิจ, พระเมธีปริยัติวิบูล และ 

พระถนัด วฑฺฒโน

Phrapalad Somchai Payogo, PhraKrupipithpariyattikit, 

Phrametheepariyuttbviboon and Phra Thanat Vaddhano  
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Doi: 10.14456/jmcupeace.2016.25



11วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

Abstract


This article aims at analytically studying of Upekkhā Pāramī in Nāra

da Jātaka. There are two objectives, namely : - 1) to study the importance of  

Upekkhā Pāramī in Nārada Jātaka. 2) Toanalyzethe performanceof Upekkhā  

Pāramī in Nārada Jātaka. 

From this Research it is found that Nārada Jātaka is the incident which  

the Buddha told the Buddhists about is Ven.Uruvela Kassapa’s past Birth at the  

time when he was A  nฺgati King who believed in Gunājivaka, stopped his worki

ng and behaved himself in the bad way.  

Nārada Brahma met a woman called Rujā, King A  nฺgati’s daughter who  

wished to find out a person with Pāramī (perfection) to correct her father’s  

bad characteristic. After that Nārada Brahma change his body to be human  

being and flew in the air as a hermit ad got down to ground and later taught  

A  nฺgati King to be a good person. After that A  nฺgati King set up a Dana office and 

observed the precepts continually. After that the town was peaceful and the 

people are peaceful and happy. 

To develop Upekkhā Pāramī in Nārada Jātaka is to be moderate  

without a bias. Nārada Brahma was of the equanimity to Miss Rucā’s doing  

goodness, but on the contrary, Nārada Brahma gave the way to carry out the  

life to the deluded person such as A  nฺgati King, because if the King who was 

delusive, he would create the great disaster to the Nation.  

Keywords : Narada Jataka, Upekkha Parami 



12 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

บทนำ


นารทชาดกเป็นพระชาติหนึ่งในมหานิบาตชาดก1 ที่พระพุทธเจ้าเสวยชาติเป็นพระ
 

โพธิสัตว์ ทรงบำเพ็ญอุเบกขาบารมีอย่างยิ่งยวดทรงเอาชีวิตเป็นเดิมพัน แต่ก็ไม่ได้หมายความ

ว่า พระองค์ทรงบำเพ็ญอุเบกขาบารมีเพียงอย่างเดียว ที่จริงแล้วทรงบำเพ็ญบารมีทั้ง 10 

ประการไปพร้อมๆ กัน เพียงแต่ในพระชาตินี้ ทรงบำเพ็ญอุเบกขาบารมีอย่างเด่นชัด เพื่อมุ่งสู่

เป้าหมายอันสูงสุด คือการมีความเข้าใจโลกตามความเป็นจริง คือ ทรงความยุติธรรมไม่ลำเอียง

ต่อผู้ใดผู้หนึ่ง ที่จะต้องได้รับทุกข์หรือรับสุข พร้อมกันนั้นก็มีอารมณ์ประกอบด้วยความเมตตา

ปรานี พร้อมที่จะสงเคราะห์ในเมื่อมีโอกาส ครั้นเมื่อพระนางรุจาซึ่งเป็นพระราชธิดาของ

พระเจ้าอังคติ แห่งกรุงมิถิลา ปรารถนาที่จะพยายามเปลี่ยนความเชื่อของพระบิดาที่เห็นผิด 

ถึงแม้พระนางจะชักชวนอย่างไร พระบิดาก็ไม่ทรงเชื่อ ในวันนั้น ท่านตรวจดูโลกเห็นพระนาง

รุจาราชธิดากำลังนมัสการเหล่าเทวดาผู้บริหารโลกปรารถหาผู้ที่มีบารมีเพื่อจะปลดเปลื้องความ

เป็นมิจฉาทิฏฐิของพระบิดา จึงมาดำริว่าคนอื่นเว้นจากท่านเสียแล้วย่อมไม่มีบุคคลใดสามารถ

เพื่อจะปลดเปลื้องมิจฉาทิฏฐิของพระเจ้าอังคตินั้นได้ จึงได้จำแลงกายเป็นมนุษย์ เหาะมาใน

ลักษณะของพระฤๅษี แล้วหยุดอยู่ในปราสาทต่อหน้าพระพักตร์ของพระเจ้าอังคติ และได้
 

ตรัสสอนแก่พระเจ้าอังคติ ให้ทรงละมิจฉาทิฏฐิ ให้ตั้งอยู่ในศีล จงละปาปมิตร เข้าไปใกล้

กัลยาณมิตร อย่าทรงประมาทเป็นนิตย์แล้วพรรณนาคุณของพระนางรุจาราชธิดาให้ทรงทราบ 

จนเกิดความเห็นถูกต้องตามทำนองคลองธรรม ทำให้พระราชธิดาดีพระทัยมาก และชาวเมือง

ต่างยกย่องสรรเสริญ เพราะพระราชาหันมาเอาพระทัยใส่การบริหารบ้านเมืองให้เป็นปกติสุขได้

อย่างดี (พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล 4/3/295) 


การบำเพ็ญบารมีเป็นการตั้งใจที่จะทำความดีเพื่อจะสร้างความสงบสันติสุขแก่ตนเอง

และให้เป็นตัวอย่างของผู้คนจำนวนมากในทางพระพุทธศาสนามีการบำเพ็ญบารมี เพื่อ

ปรารถนาสำเร็จเป็นพระพุทธเจ้าพระองค์หนึ่งในอนาคต โดยใช้ความพากเพียรในการปฏิบัติไม่

ย่อท้อต่ออุปสรรคใดๆทั้งสิ้นจนได้บรรลุพระโพธิญาณเป็นการบำเพ็ญโดยอาศัยความวิริยะ

อุตสาหะอย่างแรงกล้าการบำเพ็ญบารมีนั้นมิใช่จะบำเพ็ญบารมีใดบารมีหนึ่งในชาติหนึ่งๆ เพียง

อย่างเดียวหรือชาติเดียวเท่านั้นแต่ได้บำเพ็ญบารมีครบทั้ง10ประการได้แก่ทานศีลเนกขัมมะ

1		ในพระไตรปิฎกฉบับมหาจุฬา ฯ เป็นมหานารทกัสสปชาดก ; ดูรายละเอียดใน ขุ.ชา. (ไทย) 

28/1153/363.




13วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ปัญญา วิริยะ ขันติ สัจจะ อธิษฐาน เมตตา อุเบกขา และครบทั้ง 3 ขั้นด้วยคือ บารมี อุปบารมี

ปรมัตถบารมี โดยปฏิบัติต่อเนื่องหลายสิบชาติจนครบบริบูรณ์เหมาะสมจะบรรลุคุณธรรม
 

หลักธรรมในบารมีทั้ง 10 จึงเป็นหลักธรรมควรปฏิบัติเพื่อให้เกิดพลังบารมีมุ่งสู่ความเป็น

พระพุทธเจ้าในที่สุดโดยเฉพาะอุเบกขาบารมีจำเป็นต้องนำไปปรับใช้ในชีวิตประจำวัน 

สอดคล้องกับแนวทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสมัยพระเจ้าอโศกมหาราชที่ส่งสมณฑูตไป

เผยแผ่ในดินต่างๆ นารทชาดกได้ใช้เป็นตัวอย่างในแสดงธรรมให้ประชาชนในมหารัฐชนบท
 

ส่งผลให้พระพุทธศาสนาดำรงมั่นในดินแดนมหารัฐชนบท (อรรถกถา ภาษาไทย, 1/5/7) 

เพราะเป็นคุณธรรมที่ส่งเสริมให้ผู้ปฏิบัติตามไม่ตกไปสู่ที่ชั่วคือรู้จักวางใจเป็นกลางโดยไม่มีอคติ

และวางใจเฉยได้เมื่อมีอารมณ์มากระทบทั้งที่พอใจหรือไม่พอใจ คำสอนที่พระพุทธเจ้าทรง

แสดง ชี้ให้มองเห็นคุณงามความดีและความสำคัญของบุคคลและสิ่งต่างๆ คือความจริงแท้ของ

ชีวิตและกฎธรรมชาติ โดยมีเป้าหมายสูงสุดคือการหลุดพ้นจากวงจรแห่งทุกข์ทั้งปวง หัวใจของ
 

พุทธศาสนา คือ ละเว้นความชั่ว หมั่นทำความดี ทำจิตใจให้บริสุทธิ์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 

เล่ม 10/90/50) 


คติความเชื่อในชาดกก่อให้เกิดวัฒนธรรมประเพณี และวิถีชีวิตที่ดีงาม หลักคำสอนใน

พระพุทธศาสนามุ่งเน้นให้ดำเนินชีวิตด้วยความไม่ประมาท มีสติเป็นเครื่องควบคุมและ

ประกอบคุณงามความดี ดังพุทธพจน์ว่า (พระไตรปิฏกภาษาไทย เล่ม 25/24/32)


ยศย่อมเจริญแก่บุคคลที่มีความขยันหมั่นเพียร


มีสติ มีการงานสะอาด ใคร่ครวญก่อนทำ


สำรวม ดำรงชีวิตโดยธรรม และไม่ประมาท


พุทธพจน์บทนี้แสดงให้เห็นว่า ในการดำเนินชีวิตในแต่ละวันทุกคนต้องปฏิสัมพันธ์กับ
 

ผู้อื่นอยู่ตลอดเวลาหากเรามีทักษะของการแสดงออกที่เหมาะสมตามสถานการณ์การแสดง

ความรู้สึกได้ถึงความจริงใจและเปิดเผยเราจะได้รับมิตรภาพที่ดีและความมีศรัทธาจากผู้ที่เรา

สนทนาด้วยและจะนำมาซึ่งสัมพันธภาพที่ดีต่อกันทั้งปัจเจกบุคคลและต่อหน้าที่การงานการที่

คนเราจะแสดงออกได้อย่างเหมาะสมนั้นเป็นทักษะการดำเนินชีวิตที่สั่งสมมาตลอดช่วงชีวิตของ

แต่ละคนจากการถูกอบรมสั่งสอนประสบการณ์การเรียนรู้และพัฒนาชีวิตของตนเองในลักษณะ

ที่เป็นเฉพาะตนสามารถดำเนินชีวิตในสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพและสร้างสัมพันธภาพที่ดีกับ

คนในสังคม พัฒนาความรูโดยอาศัยสติปญญาและใชความรูนั้นเพื่อเอาชนะธรรมชาติ 

เพราะมนุษย์ทุกคนมีศักยภาพ มีความสามารถในตัวเอง (Rahula, 2006 : 1) 




14 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

สังคมไทยก็มีความผูกพันกับพระพุทธศาสนามาตลอด มีคติเรื่อง บาป บุญ คุณ โทษ 

จึงทำให้สังคมไทยมีวัฒนธรรมที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะตน การผสมผสานระหว่างความเชื่อเรื่อง

การสร้างบารมี ความประพฤติที่ดีงาม เพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข มุ่งเน้นสอนให้ผู้

ประพฤติปฏิบัติตามเป็นคนดี สามารถควบคุม กาย วาจา ใจ เกิดกระบวนการพัฒนาในด้าน

ต่างๆ ในทางประวัติศาสตร์ชาวไทยได้นับถือศาสนาพุทธต่อเนื่องตลอดมา ในด้านวัฒนธรรม 

วิถีชีวิตของคนไทยได้ผูกพันกลมกลืนกับหลักความเชื่อและหลักปฏิบัติในพระพุทธศาสนา (กรม

วิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ, 2546 : 1)


จากข้อมูลเบื้องต้นนี้ ผู้วิจัยมีความสนใจที่จะศึกษาเรื่อง “การศึกษาอุเบกขาบารมีใน

นารทชาดก” เพราะเห็นว่ามีเนื้อหาสาระสมบูรณ์ที่ควรน้อมนำมาศึกษาทั้งโดยปริยัติและปฏิบัติ

อีกทั้งต้องการศึกษาว่าการบำเพ็ญบารมีของพระนารทพรหมนั้นมีวิธีการอย่างไร ท่านใช้หลัก

ความเพียร ความอดทน ความตั้งใจอย่างไรในการบำเพ็ญอุเบกขาบารมีจนบรรลุเป้าหมาย

สูงสุดในสิ่งที่ท่านมุ่งหวัง ตลอดจนรูปแบบอุเบกขาบารมีของพระนารทพรหมมีอะไรบ้าง 

เมื่อศึกษาจนได้ข้อสรุปแล้ว ก็หวังเป็นอย่างยิ่งว่าจะเป็นประโยชน์ต่อที่ผู้สนใจจะศึกษาค้นคว้า 

และนำไปประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ในการดำเนินชีวิตต่อไป


วัตถุประสงค์ของการวิจัย


1. เพื่อศึกษาความสำคัญของการบำเพ็ญอุเบกขาบารมีในนารทชาดก

2. เพื่อศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติอุเบกขาบารมีในนารทชาดก

วิธีดำเนินการวิจัย


การวิจัยครั้งนี้ เป็นการศึกษาเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยมีวิธีดำเนิน

การดังนี้


ขั้นรวบรวมข้อมูล ศึกษาและรวบรวมข้อมูลในประเด็นที่เกี่ยวกับแนวคิดเรื่อง 

อุเบกขาในพระพุทธศาสนาเถรวาท จากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา หนังสือ ตำรา เอกสาร 

และงานวิจัยต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับเนื้อหา หรือประเด็นที่ต้องการทราบ


ขั้นวิเคราะห์ นำข้อมูลที่ได้จากการศึกษาและรวบรวมข้อมูลดังกล่าว มาศึกษา

วิเคราะห์ แยกแยะประเด็น และอธิบายตามแนวคิดในประเด็นที่ต้องการทราบ




15วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ขั้นสรุป สรุปผลจากการศึกษาและวิเคราะห์ปัญหา เพื่อหาข้อสรุป และนำเสนอ
 

รายงานผลการวิจัย ในรูปแบบพรรณนาต่อไป


ผลการวิจัย


1. ความสำคัญของการบำเพ็ญอุเบกขาบารมีในนารทชาดก

อุเบกขาบารมีเป็นการบำเพ็ญบารมีของพระพุทธเจ้าต่อพระอุรุเวลกัสสปะ เป็นการ

ปรารภในสมัย พระพุทธเจ้าได้บรรลุอนุตตรสัมโพธิญาณแล้ว เสด็จไปเริ่มประกาศหลักคำสอน

ของพระองค์ที่กรุงราชคฤห์ ในอาณาเขตเมืองมคธ ซึ่งมีชฎิลอุรุเวลกัสสปะและบริวารเป็น
 

เจ้าลัทธิใหญ่มีผู้เคารพนับถือ เมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จถึงเมืองมคธก็เสด็จไปเยี่ยมเจ้าลัทธินี้ก่อน

ลัทธิอื่นๆ ได้แสดงปาฏิหาริย์ต่างๆเป็นเหตุให้อุรุเวลกัสสปะเริ่มมีความศรัทธาเลื่อมใส แต่ยังไม่

ยอมรับพระพุทธเจ้าว่าเป็นพระอรหันต์ ในขณะเดียวกันนั้นก็สำคัญอยู่ว่าตนเองเป็นพระอรหันต์ 

พระพุทธเจ้าทรงทราบความคิดของอุรุเวลกัสสปะอยู่ตลอดเวลา จึงพยายามโน้มน้าวให้เห็น

ว่าการประพฤติปฏิบัติที่บำเพ็ญตนอยู่นั้นไม่ใช่แนวทางของพระอรหันต์ จึงเห็นควรแสดง

แนวทางให้อุรุเวลกัสสปะปฏิบัติ เพื่อให้เกิดแนวที่ถูกต้อง เนื่องจากท่านปฏิบัติมานาน อีกทั้งยัง

เป็นผู้ที่มีบริวารมาก จึงมีพระดำริที่ทำลายทิฏฐิที่มีอยู่ในจิตใจให้หมดไป 


นารทชาดกเป็นเหตุการณ์ที่ให้ทรงเล่าเรื่องอดีตชาติของพระพุทธเจ้าในการทำลาย

ทิฏฐิของพระอุรุเวลกัสสปะ เมื่อครั้งเสวยชาติเป็นพระเจ้าอังคติราช จนสามารถสร้างศรัทธา 

สร้างกุศลและเมื่อละสังขารแล้วได้ไปจุติในพรหมโลก โดยบุคคลที่เกี่ยวข้องกับปัจจุบันชาติที่

เกี่ยวข้องกับการบำเพ็ญอุเบกขาบารมี ประกอบด้วย 1) พระพุทธเจ้า เป็นผู้แสดงธรรม 

2) ผู้เกี่ยวข้องกับการแสดงธรรม และ 3) พระเจ้าพิมพิสารและประชาชนในแคว้นมคธ ที่เข้ามา

เฝ้าพระพุทธเจ้า จากนั้นได้เกิดความสงสัยถึงการเป็นศาสดา ครั้นเมื่อพระอุรุเวลกัสสปะได้

แสดงตนเป็นสาวกแล้ว พระพุทธเจ้าจึงทรงกล่าวถึงการทรมานพระอุรุเวลกัสสปะในอดีตชาติให้

ได้รับทราบ


การบำเพ็ญอุเบกขาบารมีของนารทพรหมมีสาเหตุจากพระเจ้าอังคติราชแห่งแคว้น
 

วิเทหะ ทรงฟังคำสอนของคุณาชีวกแล้ว ทรงเห็นผิดไปตามว่าบุญบาปไม่มี เป็นต้น พระนาง

รุจาราชธิดาถวายคติธรรมที่ชอบ ก็ไม่ทรงละมิจฉาทิฏฐินั้น นารทพรหมได้ทราบอธิษฐานของ

พระราชธิดา จึงได้ลงมาแสดงธรรม จนพระเจ้าอังคติราชถอนความเห็นผิด เรื่องนี้ แสดงว่า 

นารทพรหมได้บำเพ็ญสมาธิจนได้ฌานสมาบัติมาแล้ว มีองค์สำคัญของฌานชั้นสูงก็คืออุเบกขา



16 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

อันบริสุทธิ์ จึงถือชาดกนี้ว่าแสดงอุเบกขาบารมีเนองจากเป็นผู้วางใจเป็นกลางไม่ยินดียินร้ายใน

อิฏฐารมณ์และอนิฏฐารมณ์และไม่ทำไปด้วยอำนาจโลภะ โทสะ โมหะ หรือการวางเฉย เพื่อ

ความสงบกาย วาจา ใจ มีความสำคัญต่อการบำเพ็ญของพระโพธิสัตว์ทุกพระองค์ คือ มีความ

เป็นกลาง และวางเฉย มีความเห็นเสมอกัน มีความสงบ เพื่อกำจัดกิเลสกามและวัตถุกาม

ภายในจิตให้เบาบางลง 


การบำเพ็ญอุเบกขาบารมีในนารทชาดก เป็นการปฏิบัติไม่ให้จิตมีความยินดียินร้าย

และยึดติดตามอารมณ์ที่สัมผัสนั้น จึงให้วางใจเป็นกลาง นิ่งเฉยด้วยความรู้ตัวเมื่อประสบสุขก็

ไม่ยินดี เมื่อประสบทุกข์ก็ไม่เสียใจ ไม่ติดในสุขและทุกข์ทั้งปวง การบำเพ็ญเพื่อประโยชน์แห่ง

พระโพธิญาณ รักษาปฏิบัติในอุเบกขายิ่งกว่ารักษาคนที่รักและทรัพย์สิน เป็นผู้วางใจเป็นกลาง

ไม่ยินดียินร้ายในอิฏฐารมณ์และอนิฏฐารมณ์และไม่ทำไปด้วยอำนาจโลภะ โทสะ โมหะ หรือ

การวางเฉย เพื่อความสงบกาย วาจา ใจ มีความสำคัญต่อการบำเพ็ญของพระโพธิสัตว์ทุก

พระองค์ คือ มีความเป็นกลาง และวางเฉย มีความเห็นเสมอกัน เพื่อกำจัดกิเลสกามและ
 

วัตถุกาม ภายในจิตให้เบาบางลง นอกจากนี้นารทชาดกยังส่งผลต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
 

ผู้วิจัยจะได้นำเสนออิทธิพลของนารทชาดก โดยสังเขปใน 2 ประเด็นต่อไปนี้


1. อิทธิพลต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาหลังพุทธกาล

อิทธิพลของนารทชาดกต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาหลังพุทธกาลที่มีหลักฐานยืนยัน

อย่างชัดเจน คือเป็นชาดกหนึ่งที่สมณฑูตได้ใช้เป็นแนวทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสมัย

พระเจ้าอโศกมหาราชที่ส่งสมณทูตไปเผยในดินต่างๆ นารทชาดกได้ใช้เป็นตัวอย่างในการ
 

แสดงธรรมให้ประชาชนในมหารัฐชนบทส่งผลให้พระพุทธศาสนาดำรงมั่นในดินแดนมหารัฐ

ชนบท เพราะเป็นคุณธรรมที่ส่งเสริมให้ผู้ปฏิบัติตามไม่ตกไปสู่ที่ชั่วคือรู้จักวางใจเป็นกลางโดย

ไม่มีอคติและวางใจเฉยได้เมื่อมีอารมณ์มากระทบทั้งที่พอใจหรือไม่พอใจคำสอนที่พระพุทธเจ้า

ทรงแสดงชี้ให้มองเห็นคุณงามความดีและความสำคัญของบุคคลและสิ่งต่างๆ คือความจริงแท้

ของชีวิตและกฎธรรมชาติ โดยมีเป้าหมายสูงสุดคือการหลุดพ้นจากวงจรแห่งทุกข์ทั้งปวง หัวใจ

ของพุทธศาสนาคือ ละเว้นความชั่ว หมั่นทำความดี ทำจิตใจให้บริสุทธิ์นอกจากนี้ยังเป็นส่วน

หนึ่งที่ส่งผลให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองในแถบภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ 

หรือในประเทศที่มีการนับถือพระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิม ได้ถูกถ่ายทอดมาในลักษณะของ

จิตรกรรมฝาผนังตามสถานที่สำคัญ เช่น อุโบสถ วิหาร ศาลาการเปรียญ เจดีย์ เป็นต้น 

ซึ่งเนื้อหาของการนำเสนอนั้นจะเป็นส่วนหนึ่งของทศชาติชาดก




17วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

2. อิทธิพลต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสมัยปัจจุบัน

อิทธิพลของนารทชาดกต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสมัยปัจจุบัน สะท้อนใน
 

รูปแบบของการนำชาดกมาถ่ายทอดผ่านวรรณกรรมต่างๆ เช่น ทศชาติชาดก ไตรภูมิพระร่วง 

และสะท้อนหลักคำสอนในลักษณะของภาพวาดจิตรกรรมฝาผนัง ทั้งนี้เนื่องจากพระพุทธ-

ศาสนาในประเทศไทยได้แพร่หลายเข้ามาจากประเทศศรีลังกา จึงได้มีการนำศิลปกรรมอัน

เนื่องในพระพุทธศาสนาเข้ามาด้วย จิตรกรรมและประติมากรรมเป็นเครื่องมือในการเผยแพร่

เรื่องเล่านิทานทางศาสนา โดยมีการเขียนการปั้นหรือการสลักประดับอาคารศาสนสถานเป็นรูป

เป็นภาพเล่าเรื่องราวทางพระพุทธศาสนา ส่งผลทางด้านเจริญศรัทธาแก่พุทธศาสนิกชนทั้งใน

หมู่ผู้รู้และไม่รู้หนังสือ เรื่องราวที่เขียนจะเป็นเรื่องเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา วัฒนธรรม

ประเพณีที่เกิดขึ้นจากการนับถือพระพุทธศาสนาทั้งสิ้น ลักษณะของจิตรกรรมเชิงพุทธนั้น
 

เป็นแบบอุดมคติที่จิตรกรใช้ความสามารถในการสร้างผลงานจากเส้นจำนวนมากที่เขียนขึ้น
 

อย่างละเอียดประณีต และจัดวางบนผนังที่กว้างใหญ่ เขียนเกี่ยวกับพระพุทธประวัติ ชาดก 

ปริศนาธรรม เป็นต้น พุทธศาสนิกชนที่เคยเรียนเคยฟังเรื่องราวเหล่านั้น เมื่อได้เห็นภาพ

จิตรกรรมก็ทำให้จำได้หมายรู้ และน้อมนำเอาหลักธรรมคำสั่งสอนไปปฏิบัติให้เกิดความสุขใจ 

สามารถแยกประเด็นได้ดังนี้


1) เป็นการยกย่องเชิดชูพระพุทธศาสนา เนื่องจากกการเล่าเรื่องผ่านจิตรกรรม

เป็นการเขียนเพื่อจะจูงใจให้คนเกิดความเลื่อมใสพระพุทธศาสนา


2) เป็นเครื่องประดับตกแต่งอาคารหรือสถาปัตยกรรมให้งดงาม และเพิ่มความสำคัญ

ให้มากขึ้น โดยในสมัยโบราณนั้นวัดเป็นศูนย์กลางของวิชาการหลายแขนง ผู้ถ่ายทอดวิชาการ 

คือ พระสงฆ์ ส่วนศิษย์ คือ สามเณรหรือภิกษุที่บวชเรียน การอยู่ในวัดเป็นเวลานานทำให้เกิด

ความเลื่อมใสศรัทธาภายใต้จิตสำนึก เมื่อเข้าไปในพระอุโบสถได้พบพระประธานที่มีอาการสงบ

นิ่งแล้วยังได้พบจิตรกรรมฝาผนังที่มีเรื่องราวเกี่ยวกับพระพุทธประวัติหรือชาดกที่ประดับไว้รอบ

ผนัง ได้อาศัยภาพเหล่านี้ศึกษาหาความรู้ ทำให้เกิดความเข้าใจในพระพุทธศาสนามากยิ่งขึ้น


3) เป็นสื่อประกอบคำสอนในพระพุทธศาสนา เมื่อพุทธศาสนิกชนได้ฟังพระธรรม

เทศนาแล้วหันมาชมจิตรกรรมฝาผนังที่เป็นธรรมกถึกจะเกิดความซาบซึ้ง อันเป็นการน้อมนำให้

ประพฤติแต่สิ่งที่เป็นบุญกุศล เพราะจิตรกรรมฝาผนังได้ชื่อว่าเป็นจิตรภาษา คือ ภาพจิตรกรรม

เป็นภาษาที่คนทั้งหลายสามารถเข้าใจ และมีความรู้โดยไม่ต้องศึกษาหรือมีประสบการณ์มา

ก่อน (สมชาติ มณีโชติ, 2529 : 24)




18 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

4) เป็นเครื่องกล่อมเกลาจิตใจ เรื่องทางพระพุทธศาสนาเป็นคติธรรมช่วยเตือนใจคน

ให้ปฏิบัติตามสิ่งที่เหมาะสม มุ่งสอนสัจธรรมเป็นสำคัญและเป็นของคู่โลก คติธรรมชาดก

สะท้อนให้เห็นเรื่องหลักกรรม ภาพไตรภูมิช่วยเตือนสติคนในเรื่องดีชั่ว เรื่องของวัฏจักรชีวิต


5) เป็นเครื่องหมายแสดงความเจริญของชาติ เป็นหลักฐานบันทึกเหตุการณ์ทาง

ประวัติศาสตร์ แสดงถึงความเจริญในการสืบทอดพระพุทธศาสนา เป็นการจดบันทึกความรู้สึก

และปัญญาของมนุษย์ จึงถือเป็นทรัพยากรของชาติที่มีประโยชน์ในการนำไปศึกษาหาความรู้ 

และควรทำการอนุรักษ์ดูแลรักษาอย่างจริงจังเพื่อให้อยู่คู่กับชาติไทยสืบไป (กรรณิการ์ 

ตั้งตุลานนท์, 2554) 


จากการนำเสนอผู้วิจัยสรุปได้ว่า อิทธิพลของนารทชาดกต่อการเผยแผ่ในปัจจุบัน

เป็นการนำเอาคติจากพระไตรปิฎกมาอธิบายให้เกิดความเข้าใจพุทธธรรมมากยิ่งขึ้น โดยโบราณ

จารย์ได้นำมาถ่ายทอดในลักษณะของพระธรรมเทศนา การจารึกไว้เป็นจิตรกรรมฝาผนังตาม

สถานสำคัญต่างๆ เพื่อให้พุทธบริษัทได้ซึมซับหลักธรรมตามสติปัญญาของตน เป็นเครื่องกล่อม

เกลาจิตใจ เรื่องทางพระพุทธศาสนาเป็นคติธรรมช่วยเตือนใจคนให้ปฏิบัติตามสิ่งที่เหมาะสม 

มุ่งสอนสัจธรรมเป็นสำคัญและเป็นของคู่โลก คติธรรมชาดกสะท้อนให้เห็นเรื่องหลักกรรม 

ภาพไตรภูมิช่วยเตือนสติคนในเรื่องดีชั่ว เรื่องของวัฏจักรชีวิต และนำหลักธรรมไปประยุกต์ใช้ใน

การดำเนินชีวิตได้อย่างเหมาะสมต่อไป


นอกจากนี้จากการศึกษามีประเด็นที่น่าสนใจ คือ นารทชาดกน่าจะเป็นชาดกเรื่องแรก

ในบรรดาชาดกทั้งหลายที่พระพุทธเจ้าได้นำมาอธิบายให้ประชาชนได้รับความรู้และหายสงสัย 

โดยมีบริบทจากลำดับเหตุการณ์ในพุทธประวัติที่พระพุทธเจ้าเสด็จเพื่อประกาศศาสนาน่าจะมี

เหตุผลเชื่อได้ว่า นารทเป็นชาดกเรื่องแรกที่พระพุทธเจ้านำมาแสดงในพระพุทธศาสนา
 

นารทชาดกมีอิทธิพลต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ที่มีหลักฐานยืนยันอย่างชัดเจน คือเป็น

ชาดกหนึ่งที่สมณทูตได้ใช้เป็นแนวทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช

ที่ส่งสมณทูตไปเผยในดินต่างๆ นารทชาดกได้ใช้เป็นตัวอย่างในแสดงธรรมให้ประชาชนใน
 

มหารัฐชนบทส่งผลให้พระพุทธศาสนาดำรงมั่นในดินแดนมหารัฐชนบท สำหรับอิทธิพลของ
 

นารทชาดกต่อการเผยแผ่ในปัจจุบันเป็นการนำเอาคติจากพระไตรปิฎกมาอธิบายให้เกิดความ

เข้าใจในหลักพุทธธรรมมากยิ่งขึ้น โดยโบราณจารย์ได้นำมาถ่ายทอดในลักษณะของพระธรรม

เทศนา การจารึกไว้เป็นจิตรกรรมฝาผนังตามสถานที่สำคัญต่างๆ เพื่อให้พุทธบริษัทได้ซึมซับ

หลักธรรมตามสติปัญญาของตน เรื่องทางพระพุทธศาสนาเป็นคติธรรมช่วยเตือนใจคนให้ปฏิบัติ

ตามสิ่งที่เหมาะสม มุ่งสอนสัจธรรมเป็นสำคัญและเป็นของคู่โลก และสามารถนำหลักธรรมไป

ประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตได้อย่างเหมาะสมต่อไป




19วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

2. วิเคราะห์การปฏิบัติอุเบกขาบารมีในนารทชาดก


การบำเพ็ญบารมีหรือการตั้งใจที่จะทำความดีเพื่อจะสร้างความสงบสันติสุขแก่ตนเอง

และให้เป็นตัวอย่างของผู้คนจำนวนมากโดยใช้ความพากเพียรในการปฏิบัติไม่ย่อท้อต่อ

อุปสรรคใดๆทั้งสิ้นจนได้บรรลุพระโพธิญาณโดยการยึดหลักทานศีลเป็นพื้นฐานหลักธรรมใน

บารมีทั้ง10จึงเป็นหลักธรรมควรปฏิบัติเพื่อให้เกิดพลังบารมีมุ่งสู่ความเป็นพระพุทธเจ้าในที่สุด

โดยเฉพาะอุเบกขาบารมีจำเป็นต้องนำไปปรับใช้ในชีวิตประจำวันเพราะเป็นคุณธรรมที่ส่งเสริม

ให้ผู้ปฏิบัติตามไม่ตกไปสู่ที่ชั่วคือรู้จักวางใจเป็นกลางโดยไม่มีอคติและวางใจเฉยได้เมื่อมีอารมณ์

มากระทบทั้งที่พอใจหรือไม่พอใจ หลักธรรมที่สนับสนุนอุเบกขาบารมี มีความสำคัญต่อการ

ละเว้นและบำเพ็ญเพียรในอกุศลและกุศล


อุเบกขาบารมีที่พระพุทธเจ้าบำเพ็ญต่อพระอุรุเวลกัสสปะ เป็นการปรารภในสมัย

พระพุทธเจ้าได้บรรลุอนุตตรสัมโพธิญาณแล้ว เสด็จไปเริ่มประกาศหลักคำสอนของพระองค์ที่

กรุงราชคฤห์ ในอาณาเขตเมืองมคธ ซึ่งมีชฎิลอุรุเวลกัสสปะและบริวารเป็นเจ้าลัทธิใหญ่มีผู้

เคารพนับถือ และสำคัญตนว่าเป็นพระอรหันต์ เมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จถึงเมืองมคธก็เสด็จไป

เยี่ยมเจ้าลัทธินี้ก่อนลัทธิอื่นๆ พระองค์ทรงแสดงปาฏิหาริย์ด้วยการจับพญานาคซึ่งอยู่ในโรง

บูชาไฟนั้นใส่ไว้ในบาตร และยังได้แสดงปาฏิหาริย์ต่างๆ เป็นเหตุให้อุรุเวลกัสสปะเริ่มเลื่อมใส 

แต่ยังไม่ยอมรับพระพุทธเจ้าว่าเป็นพระอรหันต์ ในขณะเดียวกันนั้นก็สำคัญอยู่ว่าตนเองเป็น

พระอรหันต์ พระพุทธเจ้าทรงทราบความคิดของอุรุเวลกัสสปะอยู่ตลอดเวลา จึงพยายามโน้ม

น้าวให้เห็นว่าการประพฤติปฏิบัติที่บำเพ็ญตนอยู่นั้นไม่ใช่แนวทางของพระอรหันต์ จึงเห็นควร

แสดงให้อุรุเวลกัสสปะ เพื่อให้เกิดแนวที่ถูกต้อง เนื่องจากท่านปฏิบัติมานาน อีกทั้งยังเป็นผู้ที่มี

บริวารอย่างมากมาย จึงมีพระดำริที่ทำลายทิฏฐิที่มีอยู่ในจิตใจให้หมดไป


ความสำคัญคือผู้แสดงอุเบกขาบารมีเป็นพระพุทธเจ้า หมดกิเลส อุเบกขาธรรมจึงสูง

ที่สุด คนฟังคืออุรุเวลกัสสปะ ฟังแล้วพัฒนาตนต่อจนบรรลุเป็นอรหันตสาวก ได้ผลสูงสุดคือสิ้น

กิเลสโดยการบำเพ็ญอุเบกขาบารมีในครั้งนี้พระพุทธเจ้าปรารถนาให้อุรุเวลกัสสปะมีความเห็นที่

เป็นสัมมาทิฎฐิไม่ยึติดอยู่ในกามทั้งปวง เป็นความปรารถนาดีที่พระองค์มีต่ออุรุเวลกัสสปะ 
 

ไม่เข้าไปก้าวก่ายการปฏิบัติหน้าที่ในฐานะเจ้าลัทธิที่มีประชาชนศรัทธาเลื่อมใส แต่พระองค์มุ่ง

ไปเพื่อตรัสสอนแนะนำแนวทางให้ปฏิบัติ หรือคอยชี้แนะแนวทาง จนกระทั่งสามารถทำลาย

ทิฎฐิที่มีอยู่ พัฒนาตนเองจนสามารถบรรลุเป็นพระอรหันต์ได้ในที่สุด ส่วนในนารทชาดกผู้แสดง

เป็นเพียงพรหม ก่อนตายได้ฌานสมาบัติซึ่งเป็นเพียงแค่ระงับกิเลสไว้ด้วยอำนาจฌาน อุเบกขา

ธรรมจึงยังไม่สูงนัก คนที่ฟังคือพระเจ้าอังคติราชแม้จะได้ประโยชน์คือการบรรเทากามได้ แต่ก็



20 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

เพียงแค่ชั่วคราวเท่านั้น ยังไม่สิ้นกิเลส ซึ่งสามารถกล่าวได้ว่า นารทพรหมได้ลงมาเพราะการมี

จิตเมตตาเป็นเบื้องต้นที่ต้องการช่วยเหลือมนุษย์ให้มีแนวทางในการดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง 

แนะนำสั่งสอนที่เป็นประโยชน์ เมื่อถึงคราวท่านก็ลงมา ช่วยแสดงธรรม สั่งสอนพระเจ้าอังคติ

ราชถอนความเห็นผิดได้ แสดงว่าท่านเป็นผู้ที่วางใจเฉย อันถูกต้องด้วยปัญญา และก็นำเอา

ความที่ถูกต้องนั้นมาแสดงสั่งสอน เป็นการที่ได้กระทำงานที่คนอื่นทำไม่ได้ ให้บังเกิดความ

สำเร็จขึ้นได้


วิธีบรรเทาหรือละกามตามแบบของพระพุทธเจ้า ละด้วยวิปัสสนากรรมฐาน 
 

เป็นสมุจเฉทปหาน คือสามารถละได้อย่างเด็ดขาด ไม่กลับไปข้องเกี่ยวกับกามอีก โดยมีปัญญา

เป็นเครื่องกำกับอยู่ตลอดเวลา แต่วิธีบรรเทากามของนารทพรหม ละด้วยสมถกรรมฐาน 
 

เป็นวิกขัมภนปหาน ซึ่งเป็นพียงการข่มไว้เท่านั้นไม่ให้การการกำเริบจึงไม่ใช่การละที่ถาวร 

สามารถกลับมายึดติดในกามารมณ์ได้ถ้าหากควบคุมจิตของตนไม่ได้ ซึ่งสามารถเป็นแนวทางให้

แก่ผู้ที่ปฏิบัติตามได้แนวทางที่ถูกต้องในการปฏิบัติตนต่อไปและมีความสำคัญในการใช้ให้เกิด

ประโยชน์ในชีวิตประจำวันเพราะทำให้เกิดความวางใจเป็นกลางมีความสำคัญในการทำใจให้

เป็นกลาง ความวางใจเฉยอยู่ ไม่ยินดียินร้าย ในเมื่อถึงภัยพิบัติและประสบอันตราย ไม่ดีใจหรือ

เสียใจด้วยเหตุสุดวิสัยที่จะช่วยได้ เมื่อเรามีเมตตา กรุณา มุทิตาแล้วต่อบุคคลและสัตว์ทั้งหลาย 

ในบางกรณีเราช่วยอะไรไม่ได้จริงๆ เพราะเขาทำตัวเขาเอง ถ้าไม่วางใจเป็นกลาง ก็วุ่นวายเกิน

ไปและไร้ประโยชน์ 





การประยุกต์ใช้อุเบกขาบารมีในยุคปัจจุบัน


1.	การประยุกต์ใช้ในมิติทางสังคม


จากเรื่องนารทชาดก แสดงให้เห็นว่าความเชื่อเรื่องบาปบุญคุณโทษนั้น ไม่ใช่เรื่องที่จะ

ชี้แจงให้เข้าใจกันได้ง่ายๆ เพราะมีเหตุผลฝ่ายมิจฉาทิฐิที่คอยทำลายความเชื่อดังกล่าวอยู่เสมอ

และหากไม่มีปัญญาแยกแยะแล้วก็อาจหลงผิดได้ง่าย เหมือนพระเจ้าอังคติราชได้ฟังคำของ

คุณาชีวกก็หลงผิดเป็นมิจฉาทิฐิไป ผู้ที่บำเพ็ญความดีให้สูงสุดมักไม่พอใจเมื่อมีผู้มีความเห็นผิด

จากทำนองคลองธรรม ผู้ที่เอาแต่ติดดีและเกลียดคนไม่ดีก็จะเป็นพวกที่ต่อต้านโลกไปโดย

ปริยาย ซึ่งจะก่อความทุกข์ใจบั่นทอนการบำเพ็ญความดีที่สูงขึ้นไปของตน ทั้งนี้เนื่องจากมนุษย์

มีความจำเป็นอย่างมากที่จะต้องอยู่ด้วยกันเป็นหมู่คณะ มนุษย์ต่างจักสัตว์อื่นเพราะรู้จัก

ไตร่ตรองด้านหลักแห่งเหตุผลด้วยสติสัมปชัญญะและมีอิทธิพลที่ลึกซึ้งกับองค์ประกอบต่างๆ 
 

มีจิตสำนึกรับผิดชอบชั่วดี ใช้ชีวิตที่สอดคล้องกับธรรมชาติ แต่ถ้าใช้ชีวิตไม่สอดคล้องกับ



21วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ธรรมชาติไม่อาจถือว่าเป็นการใช้ชีวิตที่ถูกต้อง (สมภาร พรมทา, 2545 : 85-86) ซึ่งเป็น

คุณลักษณะที่เกี่ยวกับการประพฤติปฏิบัติ ตลอดจนการคิดในทางที่ถูกต้องดีงาม มีคุณ

ประโยชน์ทั้งต่อตนเองและส่วนรวมทำให้บุคคลสามารถควบคุมตนเองในการประพฤติปฏิบัติ 

เพราะคนที่มีคุณธรรมจริยธรรมจะสร้างแต่ความดี จึงทำให้เกิดความสงบสุขในสังคมและ

สามารถปรับตัวในการอยู่ร่วมกันกับบุคคลอื่นได้นั้นจะ ต้องรู้จักบำเพ็ญอุเบกขา คือ ให้ปล่อย

วางอย่างรู้เท่าทันวิถีโลก และจะบำเพ็ญอุเบกขาได้ดีต้องมีปัญญาเข้าใจโลกอย่างถ่องแท้ว่า โลก

นี้มีทั้งส่วนดีส่วนเลว และส่วนที่ไม่ดีไม่เลวในโลกนี้จะหาอะไรที่ดีอย่างเดียวก็ไม่ได้อีกดังกับคำ

กล่าวของท่านหลวงพ่อพุทธทาส (2543 : 21) ที่กล่าวไว้ว่า 


เขามีส่วน	 เลวบ้าง	 ช่างหัวเขา		
 

จงเลือกเอา	 ส่วนที่ดี	 เขามีอยู่


เป็นประโยชน์	 โลกบ้าง	 ยังน่าดู		
 

ส่วนที่ชั่ว	 อย่าไปรู้	 ของเขาเลย


จะหาคน	 มีดี	 โดยส่วนเดียว			
  

อย่ามัวเที่ยว	 ค้นหา	 สหายเอ๋ย


เหมือนเที่ยวหา	 หนวดเต่า	 ตายเปล่าเลย	 


ฝึกให้เคย	 มองแต่ดี	 มีคุณจริง


จากบทกลอนนั้นแสดงให้เห็นว่าในการที่จะหาคนที่มีความดีอย่างครบสมบูรณ์นั้นคง

ไม่มี เพราะในอีกด้านหนึ่งของสิ่งที่ดีก็ยังมีเลวอยู่ ทั้งนี้เมื่อพิจารณาอีกแง่หนึ่งก็จะเห็นส่วนที่ไม่

ดีไม่เลวของสิ่งนั้น เมื่อเข้าใจโลกได้เช่นนี้จึงจะบำเพ็ญอุเบกขาบารมีได้สนิทใจ ปล่อยให้โลกเป็น

ไปตามกฎแห่งกรรมไม่เข้าไปแทรกแซงกฎแห่งกรรมให้เสียหลัก ผู้ที่เข้าใจโลกได้อย่างดี เมื่อถึง

คราวชี้แจงแยกแยะสิ่งผิดออกจากสิ่งถูก และให้ผู้คนปฏิบัติตนที่ถูกต้องก็สามารถชี้แจงได้สม

เหตุสมผล ดังที่พระนารทพรหม ซึ่งบำเพ็ญอุเบกขาบารมีอยู่ในพรหมโลก มาชี้แจงดี ชั่ว ผิด ถูก

แก่พระเจ้าอังคติราชให้เข้าใจและยอมรับโดยดี หลังจากที่มีความเห็นผิดมานาน ซึ่งพระนารท

พรหมได้บำเพ็ญสมาธิจนได้ญาณสมาบัติ จนสามารถล่วงรู้ความต้องการของบุคคลอื่นได้และไม่

วางเฉยต่อการกระทำที่ผิด เมื่อถึงคราวที่จะช่วยก็จะต้องช่วยด้วยความไม่มีอคติ มุ่งธรรมเป็น
 

ที่ตั้ง จำเป็นต้องมีความยุติธรรมเกิดขึ้น 


อุเบกขาจึงเป็นธรรมที่สำคัญในการปฏิบัติในปัจจุบัน เพราะต้องวางตัวเป็นกลางไม่เข้า

ข้างใคร เมื่อถึงคราวที่จะต้องตัดสินใจในการชี้ผิดชี้ถูก เพราะถ้าไม่รู้จักวางเฉยจะทำให้เกิด



22 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ความวุ่นวายได้ เช่น เมื่อบุตรธิดาไปทำผิด ไปรังแกผู้อื่นในทางใดทางหนึ่ง เมื่อมีผู้มาฟ้องหาก

มารดาบิดาไม่มีอุเบกขาดังกล่าว ย่อมจะเข้ากับลูก ไม่ยอมที่จะรับฟังว่าลูกผิด เพราะว่ามีความ

รัก เมื่อเป็นดั่งนี้แล้วจึงไม่มีการที่จะตักเตือนว่ากล่าวลูก เข้ากับลูกอยู่เสมอ ว่าเป็นลูกของเรา

แล้วต้องถูกเสมอ ดังนี้ก็เป็นอันว่าเป็นการที่เมตตาในทางที่ผิด ไม่ใช่เมตตาในทางที่ถูกแต่ถ้า

หากว่ามารดาบิดามีใจยุติธรรม พิจารณาหยั่งลงในกรรมในผลของกรรม ก็คือว่ารู้จักผิดรู้จักถูก 

อะไรถูกก็ถูก อะไรผิดก็ผิด นี่คือที่ปลงลงไปในกรรมมีความหมายอย่างนี้ รู้จักผิดรู้จักถูก
 

 จึงพิจารณาลูกของตัว รับฟังคำฟ้องของผู้อื่น สอบสวนดูว่าผิดหรือถูก ถ้าลูกของตนผิดก็ต้องว่า

กล่าวตักเตือน หรือลงโทษตามสมควร เพื่อให้ไม่ประพฤติผิดอีกต่อไป แต่เมื่อลูกถูก ก็ยอมรับว่า

ถูก การปฏิบัติดังนี้ต้องมีอุเบกขาเป็นหลัก คือรู้จักที่จะมีใจเป็นกลาง โดยไม่ถือว่าลูกเขาลูกเรา 

แต่ถือเอาถูกผิดเป็นที่ตั้ง ลูกของใครก็ตาม เมื่อผิดก็ว่าผิด เมื่อถูกก็ว่าถูก และเมื่อผิดก็ตักเตือน

ว่ากล่าวกัน อบรมกัน และเมื่อถูกก็ว่าถูก ควรชมก็ชม ควรส่งเสริมก็ส่งเสริม


2. การบำเพ็ญอุเบกขาบารมีในยุคปัจจุบัน  


ปัจจุบันท่ามกลางความหลากหลายของวิถีชีวิตและวัฒนธรรมประเพณี การจะนำ

ความดีงามที่ตนเองเข้าใจดีแล้วไปเผยแผ่แก่ผู้อื่นต้องทำให้สอดคล้องกับวิถีชีวิต และวัฒนธรรม

ประเพณีของเขาด้วย แม้จะประยุกต์เช่นนั้นก็ใช่ว่าจะเกิดผลดีได้เสมอไป บางทีอาจมีปฏิกิริยา

ต่อต้าน บั่นทอนกำลังใจของผู้ที่ทำความดีอยู่ตลอดเวลา ถ้าไม่รู้จักปล่อยวางเสียบ้างจะทุกข์ใจ

เรื่องดี ชั่ว ผิด ถูก ควรไม่ควร เป็นเรื่องที่มนุษย์ติดใจให้สงสัย และเห็นแตกต่างกันมาตั้งแต่

ดึกดำบรรพ์ความสงสัยลังเลในเรื่องบุญ บาป กรรม นรก สวรรค์ ก็เช่นเดียวกัน เป็นเรื่องที่
 

ถกเถียงในวงสนทนาของมนุษย์มาทุกยุค ทุกสมัย และจะเป็นเช่นนี้ตลอดไป จนกว่าโลกนี้จะ

ไม่มีมนุษย์ การแยกแยะเรื่องดังกล่าวเบื้องต้น ต้องดูว่าตนเองอยู่ในวัฒนธรรมและสังคมใด 
 

ใช้รากฐานของวัฒนธรรมประเพณีใดเป็นตัวตัดสิน และที่สำคัญใช้หลักการพื้นฐานทาง

จริยธรรมแบบใดเป็นตัวตัดสินและตีความ หากไม่เข้าใจหลักการเบื้องต้นก็จะออกนอกลู่นอก

ทางไปเรื่อย สงสัยไปเรื่อย แม้ใช้หลักการดังกล่าวที่ตนเองเห็นว่าดี ว่าถูกต้องแล้ว การที่จะ

ทำให้ผู้อื่นเห็นชอบด้วยก็เป็นเรื่องยาก หากมุ่งมั่นจะเปลี่ยนแปลงความคิดคนอื่นในทันทีทันใดก็

ยากยิ่งขึ้น หากไม่รู้จักปล่อยวางซะบ้างก็จะทุกข์ใจมาก ทั้งความดีของตนก็อาจไม่ก้าวหน้า 

ฉะนั้นการเข้าใจเรื่องความแตกต่างในการพัฒนาเรื่องมโนสำนึกที่รู้จักผิดชอบชั่วดีของมนุษย์จึง

เป็นเรื่องสำคัญอย่างหนึ่ง ทั้งนี้เพื่อจะได้มีอุเบกขาหรือปล่อยวางในเวลาและสถานการณ์ที่ควร

ปล่อยวาง




23วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ซึ่งจำเป็นจะต้องรู้จักแนวทางในการใช้อุเบกขาอย่างถูกต้อง โดยสามารถนำไปเป็น

แนวทางในการอยู่ร่วมกันดังนี้


1)	อุเบกขาในลักษณะความเป็นกลาง


อุเบกขาในลักษณะความเป็นกลาง คือ ไม่ดีใจหรือเสียใจด้วยเหตุสุดวิสัยที่จะช่วยได้ 

เมื่อเรามีเมตตา กรุณา มุทิตาแล้วต่อบุคคลและสัตว์ทั้งหลาย ในบางกรณีเราช่วยอะไรไม่ได้

จริงๆ เพราะเขาทำตัวเขาเอง ถ้าไม่วางใจเป็นกลาง ก็วุ่นวายเกินไปและไร้ประโยชน์ ยกตัวอย่าง

เช่นญาติพี่น้องซึ่งหวังดีอยากช่วยเหลือและดีใจเมื่อเขาประสบความสุขความสำเร็จ แต่ถ้าไปทำ

ชั่วเอง ผลร้ายย่อมเกิดขึ้น เป็นต้น หรือได้รับความลำบากอย่างอื่น อันเป็นผลแห่งกรรมของเขา

เอง สุดวิสัยที่จะช่วยได้ ในกรณีอย่างนี้จำเป็นต้องให้วางใจเฉยเสีย เพราะวุ่นวายไปก็ไม่มี

ประโยชน์หรือถ้าจะช่วยก็อาจเสียความยุติธรรม ซึ่งต้องรักษาความเป็นธรรมในสังคม เป็นสิ่ง

สำคัญสำหรับผู้อยู่ร่วมกันในสังคม การที่จะทำได้เช่นนี้ จำเป็นต้องยึดหลักความเป็นกลาง หรือ

หลักความไม่มีส่วนได้เสีย หมายความถึงความไม่มีส่วนได้เสียใดๆ ในข้อพิพาทนั้นหรือไม่มีส่วน

เกี่ยวข้องกับคู่กรณีทั้งสองฝ่าย เกิดขึ้นจากความคิดพื้นฐานที่ว่า หากบุคคลมีอำนาจสั่งการใน

เรื่องที่ตนมีส่วนได้เสียอยู่ บุคคลนั้นจะสูญเสียความเป็นกลางและไม่อาจสั่งการโดยปราศจาก

อคติในเรื่องนั้นๆ ได้ หลักการดังกล่าวจึงนำมาใช้กับองค์กรของรัฐที่มีอำนาจในการวินิจฉัย

ตัดสินใจในเรื่องต่างๆ เช่น ผู้พิพากษา ตุลาการ หรือองค์กรของฝ่ายปกครองที่มีอำนาจ

พิจารณาทางปกครอง พิจารณาและวินิจฉัยสั่งการ หรือร่วมประชุมและลงมติในเรื่องใดๆ ที่ตน

มีส่วนได้เสียอยู่


ดังนั้น ผู้วางเฉยหรือวางใจเป็นกลาง จะต้องประกอบด้วยวิชชาและปัญญา ไม่เข้าไป

ก้าวก่ายการปฏิบัติหน้าที่ของแต่ละบุคคล เมื่อเขาได้ปฏิบัติถูกต้องตามทำนองคลองธรรม แต่

จะเข้าไปให้คำแนะนำเมื่อเกิดการปฏิบัติที่ผิดไปจากแนวทางที่ไม่ถูกต้อง หรือปฏิบัติผิดไปจาก

ทำนองคลองธรรม 


2)	อุเบกขาในลักษณะความไม่ลำเอียง


อุเบกขาในลักษณะความไม่ลำเอียง คือ ความวางใจเป็นกลางไม่ตกอยู่ในอำนาจของ

อคติ 4 ประการ ได้แก่ ไม่ลำเอียงเพราะพอใจ (ฉันทาคติ) ไม่ลำเอียงเพราะไม่พอใจ (โทสาคติ) 

ไม่ลำเอียงเพราะหลงผิดด้วยความไม่รู้จริง รู้เท่าไม่ถึงการณ์ (โมหาคติ) และไม่ลำเอียงเพราะ

กลัวด้วยอำนาจ (ภยาคติ) อุเบกขาในลักษณะนี้ถ้าปฏิบัติได้ ถือเป็นความยุติธรรมให้แก่สังคม

มนุษย์ ด้วยการไม่เอนเอียงถือว่าเป็นประโยชน์อย่างมหาศาล สามารถกำจัดความขัดแย้งที่เกิด

ขึ้นได้อย่างดี ความขัดแย้งถือได้ว่าเป็นธรรมชาติหรือธรรมดาของมนุษย์ที่นักวิชาการส่วนใหญ่มี



24 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ความเห็นว่าเป็นสิ่งหรือภาวะจำเป็นที่มนุษย์ซึ่งอยู่ด้วยกันในสังคมในลักษณะเป็นสัตว์สังคมไม่

สามารถที่จะหลีกเลี่ยงได้สังคมไทยในปัจจุบันก็เช่นเดียวกันปัญหาความขัดแย้งที่เกิดขึ้นจึงเป็น

ปัญหาที่อาจจะหลีกเลี่ยงได้ยากไม่ว่าจะเป็นปัญหาทางการเมืองปัญหานโยบายสาธารณะ

ปัญหาการแย่งชิงทรัพยากรธรรมชาติหรือ ปัญหาการหย่าร้าง (กษิรา เทียนส่องใจ, 2550 : 

224)


ความขัดแย้งนั้นสามารถที่จะสะท้อนได้ทั้งแง่มุมในเชิงลบและแง่มุมในเชิงบวก 
 

การมองความขัดแย้งในแง่ลบหรือบวกนั้น มักส่งผลต่อพฤติกรรม และการจัดการแก้ไขความ
 

ขัดแย้ง ในหลายกรณีพบว่า ผู้ที่มองความขัดแย้งในแง่ลบ มักจะใช้ ความรุนแรง ในการจัดการ

ความขัดแย้งที่เกิดขึ้น ในทางตรงกันข้ามผู้ที่มองความขัดแย้งในแง่บวกมักจะใช้ ความไม่รุนแรง 

ในการจัดการความขัดแย้ง เพื่อที่จะนำมาซึ่งสันติภาพ ฉะนั้นจุดสำคัญก็คือ จะต้องเปลี่ยนมุม

มองของความขัดแย้งให้เป็นไปในเชิงบวก ไม่ว่าจะเป็นความขัดแย้งในครอบครัว หรือสังคม 
 

ในทัศนะของพระพุทธศาสนา รากเหง้าที่เป็นสาเหตุของความขัดแย้งเกิดจากเหตุปัจจัยภายใน 

คือ อกุศลธรรมและปปัญจธรรม โดยทิฏฐิถือว่าเป็นแกนกลางที่อยู่ลึกที่สุด เพราะเป็นการยึด

มั่นถือมั่นในอุดมการณ์ ยิ่งถ้าทิฏฐินั้นประกอบไปด้วยอกุศลมูล อันได้แก่ โลภะ โทสะและโมหะ 

ซึ่งจะก่อให้เกิดมิจฉาทิฏฐิจะต้องเป็นผู้ที่ดำรงตนอยู่ในทำนองคลองธรรม ไม่ลำเอียงด้วยอำนาจ

อคติต่างๆ ทั้งในเรื่องของคน สัตว์ สิ่งของ ตั้งแต่ลำเอียงเพราะความพอใจ ความโกรธ ความ

หลง หรือความกลัว ทำใจให้เป็นกลาง ไม่ตกเป็นทาสของอารมณ์และของอคติ เมื่อใจเป็นกลาง 

ไม่ลำเอียงแล้ว ซึ่งจะทำให้สามารถอธิบายการตัดสินใจได้ด้วยความโปร่งใส และไม่ว่าผลการ

ตัดสินใจจะออกมาอย่างไร ก็อธิบายได้ และเกิดความเชื่อมั่นในตัวผู้ตัดสินใจโดยไม่มีอคติส่วน

ตัว สิ่งที่เป็นประโยชน์ก็เห็นว่าเป็นประโยชน์ สิ่งที่เป็นโทษก็เห็นว่าเป็นโทษ สิ่งใดที่ควรทำก็ต้อง

ทำ แต่ต้องกำกับด้วยปัญญาและความรอบรู้ เมื่ออุเบกขาทำให้มองเห็นประโยชน์ในแต่ละคน

แล้ว ก็ย่อมจะต้องรู้จักผูกไมตรีไว้ ไม่ตั้งท่าจะเป็นศัตรูกันโดยง่าย มองเห็นผู้คนมีค่ามากขึ้น
 

เมื่อมีใครทำสิ่งที่ไม่ชอบใจ ไม่พอใจ ก็จะมีความอดกลั้นมากขึ้น ไม่ปล่อยให้อารมณ์ครอบงำ 

เพราะจะนึกถึงคุณค่า คุณประโยชน์ที่คนๆ นั้นมีอยู่ชดเชยกัน การพูดจาตักเตือน หรือหากจะ

ต้องลงโทษก็จะทำด้วยความเหมาะสม


การปล่อยวาง หรือมีอุเบกขาด้วยความรู้เข้าใจ ไม่ใช่การวางเฉยโดยท่าทีที่เย็นชา หรือ

วางเฉยเพราะไม่รู้แต่เป็นการปล่อยวางด้วยความเข้าใจอย่างลึกซึ้ง ปล่อยให้กระบวนการต่างๆ 

เป็นไปตามที่มันควรจะเป็น ไม่แทรกแซงให้เสียหลักการแห่งความดีงาม หรือปล่อยให้โลกเป็น

ไปตามกฎแห่งกรรมนั่นเอง จะเห็นได้ว่า จะบำเพ็ญอุเบกขาบารมีได้ต้องมีปัญญาหรือความ



25วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

เข้าใจอย่างลึกซึ้งเป็นองค์ประกอบเสมอหากปราศจากปัญญาแล้ว อุเบกขาก็จะกลายเป็นเพียง

ข้ออ้างเพื่อปัดความรับผิดชอบของคนเห็นแก่ตัวเป็นข้ออ้างสำหรับผู้ที่ไม่มีความรู้ ไม่เข้าใจ

สถานการณ์ตามความเป็นจริงเท่านั้นเอง





สรุป


นารทชาดกเป็นเหตุการณ์ที่พระภิกษุและพุทธศาสนิกชน ได้ทูลอาราธนาพระพุทธเจ้า 

ให้ทรงเล่าเรื่องอดีตชาติของพระพุทธเจ้าในการทำลายทิฏฐิของพระอุรุเวลกัสสปะ เมื่อครั้ง

เสวยชาติเป็นพระเจ้าอังคติราช การบำเพ็ญอุเบกขาบารมีของนารทพรหมมีสาเหตุจากพระเจ้า

อังคติราชแห่งแคว้นวิเทหะ ทรงฟังคำสอนของคุณาชีวกแล้ว ทรงเห็นผิดไปตามว่าบุญบาปไม่มี

เป็นต้น พระรุจาราชธิดาถวายคติธรรมที่ชอบ ก็ไม่ทรงละมิจฉาทิฏฐินั้น นารทพรหมได้ทราบ

อธิษฐานขอให้ช่วยของพระราชธิดา จึงได้ลงมาแสดงธรรม จนพระเจ้าอังคติราชถอนความเห็น

ผิดนารทชาดกมีอิทธิพลของต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาหลังพุทธกาลที่มีหลักฐานยืนยัน

อย่างชัดเจน คือเป็นชาดกหนึ่งที่สมณฑูตได้ใช้เป็นแนวทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสมัย

พระเจ้าอโศกมหาราชที่ส่งสมณทูตไปเผยในดินต่างๆ นารทชาดกได้ใช้เป็นตัวอย่างในแสดง

ธรรมให้ประชาชนในมหารัฐชนบทส่งผลให้พระพุทธศาสนาดำรงมั่นในดินแดนมหารัฐชนบท 

และมีอิทธิพลต่อการเผยแผ่ในปัจจุบัน ในลักษณะของพระธรรมเทศนา การจารึกไว้เป็น

จิตรกรรมฝาผนังตามสถานสำคัญต่างๆ เพื่อให้พุทธบริษัทได้ซึมซับหลักธรรมตามสติปัญญาของ

ตน และนำหลักธรรมไปประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตได้อย่างเหมาะสมต่อไป





ข้อเสนอแนะ 


ในการศึกษานี้ ทำการศึกษาเฉพาะชาดกเรื่องอุเบกขาบารมีในนารทชาดกที่ปรากฏใน

พระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทเท่านั้น ซึ่งผู้วิจัยได้ศึกษาพบว่า ยังมีประเด็นที่น่าศึกษาอีก เช่น


1. ศึกษาการบำเพ็ญอุเบกขาบารมีของนารทพรหมกับการนำมาประยุกต์ใช้ในการ

เผยแผ่พระพุทธศาสนา


2. ศึกษาการบำเพ็ญอุเบกขาบารมีของพระโพธิสัตว์ที่ปรากฏในชาดกต่างๆ 


3. ศึกษาเปรียบเทียบการสร้างบารมีของนารทดาบสในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับ

พระพุทธศาสนามหายาน




26 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ. (2546). การจัดสาระการเรียนรู้พระพุทธศาสนา. (พิมพ์

ครั้งที่ 3).กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา. 

กรรณิการ์ ตั้งตุลานนท์. (2554). ศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่ปรากฏบนจิตรกรรม 

ฝาผนังในพระอุโบสถวัดทองธรรมชาติวรวิหาร . วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหา

บัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กษิรา เทียนส่องใจ. (2550). การศึกษาวิเคราะห์อภัยทานเพื่อจัดการความขัดแย้งในสังคม

ไทยปัจจุบัน. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2543). พุทธทาสลิขิต 3. กรุงเทพมหานคร : สุขภาพใจ. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

. (2552). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพ- 

มหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เลม . 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

สมชาติ มณีโชติ. (2529). จิตรกรรมไทย. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 

สมภาร พรมทา. (2545). มนุษย์กับการแสวงหาความจริงและความหมายของชีวิต. (พิมพ์

ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร : ศยาม. 

Rahula, W. (2006). What the Buddha Taught. (5th ed.) Thailand : Haw Trai. 

 




