
บทนำ: โลกกำลังจมดิ่งสู่ความสุดโต่ง 

ในขณะที่โลกปัจจุบันกำลังเดินทางเข้าสู่ความสุดโต่ง (Extreme) ทั้ง 2 ด้าน คือ  

(1) ลัทธิทุนนิยม (Capitalism) การลุ่มหลง มัวเมาอยู่ในวัตถุนิยม และบริโภคนิยม ภายใต้ 

บาทฐานของระบบทุนนิยม จึงทำให้สังคมมนุษย์เปลี่ยนจากสังคมแห่งการแบ่งปันโน้มเอียง 

ไปสู่สังคมแห่งการแย่งชิง โดยแย่งกันหากิน แย่งถิ่นกันอยู่ แย่งคู่กันสวาท และแย่งอำนาจกัน

เป็นใหญ่ เพื่อสนองกิเลสตัณหาอย่างไม่มีขีดจำกัด (2) ลัทธิก่อการร้าย (Terrorism) เน้น

พฤติการณ์รุนแรงซึ่งมีเจตนาที่จะก่อให้เกิดความกลัว กระทำการเพื่อจุดประสงค์ทางศาสนา 

การเมืองหรืออุดมการณ์อย่างใดอย่างหนึ่ง เป็นการกระทำที่จงใจหรือไม่ใส่ใจต่อความปลอดภัย

ของผู้ที่ไม่เกี่ยวข้อง (พลเรือน) และกระทำโดยองค์กรที่ไม่ใช่หน่วยงานของรัฐใดๆ 

สันติศึกษา:	พุทธวิถีสู่สันติภาพโลก	
Peace	Studies:	the	Buddhist	Path		

to	World	Peace	

พระมหาหรรษา	ธมมหาโส,	รองศาสตราจารย	ดร.		

Associate	Professor	Dr.	Phramaha	Hansa	Dhammahaso	

ผู้ช่วยอธิการบดีฝ่ายวิชาการ  
Doi: 10.14456/jmcupeace.2016.24



� วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ลัทธิที่ 2 เป็นปฏิกิริยาย้อนกลับเพื่อทิ่มแทงลัทธิที่ 1 อันเกิดมาจากความไม่พึงพอใจ 

ความคับแค้นใจ อันเนื่องมาจากการกินพื้นที่ และภาวะคุกคามของระบบทุนนิยม ฉะนั้น 
 

การทำลายเวิลด์เทรดเซ็นเตอร์ ในมหานครนิวยอร์ก จึงการเผชิญหน้าเพื่อประกาศภาวะ

สงครามระหว่างลัทธิทั้งสองนี้ ผลต่อเนื่องที่ตามมา คือ การที่ทุนนิยมเปิดหน้าประกาศสงคราม

กับลัทธิก่อการร้ายตั้งแต่บัดนั้นเป็นต้นมา ตัวอย่างของการไม่ยอมแพ้ของลัทธิก่อการร้ายคือ 

การกลายพันธุ์ไปสู่กลุ่มใหม่ที่เรียกว่า “ISIS” หรือ “Islamic State in Iraq and Syria” เป็น
 

กองกำลังติดอาวุธที่ใช้ความรุนแรงในการต่อต้านระบอบทุนนิยมจากตะวันตกอย่างสุดขั้ว 

กิจกรรมที่คนทั่วไปคุ้นเคย คือ การฆ่า ไม่ว่าจะเป็นการฆ่านักข่าว การฆ่าเด็กและสตรี รวมไป

การกลุ่มคนที่เป็นปฏิปักษ์


ในขณะที่ระบบทุนนิยมให้ความสำคัญต่อการแสวงหาวัตถุมาช่วยทะนุถนอม บำรุง

บำเรอ ปรนเปรอร่างกายเพื่อให้เกิดความสะดวก สนุก และสบายอย่างสุดขั่ว (กามสุขัล-
 

ลิกานุโยค) แต่ฝ่าย ISIS พยายามอย่างสุดกำลังที่จะหาโอกาสและช่องทางในการฆ่าล้าง 
 

และทำลายร่างกายที่เป็นตัวหุ้มห่อกิเลสอันเกิดจากความโลภ การเอารัดเอาเปรียบคนอื่นโดย

การแย่งชิงทรัพยากร และผลประโยชน์ไปปรนเปรอตัวเอง (อัตตกิลมถานุโยค) การเผชิญหน้า

ของ “ความสุดโต่ง” ทั้งสองลัทธิ คือ “ระบบทุนนิยมและลัทธิก่อการร้ายนิยมความรุนแรง”
 

จึงทำให้โลกต้องหันกลับมาหา “ภูมิปัญญาของศาสนา” ที่พยายามเน้นสอน “ทางสายกลาง” 

เพื่อมิให้โลกเผชิญหน้ากัน มนุษย์มีความสุขในการดำเนินชีวิต และอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข





สันติศึกษา: ทางรอดของมนุษยชาต
ิ

สันติศึกษาจึงเป็นทางรอดของมนุษยชาติที่ชาวโลกจะต้องหันมาใส่ใจศึกษาเพื่อนำไป

พัฒนาชีวิต และสังคม สันติศึกษาก่อกำเนิดเกิดจากสองศัพท์ คือ คำว่า “สันติ” กับ “ศึกษา” 

หรือ “สิกขา” เป้าหมายสำคัญที่พระองค์เพียรพยายามค้นหาคือ “ความสุขแท้” และเมื่อค้น

พบความสุขแล้วทำให้พระองค์ถึงกับอุทาน ณ บริเวรสระมุจรินทร์ในช่วงเวลาแห่งการเสวย

วิมุตติสุขว่า “สุขอื่นยิ่งกว่าสันติไม่มี” หมายความว่า ในบรรดาความสุขที่พระองค์มุ่งแสวงหา

มาตลอดชีวิตนั้น ไม่มีความสุขอื่นใดจะยิ่งไปกว่าสันติสุข คำถามมีว่า อะไรเป็นเครื่องมือหรือ

แนวทางที่นำพาพระองค์ไปพบกับสันติสุขดังกล่าวจนทำให้พระองค์ต้องอุทานออกมา คำตอบ

คือ “มัชฌิมาปฏิปทา” หรือ “ทางสายกลาง” ภายหลังที่พระองค์ทรงค้นพบว่า “กามสุขัล-
 

ลิกานุโยค” และ “อัตตกิลมถานุโยค” เป็นหนทางสุดโต่งที่นำไปสู่การติดกำดักของความทุกข์




�วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

มัชฌิมาปฏิปทา หรือทางสายกลางที่จัดได้ว่าเป็นอริยมรรคนั้น ถือได้ว่าเป็นเครื่องมือ

สำคัญที่ทำให้พระองค์ค้นพบสันติสุขกลางใจ ทางสายกลางจึงเปรียบประดุจบันได 8 ขั้น แต่ก็มี

จุดพักของบันไดเป็น 3 จุดใหญ่นั่นคือ “ไตรสิกขา” กล่าวคือ ศีล สมาธิ และปัญญา การศึกษา

หรือตัวสิกขาที่จะนำพาเข้าถึงสันติได้นั้น เริ่มจากตัวปัญญาที่จำเป็นต้องอาศัยความเข้าใจที่ถูก

ต้องว่าทางสุดโต่งสองทางนั้นไม่มีพลังที่นำพาพระองค์เข้าถึงสันติแท้ได้ จึงทำให้พระองค์เปลี่ยน

ทัศนคติเสียใหม่ว่าทางสายกลางนั้นถูกต้องและประเสริฐที่สุดแล้ว


หลังจากนั้น พฤติกรรมของพระองค์จึงเปลี่ยนไปในเชิงบวก โดยการหันกลับมาสื่อสาร

กับตัวเองเพื่อพิจารณาทบทวนและเตือนตัวเอง พร้อมทั้งเริ่มปรับท่าทีให้ถูกต้อง และปรับวิถี

ชีวิตให้ถูกต้องเพื่อจะก้าวไปสู่สันติได้อย่างยั่งยืน ขั้นตอนสุดท้ายจึงใช้กระบวนการศึกษาคือ
 

ตัวสมาธิมาตอกย้ำ ชุดของสมาธิจึงต้องเริ่มจากการเพียรมิให้อกุศลธรรมเกิดขึ้น การพยายาม

ละอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว การเร่งพัฒนากุศลธรรมให้เกิด และรักษาตัวกุศลธรรมเอาไว้ให้

งอกงาม ตัวแปรสำคัญที่จะทำให้ความพากเพียรประสบความสำเร็จ คือ วางสติให้ถูกต้องโดย

การมีสติกำหนดรู้ที่ฐานทั้ง 4 คือ กาย เวทนา จิต และธรรม เมื่อสติกำหนดรู้เท่าทันอารมณ์

ต่างๆ ที่เกิดจากฐานทั้ง 4 ได้ ตัวสมาธิย่อมมีพลังแก่กล้าขึ้นเรื่อยๆ โดยไต่จากขณิกสมาธิ 

อุปจารสมาธิ และอัปปนาสมาธิ จนทำให้พระองค์ใช้สมาธิเป็นเครื่องมือตัดราคะ โทสะและ

โมหะอย่างถอนรากถอนโคนจนเข้าถึงอนุตรสัมมาสัมโพธิญาณอันหมายถึงสันติแท้ในที่สุด


สรุปแล้ว การเข้าถึง “สันติ” จนทำให้พระองค์อุทานว่า “สุขอื่นยิ่งกว่าสันติไม่มี” นั้น 

เกิดจากการใช้ตัว “ศึกษา” หรือ “สิกขา” ทั้ง 3 ประการ กล่าวคือ ศีล สมาธิ และปัญญา 
 

ซึ่งหลอมรวมเป็นมัชฌิมาปฏิปทา หรืออริยมรรค เป็นเครื่องมือสำคัญในการนำพาให้พระองค์

เข้าถึงสันติ โดยเนื้อแท้ สันติศึกษาจึงมีจุดเริ่มต้น หรือก่อกำเนิดเกิดขึ้นใต้ต้นพระศรีมหาโพธิ์ 

ท่ามกลางความมุ่งมั่นที่ว่า “ถึงเลือดและเนื้อจะเหือดแห้งไป จะยังคงเหลืออยู่แต่เพียงหนัง 
 

เส้นเอ็น และกระดูกตามที หากข้าพเจ้ายังมิได้ตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณแล้วไซร้ ข้าพเจ้า

จะมิยอมลุกขึ้นจากรัตนบัลลังก์นี้”


45 พรรษาหลงัจากการศกึษาจนคน้พบสนัตนิัน้ จงึเปน็การสรา้ง “สนัตบิารม”ี ทีย่ิง่ใหญ
่ 

ของพุทธองค์ภายใต้พระบริสุทธิคุณ พระกรุณาคุณ และพระปัญญาคุณ ร่วมกับพระอริยสาวก

รุ่นแรก และรุ่นต่อมามากมาย โดยการนำสันติธรรมไปทำประโยชน์ให้แก่มวลมนุษยชาติ 
 

ดังปฐมบรมพุทโธวาทที่ย้ำเตือนว่า “เธอทั้งหลาย จึงเที่ยวไป เพื่อเกื้อกูล เพื่อความสุขของชน

เป็นอันมาก และเพื่ออนุเคราะห์ชาวโลกเถิด” หลักสูตรสันติศึกษา ทั้งในระดับปริญญาโท และ

ปริญญาเอก จึงไม่ใช่สาขาวิชาที่ “มวลมหาจุฬาฯ” คิดและสร้างขึ้น หากแต่เป็นสันติศึกษาที่



� วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

พระพุทธเจ้าได้ใช้ชีวิตของพระองค์ลองผิดลองถูกจนสามารถพิสูจน์ทราบ และยืนยันด้วย

พระองค์เองว่า “สุขอื่นยิ่งกว่าสันติไม่มี”





ธรรมจักร: เมื่อจักรขาดธรรม ชีวิตและสังคมย่อมขาดสันติสุข


หลังจากที่พระพุทธเจ้าทรงใช้สันติศึกษา โดยใช้ทางสายกลางเป็นวิถีในการเข้าถึง

สันติสุขแล้ว พระองค์ได้ตัดสินพระทัยเดินทางไปป่าอิสิปตนมฤคทายวัน เมืองพาราณสี เพื่อให้

ปัญจวัคคีย์ได้พิสูจน์ทราบสันติศึกษา  คำถามมีว่า เพราะเหตุใด? พระธรรมเทศนากัณฑ์แรกที่

ตรัสครั้งแรกแก่สาวกกลุ่มแรก ในพรรษาแรก ณ ป่าอิสิตนมฤคทายวัน เมืองพาราณสี จึงชื่อว่า 

“ธัมมจักกัปปวัตนสูตร” ซึ่งสัมพันธ์กับการหมุน “ธรรมจักร” คำตอบคือ “เติมธรรมให้จักร” 

จักรคือพลังของอำนาจที่แข็งกล้า หรือ Hard Power อำนาจเช่นนี้ทำให้ชีวิตและสังคมเต็ม
 

ไปด้วยความรุนแรง และเร้าร้อน การเติมธรรมให้จักรเพราะมุ่งให้จักรเป็นอำนาจที่นุ่มนวล 

(Soft Power) โดยใช้ธรรมนำอำนาจ ใช้ธรรมคุ้มครองจักร อันหมายถึงการใช้ความนุ่มนวลนำ

ความแข็งกระด้างรุนแรง


คมของจักร คือ คมของอำนาจที่สามารถตัดคอคนให้ขาด คมของธรรมคือคมที่

สามารถตัดความอยากที่ไร้ขีดจำกัดได้ มนุษย์ที่ประสบกับความเร้าร้อนเพราะหมุนเฉพาะ
 

ตัวจักร คือหมุนเฉพาะตัวอำนาจและความรุนแรงเข้าหาตัวเองและซัดใส่บุคคลอื่นๆ คมของจักร

จึงสร้างเจ็บปวดในใจ รวมถึงสร้างความร้าวฉาน และสร้างบาดแผลที่ร้าวลึกจนเลือดกระเด็น

เซ็นซ่านทั่วชุมชนและสังคม พระพุทธเจ้าเห็นวิกฤติการณ์ดังกล่าว จึงได้นำเสนอทางรอดให้แก่

ชีวิตและสังคมโดยการ “เติมธรรมให้จักร” เพื่อให้ธรรมรักษาและคุ้มครองจักร เมื่อจักรหมุนไป

ที่ใด ชีวิตและสังคมในที่นั้นจะต้องไปด้วย “ความถูกต้อง” คือ “เข้าใจให้ถูกต้อง ดำริให้ถูกต้อง 

สื่อสารให้ถูกต้อง ทำให้ถูกต้อง ใช้ชีวิตให้ถูกต้อง พยายามให้ถูกต้อง ใช้สติให้ถูกต้อง และใช้

สมาธิให้ถูกต้อง


เชื่อมั่นว่า พระพุทธเจ้าย่อมไม่ปรารถนาที่จะเห็นบรรพชิตและคฤหัสถ์ซึ่งเป็นลูกหลาน

ของพระองค์ เหวี่ยงจักรให้หมุนลอยออกไปฟาดฟันกันและกันให้บาดเจ็บล้มตายด้วยกันทั้งสอง

ฝ่าย เพราะจะส่งผลเสียอย่างใหญ่หลวงต่อการหมุนธรรมจักรเพื่อเกื้อกูล เพื่อความสุข และเพื่อ

อนุเคราะห์ชาวโลก นี่จึงเป็นตัวแปรที่ทำให้พระองค์ทรงมอบ “ธรรม” คือ “อริยมรรค” หรือ 

“ทางสายกลาง” เอาไว้คุ้มครองจักร เพื่อให้ธรรมจักรเป็น “สันติวิถี” เพื่อพัฒนาชีวีให้รู้ตื่น 
 

เบิกบาน และสร้างความสมัครสมานสามัคคีในสังคมให้ร่มเย็นเป็นสันติสุขตราบนานเท่านาน


 




5วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ทางสายกลาง: พุทธวิถีสู่สันติภาพโลก  

พระพุทธเจ้าทรงนำเสนอภูมิปัญญาของโลกเพื่อพัฒนาให้ “โลกภายนอกก็ไม่วุ่น โลก

ภายในก็ไม่ขุ่นเคือง” นั่นคือ “ทางสายกลาง” หรือ “มัชฌิมาปฏิปทา” โดยพระองค์ได้ตรัสว่า  

ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย บรรพชิตไม่ควรปฏิบัติให้หนักไปในส่วนที่สุด 2 อย่าง คือ  

(1) กามะสุขัลลิกานุโยโค หมายถึง การประพฤติปฏิบัติตนเพื่อแสวงหาความสุขอยู่ใน 

รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสที่น่ารักน่าปรารถนา และ (2) อัตตกิลมถานุโยค หมายถึง 

การประพฤติปฏิบัติด้วยการทรมานร่างกายให้ได้รับความลำบาก ซึ่งมีแต่ทำให้ใจเป็น

ทุกข์ทรมานอย่างเดียว 

ทางสายกลางจึงมิใช่ “ทางเลือก” แต่เป็น “ทางรอด” ที่ชาวโลกจะต้องนำภูมิปัญญานี้

มาปรับประยุกต์ใช้ให้สอดรับกับบริบท ทางสายกลางจึงมิใช่สมบัติของพระพุทธศาสนา แต่เป็น

สมบัติของชาวโลกที่พระพุทธเจ้าไม่ประสงค์ให้จดลิขสิทธิ์เป็นทรัพย์สินทางปัญญาเฉพาะ 

ชาวพุทธเท่านั้น พระพุทธองค์ทรงค้นพบกฎนี้จากธรรมชาติจึงนำกฎนี้มาบอกแก่ชาวโลก  

ดังพระดำรัสที่ว่า “ไม่ว่าพระตถาคตจะเกิดหรือไม่ก็ตาม  ธรรมะเป็นของที่มีอยู่แล้วใน

ธรรมชาติ” ฉะนั้น กฎนี้จึงเป็นปัญญาสาธารณะที่มนุษย์สามารถเข้าถึงได้ ซึ่งไม่มีผู้ใดเป็น

เจ้าของ หรือผูกขาดอย่างแท้จริง 

ธรรมจักกัปปวัตนสูตร จึงเป็นพระสูตรที่หมุนจักร คือ ธรรม อันได้แก่ “ทางสายกลาง” 

หรือ “มัชฌิมาปฏิปทา” ให้กระจายขยายตัวออกไปในทิศต่างๆ ในโลกใบนี้ ธรรมจักรจึงเป็น

อำนาจที่ชุ่มเย็น (Soft Power) หมุนไปในทิศใด ความสันติสุขย่อมบังเกิดในทิศนั้น ในขณะจักร

ของพระเจ้าจักรพรรดิ์ ถือเป็นอำนาจที่เร้าร้อน (Hard Power) หมุนไปในทิศใด การบาดเจ็บ



6 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

ล้มตายย่อมบังเกิดในที่นั้น ฉะนั้น ในขณะที่โลกกำลังเร้าร้อนและวุ่นวายเพราะลัทธิสุดโต่งทั้ง

สองด้านดังกล่าว จึงถึงเวลาที่เหมาะสมที่ชาวโลกจะต้องหันกลับมาทบทวนบทบาทและสถานะ

ของตัวเอง โดยการดึงตัวเองกลับคืนมาสู่จุดสมดุล ด้วยการนำหลัก “ทางสายกลาง” มาปรับใช้

ในทุกบริบทของสังคม ไม่ว่าจะเป็นเศรษฐกิจ การเมือง สังคม การศึกษา และสิ่งแวดล้อม  

การปรับใช้จึงมิได้มีคำตอบเพื่อตัวมนุษย์เท่านั้น หากแต่เป็นความอยู่รอดของโลกใบนี้ด้วย 

เช่นกัน 

“ทางสายกลาง” ถอืไดว้า่เปน็ “อรยิมรรค” ซึง่เปน็หนทางอนัประเสรฐิทีจ่ะพาคูข่ดัแยง้

ออกจากกับดักของความรุนแรง และอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขดังที่พระพุทธเจ้าทรงเน้นย้ำว่า 

“ข้อปฏิบัติอันเป็นกลาง ไม่เข้าไปใกล้ที่สุดสองอย่างนั่นนั้น ย่อมเป็นไปเพื่อเข้าไปสงบระงับจาก

กิเลส เพื่อความรู้ยิ่ง เพื่อความรู้ดี เพื่อความดับทุกข”์ ด้วยเหตุนี้ “ทางสายกลาง” จึงถือว่าเป็น 

“สันติวิธีวิถีพุทธ” ที่ประกอบด้วยหนทางในการดับทุกข์คือความขัดแย้งและความรุนแรง 

สมทุยัคอืสาเหตขุองความขดัแยง้และความรนุแรง เพือ่ใหเ้ขา้ถงึนโิรธ คอืสนัต ิโดยใช ้“มรรค 8” 

ซึ่งถือได้ว่าเป็น “สันติวิธีวิถีพุทธ” ที่ประกอบประกอบด้วยกระบวนการ และวิธีการที่สำคัญ 8 

ประการ ดังต่อไปนี้ 

1.	ความเข้าใจที่ถูกต้อง (Right Understanding) โดยเน้นกระบวนการสร้างสัมมา-

ทิฐิให้เกิดขึ้น ประตูบานแรก คือ สร้างความรับรู้ และสร้างความเข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวประเด็น

ปัญหา สาเหตุ เป้าประสงค์ที่มุ่งหวัง และวิธีดำเนินการเพื่อบรรลุเป้าประสงค์ การสร้างความ



�วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

เข้าใจที่ถูกต้องตั้งแต่เบื้องแรก จะทำให้กลุ่มคนต่างๆ ได้มีโอกาสศึกษา และเรียนรู้ข้อเสนอของ

กันและกันว่า มีความเป็นไปได้ในการปฏิบัติร่วมอย่างไร? ประเด็นสำคัญคือ ความเข้าใจชัดเจน

ในความเป็นเรา จะทำให้ง่ายต่อการเปิดพื้นที่ให้คนอื่น หรือกลุ่มอื่นได้พิจารณาข้อห่วงใยต่างๆ 

ด้วย ซึ่งการสร้างความเข้าใจร่วมกันอย่างถูกต้องจะก่อให้เกิดพลังสนับสนุน และการตอบรับ

จากกลุ่มคนต่างๆ ในสังคมอย่างมากมายมหาศาล


2.	ความคิดที่ถูกต้อง (Right Thought) โดยการแสดงออกต้องไม่เป็นไปเพื่อความ

อยากได้อำนาจ หรือมุ่งผลประโยชน์และความต้องการส่วนตน หากแต่เป็นไปเพื่อประโยชน์

ของสังคมโดยรวมอย่างแท้จริง การไม่คิดผูกพยาบาท อาฆาตมาดร้าย และจองเวรจองกรรมต่อ

เพื่อนมนุษย์อย่างไม่มีที่สิ้นสุด และการไม่กระทำการที่นำไปสู่การเบียดเบียนตนเองและคนอื่น

ให้เกิดความทุกข์ทรมาน และเดือดร้อนอันเกิดจากการแสดงออกด้วยการใช้ความรุนแรงใน
 

รูปแบบต่างๆ


3.	การใช้การสื่อสารที่ถูกต้อง (Right Speech) เน้นการสื่อสารแบบสัมมวาจาโดยไม่

ใช้วาจา หรือคำพูดที่แสดงออกด้วยการด่าทอ การใช้คำหยาบคาย การพูดเพ้อเจ้อ ส่อเสียด 

การพูดปดมดเท็จ ดูถูกเหยียดหยาม การใส่ร้ายป้ายสีอันจะนำไปสู่การสร้างความโกรธเกลียด 

เคียดแค้น และชิงชังเพื่อนมนุษย์ที่อยู่ร่วมกันในสังคม สัมมาวาจาจึงเป็นการสื่อสารด้วยข้อมูลที่

เป็นจริง ไพเราะ เหมาะกาล ประสานสามัคคี มีประโยชน์ และประกอบด้วยเมตตา การสื่อสาร

ด้วยคำพูดผ่านสื่อต่างๆ ที่เน้นแง่มุมเชิงบวกจะทำให้บรรยากาศการพูดคุย และหาทางออกเป็น

ไปได้ง่ายมากยิ่งขึ้น เพราะหลายครั้งการสื่อสารได้กลายเป็นเงื่อนไขที่ทำให้คู่กรณีนำมาขยาย

ผล และเติมเชื้อไฟแห่งความเกลียดชังอย่างไม่มีที่สิ้นสุด


4.	การแสดงท่าทีที่ถูกต้อง (Right Action) โดยการไม่ยุยง ส่งเสริมหรือกระตุ้นให้เกิด

การใช้ความรุนแรงด้วยการทำร้ายประหัตประหารบุคคลอื่นที่มีความเชื่อและเห็นต่าง สังคมโลก

และสังคมไทยมิได้สิ้นไร้ไม้ตอกและอับจนหนทางในการแสวงหาเครื่องมือจัดการความขัดแย้ง 

หากแต่การท่าทีของคู่ขัดแย้งได้กลายเป็นอุปสรรคสำคัญในการหาทางออกร่วมกัน การแสดง

ท่าทีที่เปี่ยมล้นด้วยความรัก ให้เกียรติ และเคารพกลุ่มบุคคลความเชื่อและการกระทำที่
 

แตกต่าง จะเป็นสะพานที่ทำให้คู่กรณีได้ทอดเดินข้ามพื้นที่ของตัวเองไปเรียนรู้ และพร้อมจะ

เข้าใจเพื่อนมนุษย์มากยิ่งขึ้น


5.	ดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง (Right Livelihood) ใช้ชีวิตที่สอดคล้องกับธรรม และไม่

คลาดเคลื่อนไปจากธรรม จะทำให้การดำเนินชีวิตมีคุณและมีความหมายมากยิ่งขึ้น แนวทาง

เหล่านี้จะกลายเป็นแบบอย่างของกลุ่มคนอื่นๆ ในสังคม ทั้งในความเชื่อมั่น และเกิดแรงแรง



� วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

บันดาลในการปฏิบัติภารกิจเพื่อบรรลุเป้าหมายร่วมกัน แบบอย่างที่เห็นได้ชัดคือการใช้ชีวิตที่

เรียบง่ายของมหาตมะ คานธีได้กลายเป็นพลังและความศรัทธาของกลุ่มคนต่างๆ ในสังคม


6.	ความเพียรพยายามที่ถูกต้อง (Right Effort) โดยการเพียรระวังไม่กระทำการ
 

ในสิ่งที่ไม่ถูกต้อง และไม่เหมาะสม การเพียรละสิ่งไม่ถูกต้องและเหมาะสมที่ได้ดำเนินการอยู่ 

การเพียรรักษาสิ่งที่ดีและงดงามเอาไว้อย่างต่อเนื่อง และการพัฒนาความจริง ความดี และ

ความงามให้เกิดขึ้นอยู่เสมอ การกระทำการในลักษณะนี้ จะก่อให้เกิดแนวร่วมอย่างยั่งยืนและ

มั่นคง และแนวร่วมเหล่านั้นพร้อมที่จะร่วมอุดมการณ์อย่างมั่นคงโดยไม่หวาดกลัวต่ออุปสรรค

ใดๆ ที่จะตามมา อีกทั้งจะทำให้คู่กรณีตระหนักรู้ถึงพลังของถึงความมุ่งมั่นของเรา


7.	การมีสติที่ถูกต้อง (Right Mindfulness) กำกับ ควบคุมและรู้เท่าทันความคิดของ

ตนเอง ไม่กระทำการ หรือตัดสินสิ่งหนึ่งสิ่งใดด้วยความหุนหันพลันแล่นภายใต้อิทธิพลของไฟที่

กำลังสุมใจ คือ ไฟคือความอยากได้ผลประโยชน์ และความต้องการ ไฟคือความโกรธเกลียด 

และไฟคือความหลง ในขณะที่เผชิญหน้ากับสถานการณ์ความกดดัน ยุ่งยาก และซับซ้อน 
 

ต้องใช้สติเป็นเครื่องมือในการกำกับ และตรวจสอบ ไม่ให้ประมาท ย่ามใจ และหลงใหลใน

ชัยชนะ ซึ่งอาจจะก่อเกิดผลกระทบในเชิงลบตามมา ดังที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสเตือนว่า “ผู้ชนะ

ยอ่มกอ่เวร ผูแ้พย้อ่มนอนเปน็ทกุข ์บคุคลละความชนะและความแพเ้สยีแลว้ จงึสงบระงบั (เวร) 

นอนเป็นสุข”


8.	ความมุ่งมั่นในหนทางที่ถูกต้อง (Right Concentration) เป้าหมายของสันติวิธี 

คือ การปรากฏขึ้นของความสันติ ซึ่งผ่านการรับฟัง การยอมรับ และการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ 

ดังนั้น จำเป็นต้องเพ่ง จดจ่อ และมุ่งมั่นต่อเป้าหมายที่ได้กำหนดทิศทางและวางกรอบเอาไว้ 
 

อีกทั้งไม่ย่อท้อ เหนื่อยหน่ายต่อปัญหาและอุปสรรคที่เข้ามาท้าทายต่อการพูดคุยเพื่อหาทาง

เลือกที่ดีที่สุดที่คู่กรณีสามารถรับได้ โดยไม่ยึดมั่นในทางเลือกที่ดีที่สุดสำหรับเราคนเดียวหรือ

กลุ่มเดียวเท่านั้น ถึงกระนั้น ในขณะที่เรามุ่งมั่นต่อเป้าหมายมากเพียงใด จำเป็นต้องใส่ใจต่อ
 

วิธีการ และความสัมพันธ์มากขึ้นเพียงนั้น





สรุป: วิถีของโลกคือวิถีแห่งสายกลาง


กล่าวโดยภาพรวมแล้ว ทางสายกลาง หรือมัชฌิมาปฏิปทาในพระพุทธศาสนาถือว่า

เป็น “สันติวิธีวิถีพุทธ” ที่พระพุทธเจ้าทรงนำเสนอให้เป็นทางเลือกในการปฏิบัติเพื่อให้หลุด

จากกับดักของทุกข์คือความขัดแย้งและความรุนแรง แนวทางนี้เป็นการปฏิเสธหนทางสุดโต่งทั้ง



�วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับพิเศษ

สองด้าน คือ (1) หนทางในการแสวงหา และแย่งชิงผลประโยชน์และความต้องการ เพื่อบำรุง

บำเรอและสนองตอบต่อความอยากที่ไร้ขีดจำกัดของมนุษย์ (2) การทรมานตน โดยการสร้าง

เงื่อนไขให้เกิดความทุกข์ยากลำบากให้แก่ตนเองด้วยวิธีการต่างๆ (ตบะ) ด้วยเข้าใจผิดคิดว่า 

การดำเนินการดังกล่าวจะทำให้ตัวเองบรรลุวัตถุประสงค์ตามที่มุ่งหวัง อย่างไรก็ตาม สิ่งที่

ปรากฏชัดคือ สภาพจิตของกลุ่มคนที่เกี่ยวข้องกับทางสุดโต่งทั้งสองด้านย่อมเกิด “สภาวะ
 

ขาดดุล” หรือ “สูญเสียดุล” จนทำให้ใจวิ่งวุ่นอยู่ในภาวะของความทุกข์ทรมาน อันเกิดจาก

ความอยากได้ อยากใหญ่ ใจแคบ โกรธ เกลียด เคียดแค้น ชิงชัง มุ่งมาตรปรารถนาร้าย ดังที่

พระพุทธเจ้าทรงตรัสเตือนว่า “ทางสุดโต่งทั้งสองด้านนี้เป็นธรรมอันเลว เป็นธรรมของคนผู้มี

กิเลสหนา เป็นธรรมที่ไม่ประเสริฐ เป็นธรรมที่ไม่ประกอบไปด้วยประโยชน์”


สนัตวิธิวีถิพีทุธทีเ่นน้ความถกูตอ้งทัง้ 8 ประการขา้งตน้ ตอ้งเปน็วธิกีาร และกระบวนการ
 

ที่งดงามทั้งในเบื้องต้น ท่ามกลาง และที่สุด ด้วยเหตุนี้ เป้าหมาย คือ “ความสันติสุข” ย่อม

งดงามและก่อให้เกิดคุณแก่ชีวิตและสังคมเช่นกัน จะเห็นว่า เป้าหมายจะงดงามได้ย่อมเกิด

จากตัววิธีการที่งดงาม ดังนั้น หากเป้าหมายที่เรามุ่งหวังจะให้มีและเป็นคือ “ความสันติ” 
 

ตัวเครื่องมือ วิธีการ และกระบวนการที่จะนำไปสู่ความสันติจำเป็นต้องสันติด้วย สันติวิธี
	

วิถีพุทธจะไม่ยินยอมให้เกิดเงื่อนไขที่ว่า การจะได้มาซึ่งความสันติ เราจะใช้วิธีการและ

กระบวนการอะไร หรืออย่างไรก็ได้ เพราะหากเราไม่สนใจวิธีการ และกระบวนการโดยยึด
 

เป้าหมายเป็นสรณะแต่เพียงประการเดียว เราคงมีโอกาสได้ชิมลางเฉพาะสันติเทียมเท่านั้น
 

ไม่มีวันที่จะเข้าถึงสันติแท้ได้อย่างยั่งยืนและมั่นคง เพราะจะนำไปสู่การทำลายล้างจองเวร
 

ซึ่งกันและกันอย่างไม่มีที่สิ้นสุด ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสย้ำว่า “ผู้ฆ่าย่อมได้รับการฆ่าตอบ ผู้ชนะ

ย่อมได้รับการชนะตอบ ผู้ด่าย่อมได้รับการด่าตอบ และผู้โกรธเกลียดย่อมได้รับความโกรธ

เกลียดตอบ ฉะนั้น เพราะความหมุนเวียนแห่งกรรม ผู้แย่งชิงนั้น ย่อมถูกเขากลับแย่ง
	

ชิงคืน”





